

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

#### Über Google Buchsuche

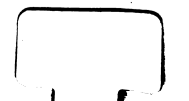
Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.

# DR. B. LIEBICH SANSKRIT-LESEBUCH

## HARVARD COLLEGE LIBRARY



GIFT OF THE
DEPARTMENT OF
SANSKRIT



## SANSKRIT-LESEBUCH.

Zur Einführung in die altindische Sprache und Literatur.

Von

**BRUNO LIEBICH** 

Dr. phil.

Lesebuchverlag.

In Kommission bei Otto Harrassowitz, Leipzig.

Digitized by Google



JUN 1 1936
LIBRARY
Sift of the
Department of Sauskid
(Incl. + Philipsheft)

1000 Exemplare. Preis geb. 10 M.

#### EINLEITUNG.

1. Verzeichnis der Texte und der (vorzugsweise) benützten Quellen; Transkription.

#### a. Aus dem alten Epos:

Mahābhārata ed. Bombay 1863, Buch III, Vers 2072—3067 (Nalopākhyāna).

Nal und Damajanti, eine indische Geschichte, von FRückert. 3. Auflage, Frankfurt a. M. 1845. Für den 14. Gesang: Nala und Damayanti, altindisches Märchen aus dem Mahabharata. Sinngetreue Prosaübersetzung von HCKellner, Leipzig o. J. (1885).

#### b. Aus der Fabelliteratur:

Panchatantra, edited with notes by Kielhorn and Bühler. 4th edition, Bombay 1882 (Bombay Sanskrit Series).

Pantschatantra, ein altes indisches Lehrbuch der Lebensklugheit in Erzählungen und Sprüchen. Aus dem Sanskrit neu übersetzt von LFritze, Leipzig 1884.

#### c, Aus der Märchenliteratur:

The Kathasaritsagara of Somadevabhatta, edited by Pandit Durgaprasad and Kasinath Pandurang Parab, Bombay 1889.

The Katha Sarit Sagara or ocean of the streams of story, translated from the original Sanskrit by CHTawney, Calcutta 1880—84 (Bibliotheca Indica).

#### d. Aus der Spruchpoesie:

Bhartrhari, Satakatrayam. Bombay, Nirnaya-Sagara Press, 1891.

Die Übertragungen von Bhartrhari verteilen sich wie folgt (N. = Nītiś., Ś. = Śrngāraś., V. = Vairāgyaś.):

AWvSchlegel, Werke ed. Böcking III, 1846: Ś. 70. 79. 90. V. Schlussstrophe. FRückert, Zft. f. d. Kunde d. Morgenlandes, Band I, 1837: N. 102. 103. 105. 108. Ś. 12. 23. 41. 53. 65. 68. 69. 71. 72. 91. V. 8. 16. 34. 66—68. 82. 86.

LFritze, Indische Sprüche, Leipzig o. J. (1880): N. 6. 27. 30. 55-57. 60. 64. 72. 85. 93. V. 89.

HBrunnhofer, Geist der indischen Lyrik, Leipzig 1882: N. 20.

LvSchroeder, Mangoblüten, Stuttgart 1892: N. 2. 5. 5. 5. 9. 17. 24. 25. 33. 34. 38. 45. 49. 52. 60. 63. 95. 100. V. 20. 53. 59. 63. 64. 83. 99. 108.

JHertel, Indische Gedichte, Stuttgart 1900: N. 3. 11. 19. 29. 31. 37. 45. 49. 53. 58. 63. 66. 67. 70. 74. 83. 84. 89. 92. 95. 96. 100. 106. 107. Ś. 3. 7. 16. 35. 54. 58. 61. 77. 78. 85. 87. 92. 98. V. 4. 9. 14. 20. 30. 36. 43. 49. 77. 81. 85. 103. 106. 114.

Die Prosaübersetzungen sämtlich nach dem grossen Sammelwerk von OvBöhtlingk: Indische Sprüche, Sanskrit und Deutsch, 2. Auflage, I—III, Petersburg 1870—73.

#### e. Aus der Kunstpoesie:

The Kumarasambhava of Kalidasa with the commentary of Mallinatha. 2d edition, Bombay, Nirnaya-Sagara Press, 1886.

The birth of the war-god, a poem by Kalidasa, translated from the Sanskrit into English verse by RGriffith. 2d edition, London 1879.

Bei den beiden letzten Texten ist der Anfang des Kommentars beigefügt, um auch von dieser für das Verständnis der schwierigeren indischen Werke so wichtigen Literaturgattung eine gewisse Vorstellung zu geben.

Im Pancatantra sind, ohne der grade jetzt sehr lebhaften kritischen Forschung auf diesem Gebiete vorgreifen zu wollen, einige Erzählungen gestrichen worden, für welche durch das (negative) Zeugnis der Brhatkathämanjari, des Kathäsaritsägara und der syrischen Übersetzung eine spätere Einfügung sehr wahrscheinlich gemacht wird. Bei der losen Struktur dieser Stilgattung liessen sich die betreffenden Erzählungen glatt herausschneiden, ohne dass ein Wort des stehenbleibenden Textes geändert zu werden brauchte. Wenn wir uns so der ursprünglichen Gestalt des Werkes nähern, so dürfte dieses damit zugleich an innerer Geschlossenheit, also auch ästhetisch, gewonnen haben. — Die übrigen Texte sind, soweit sie reichen, ohne Kürzung gegeben.

Über die Transkription des indischen Alphabetes ist jetzt zwischen den massgebendsten orientalischen Gesellschaften nahezu Übereinstimmung erzielt worden: die Royal Asiatic Society und die Deutsche Morgenländische Gesellschaft unterscheiden sich nur noch inbezug auf den Anusvära, der von jener durch m, von dieser durch m mit Punkt darunter wiedergegeben wird. Aus Gründen der Natürlichkeit (Ähnlichkeit mit dem indischen Zeichen) und aus pädagogischen Erwägungen (Vermeidung der falschen Assoziation mir der Zerebralen-Gruppe) ist hier dem englischen Zeichen der Vorzug gegeben worden.

Die Übertragungen, soweit sie nicht schon Gemeingut geworden sind, wurden mir von den Herren Übersetzern in zuvorkommendster Weise zum Abdruck verstattet. Änderungen im Wortlaut daran vorzunehmen habe ich mir nicht erlaubt; wo ich hie und da über den Sinn einer Stelle andrer Meinung war, habe ich mich begnügt, dies im Glossar zum Ausdruck zu bringen. Auch die Transkription der Übersetzer ist meist beibehalten worden, um dem Leser Gelegenheit zu geben, die älteren Weisen mit der nunmehr wohl endgültig angenommenen zu vergleichen und in Beziehung zu setzen.

Die hier ermöglichte bequeme Vergleichung der Übertragungen (zum Teil Perlen der Übersetzungskunst) mit dem Original, in sprachlicher wie in ästhetisch-künstlerischer und völkerpsychologischer Hinsicht, wird nicht verfehlen, dem Kenner einen eigenartigen Genuss zu gewähren.

#### 2. An den Leser.

Wie schwer sind nicht die Mittel zu erwerben, Durch die man zu den Quellen steigt! —

Wem die folgenden Ratschläge zu pedantisch erscheinen, der wolle berücksichtigen, dass damit keineswegs ein allein und allgemein gültiges Schema aufgestellt werden soll, da ein solches bei der Verschiedenheit der Individualitäten der Lernenden nicht existieren kann. Doch schien es andrerseits zweckmässig, manchem, der vielleicht einen Wegweiser wünscht und sucht, mit einigen Worten anzudeuten, wie sich der Verfasser den Gebrauch seines Lesebuches etwa gedacht hat, da durch geeignete Methode unleugbar Zeit und Mühe gespart werden kann. Gewiss kann auch die beste Methode dem Lernenden die eigne Arbeit nicht abnehmen; wohl aber ist der Erfolg der gleichen Summe von Arbeit bei Anwendung verschiedener Verfahren überaus verschieden, — ganz abgesehen davon, dass bei unzweckmässiger Methode grade in dem intelligenten Benützer ziemlich bald ein Gefühl der Ermüdung sich einstellt, das gewöhnlich zur Folge hat, dass er bei dem nächsten toten Punkte stecken bleibt und seinen Versuch aufgiebt. Daher geben wir — mit obigem Vorbehalt — die folgende Gebrauchsanweisung:

Nachdem der Leser die wenigen Regeln über Aussprache (unter 3) sich eingeprägt und durch lautes Textlesen (das möglichst zur dauernden Gewöhnung werden soll) befestigt hat, suche er sich mit dem Wesen der unter 4 behandelten phonetischen Orthographie bekannt zu machen. Die Fälle von (äusserem) Sandhi aus den drei ersten Gesängen des Nala-Liedes sind dort vollständig aufgeführt; es empfiehlt sich daher, für eine praktische Vorübung diese Abschnitte zu verwenden. Man kopiere den Text von Seite 1 mit genügendem Zeilenzwischen-Sodann lese man die Sandhi-Regeln unter 4 mit der Feder in der Hand und hebe nach deren Angaben die Wirkungen des Sandhi wieder auf; so erhält man die Worte des Textes in der isolierten oder Normalgestalt, in der sie im Wortverzeichnis aufgeführt sind. Nunmehr schlage man in diesem Wort für Wort nach, wo man die Nomina und Partikeln ohne Mühe, die Verbalformen und Pronomina nach einiger Übung finden wird, und notiere zur Unterstützung des Gedächtnisses in Zeile 3 die Stammform, unter der als Stichwort jedes Wort im Glossar verzeichnet steht, in Zeile 4 die unter Berücksichtigung aller Angaben sich ergebende Bedeutung. Die erste Strophe würde dadurch folgende Gestalt annehmen:\*)

Āsīd Nalo Vīrasenasuto, bali. nāma, **a**8 Vas ∏ rājan M. Nala M. nāman N. Vīrasena-suta M. balin [Es] war [ein] König, Sohn des Virasena, Nala [der] Name, stark. Upapanno gunair istai, rūpavān, aśvakovidah. guna M. aśva-kovida upa-panna rūpavat ista begabt mit Tugenden erwünschten. rossekundig. . schön,

Diese Vorübung setze man über einige Seiten fort, bis sich den allerhäufigsten Erscheinungen des Sandhi gegenüber eine gewisse Vertrautheit einstellt. Die so studierten Seiten lese man wieder und wieder durch, wobei die starren Wortbilder sich allmählich beleben werden.

Nach dieser praktischen Vorübung halte ich es nun fürs beste, znnächst einmal den ganzen Übersetzungsteil von vorn bis hinten durchzulesen. Man empfängt so eine ungefähre Kenntnis vom Inhalt und einen Hauch des indischen Geistes, wenn auch zunächst noch durch ein fremdes Medium. Man wird sich dabei versucht fühlen, an manchen Stellen das darüberstehende Original zu vergleichen; man mag dies tun, ohne sich dabei aufzuhalten, und strebe zunächst einmal durchzukommen. Nachdem so ein Überblick über das Ganze gewonnen ist, mag der Leser nun getrost an denjenigen Text gehen, dessen Inhalt ihn individuell am meisten angesprochen hat. Er lese diesen im Original, suche den Sinn der einzelnen Worte mit Hülfe der Übersetzung und aus dem Zusammenhang zu ermitteln und betrachte das Glossar nur als Notbehelf, als ultima ratio. Auch hier heisst es: repetitio est mater studiorum; man wird bei jeder erneuten

<sup>\*)</sup> Bei dieser Gelegenheit bitte ich einen Druckfehler zu berichtigen: Seite 363 Zeile 17 lies Impf. für Imp.

Lesung den inzwischen gemachten Fortschritt wahrnehmen, und sich so auch in dieser Sprache, die als eine der schwierigsten gilt, ohne allzugrosse Ermüdung und ohne auf Nebendinge Zeit zu verlieren, dem höchsten Ziel des fremdsprachlichen Studiums nähern: den fremden Text, die Werke des fremden Genius direkt und gleichsam intuitiv, ohne jedes trübende Medium, zu erfassen und auf sich wirken zu lassen.

#### 3. Aussprache.

Für diese ist folgendes zu merken:

- 1. Das Sanskrit besitzt kein kurzes e und o, diese beiden Zeichen sind daher immer lang zu sprechen.
- 2. r r l sind Vokale. r klingt wie ri, r wie ru, l, das nur in einer Wortfamilie (Vklp) vorkommt, wie lri.
- 3. j v y sind wie die entsprechenden englischen Zeichen zu sprechen, also j wie weiches dsch, v wie deutsches w, y wie deutsches Jot. c ist zu sprechen wie englisches ch (= tsch).
- 4. s ist immer scharf zu sprechen, auch im Inlaut. ş ist unser sch. ś ist ein palatales sch, etwas weicher als der deutsche Laut, wie s in engl. sure.
- 5. m (Anusvāra) ist der französische Nasal, also wie n in franz. mon, ton. n ist der velare Nasal, also zu sprechen wie n in Engel, Ranke. n ist das mouillierte n der romanischen Sprachen (=nj).
- 6. Der Visarga h, ein dem Indischen eigentümlicher Laut, ohne Entsprechung in den europäischen Sprachen, ist ein Hauchlaut mit schwachem Nachhall des vorhergehenden Vokals, z.B. devah = dēwah, agnih = agnih, devaih = dēwaih; der Nachhall kommt jedoch nur am Satz- und Versende oder bei langsamem Lesen deutlich zu Gehör.
- 7. Die übrigen Punkte unter der Zeile (d t n) können für die Aussprache ignoriert werden.
- 8. Das indische Alphabet enthält eine Anzahl Zeichen, die wir durch zusammengesetzte Konsonanten (kh, gh etc.) wiedergeben; der zweite Bestandteil ist immer h. Bei der Aussprache müssen beide Bestandteile nacheinander zu Gehör gebracht werden, z. B. dhanam = d-hanam, phalam = p-halam.
- 9. Alle übrigen Buchstaben und Zeichen haben denselben Wert wie im Deutschen. Der Akzent ist schwach, mehr musikalisch als dynamisch, und beschränkt sich im wesentlichen darauf, die langen Silben etwas höher zu heben als die kurzen.

#### 4. Sandhi.

Unter äusserem Sandhi versteht man eine Reihe von Veränderungen, welche die Worte in ihrem Auslaut, seltener im Anlaut oder in beiden zugleich, bei ihrem Zusammenschluss zum Satze erleiden. Der Sinn der Worte wird durch diese Veränderungen nicht berührt, auch treten die Regeln ein ohne jede Rücksicht auf grammatische Kategorieen.

Die folgenden Zahlen sollen zunächst eine ungefähre Vorstellung über Vorkommen und Verbreitung der Erscheinung vermitteln. In den ersten drei Abschnitten des Nala-Liedes, die aus 187 Zeilen bestehen, finden sich 470 Fälle von äusserem Sandhi; es kommen also zwei bis drei auf jede Zeile. 305 von diesen 470 Fällen, also etwa zwei Drittel, gehören den ersten fünf Regeln an.

#### Auslautendes m.

1. m wird vor allen Konsonanten zu Anusyāra (m).

Hierher gehören alle Fälle, wo Anusvāra im Text am Wortende erscheint (136).

Auslautendes s.

2. s wird in pausa zu Visarga (h).

In pausa bedeutet in Prosatexten am Satzende, in metrischen Texten am Ende der Verszeile (des Halbverses).

Hierher gehören alle Fälle, wo Visarga am Ende der Verszeile erscheint, ausser punah 2, 21. 4, 18 (54).

3. s wird zu Visarga vor k kh, p ph, s s s.

Hierher alle Fälle, wo Visarga im Innern des Verses am Wortende erscheint, ausser punah punah 2, 21 (63).

4. s wird vor c ch zu ś, vor t th zu s.

Hierher Nalas ca 2, 18, tatas cintāparā 4, 13, Parvatas caiva 5, 16, rājaputrās ca 6, 15, lokapālās ca 6, 18, kas ca 7, 17, Agnis ca 7, 21, prasasamsus ca 9, 3.

5. as wird vor tönenden Konsonanten zu o.

k kh, c ch, t th, t th, p ph, ś s s und Visarga sind tenlos, alle übrigen tönend. Hierher Nalo nāma 1, 3. 3, 17, -suto balī 1, 3, -panno gunair 1, 4, brahmanyo veda- 1, 7, chūro Niṣadheṣu 1, 7, īpsito nara- 1, 9, Bhīmo bhīma- 1, 11, Damano nāma 2, 1, prasanno Damanah 2, 4, -śārdūlo lokeṣv 2, 18, apratimo bhūvi 2, 18, raho gatah 2, 25, tato hamsān 3, 1, -rīkṣago vācam 3, 3, tato hamsam 3, 7, sadṛśo rūpe 3, 18, dṛṣṭavanto na 4, 2, Nalo varah 4, 3, sangamo guṇavān 4, 4, vaco hamsasya 4, 11, tato Vidarbha- 4, 20, Bhīmo Damayantī- 5, 1, tato Bhīmam 5, 9, rājāno Bhīma-5, 9, pūrayanto vasun- 5, 10, Bhīmo mahā- 5, 12, ito gatau 5, 15, kuśalino vibho 6, 2, āgacchato mahī- 6, 9, -rājāno duhitā 6, 12, rājāno rāja- 6, 15, prārthayanto mahī-6, 16, vaco mahat 6, 20, gacchāmo vayam 6, 21, satyavrato bhavān 7, 11, dūto bhava 7, 12, vo mayā 7, 18, -karo nṛṇām 8, 1, Varuṇo Yamah 8, 4, 9, 17, Yakṣo Gandharvo vā 9, 6, lajjāvatyo varā- 9, 8.

6. Vor a wird as zu o und a wird elidiert.

Hierher adrstakāmo 'bhūc 2, 22, tato 'ntarīksago 3, 3, hantavyo 'smi 3, 4, loko 'kṣayas 6, 7, Nalo 'pi 7, 3, tato 'ntarikṣe 7, 9, Indro 'yam 7, 21, Yamo 'yam 8, 1, Śakro 'gnir 8, 4. 9, 17, ko'yam 9, 6, devo 'thavā 9, 6, prāpto 'ay 9, 12, pravisto 'ham 9, 19.

7. Vor andern Vokalen reduziert sich as zu a.

Hierher Brhadasva uvāca 1, 2, 4, 10, 6, 3, 7, 14, ādītya iva 1, 6, Kandarpa iva 2, 19, svayamvara iti 5, 7, Nārada uvāca 5, 20, dūta īpsitah 7, 17.

8. äs reduziert sich zu a vor allen tönenden Lauten.

Hierher hamsā visasrpuh 3, 13, bhavethā vara- 3, 19, višistāyā višistema 4, 4. lokapālā Mahe- 8, 3, devā ūcuh 8, 10, Damayantyā nivešanam 8, 16, tā Naigadham 9, 1, suprītā Nalam 9, 3, tā vismayānvitāh 9, 3.

9. s nach andern Vokalen als a und ā wird vor tömenden Lauten (ausser r) zu r. Hierher gunair iştai 1, 4, -patir yathā 1, 5, -gunair yuktah 1, 12, brahmarşir Damano 2, 1, sarvair bhīmān 2, 7, Śrīr iva 2, 14, tayor adreta 2, 22, asmābhir dreta 4, 2, ūrdhvadretir dhyāna 4, 15, jajhur ingitaih 4, 19, nrpatir Bhīmo 5, 1, -ātharanair balair dréyaih 5, 11, ājagmur deva 6, 19, dadréur bhūtale 7, 5, tasthur vigata 7, 8, krtānjalir upa 7, 16, 'gmir Varuņo 8, 4, 9, 17, prānjalir abravīt 8, 6, tair Naişadhah 8, 13, kāntir aho 9, 5.

10. s nach andern Vokalen als a und ā schwindet vor r, und ein vorhergehender kurzer Vokal wird verlängert.

Hierher iştai rüpavan 1, 4, sthapayamasatü ratham 77, 4.

11. Das s von bhos 'ei, he' schwindet vor allen tönenden Lauten. Hierher bho bho Naisadha 7, 11.

Auslautendes r.

12. r wird in pausa zu Visarga.

Hierher punah 2, 21. 4, 18.

13. r wird zu Visarga vor k kh, p ph, ś s s.

Hierher punah punah 2, 21.

14. r wird vor c ch zu s, vor t th zu s, vor t th zu s.

Hierher punas tatra 12, 9.

15. r schwindet vor r, und ein vorhergehender kurzer Vokal wird verlängert. Hierher punä räjne 257, 29.

#### Auslautendes n.

16. n wird vor c ch zu ms, vor t th zu ms, vor t th zu ms.

Hierher kumārāms ca 2,5, agamams tatah 3,8, khagamāms tvaramānā 3,12, 'vasams tatra 5,13.

17. n wird vor s zu ñ, und s selbst kann dabei zu ch werden.

Hierher santvayañ ślaksnaya 68, 10, paryatañ chaśa- 259, 2.

18. n wird vor j jh zu ñ, vor d dh zu n.

Hierher hamsāñ (so zu lesen) jātarūpa- 3, 1.

19. n wird vor l zu nasaliertem l (Ĭ).

Hierher varjital laksanair 69, 16.

20. Nach kurzem Vokal vor Vokal wird n verdoppelt.

Hierher etasmin neva 5, 14, rājan navatīrya 7, 10.

Auslautendes h n.

21. n und n werden nach kurzem Vokal vor Vokal verdoppelt.

Kein Beispiel in unsern Texten.

Auslautendes d t.

22. d wird in pausa zu t.

Hierher dharmavit 2, 2, kvacit 2, 15, kutūhalāt 2, 20, karhicit 3, 6. 4, 17, -sakhīganāt 5, 1, -sāsanāt 5, 9, nabhastalāt 7, 10.

·23. d wird zu t vor k kh, t th, p ph, s s.

Hierher tat karyam 5, 2, tat ksamantu 8, 9, kasmat tvam 8, 12.

24. d und t werden zu c vor c ch, zu t vor t th.

Hierher abravic ca 12, 13.

25. d und t werden vor ś zu c, ś selbst zu ch.

Hierher vedavic churo 1, 7, paryupāsac Chacīm 2, 11, 'bhūc chrnvatoh (so zu lesen) 2, 22, tac chrutvā 4, 11. 5, 1, etac chrutvā 10, 2.

26. d und t werden vor j jh zu j, vor d dh zu d, vor l zu l.

Hierher bhavej janma 3, 20.

27. d und t werden vor n m gewöhnlich zu n.

Hierher apasyan napy 9, 20, atisthan manu- 1, 5.

28. Vor allen übrigen tönenden Lauten wird t zu d.

Hierher āsīd rājā 1,3, āsīd Vidarbhesu 1,11, -gacchad brahmarsir 2,1, samupā-dhāvad antike 3,15, apasyad ātmanā 5,5, abhyagacchad a-7,4, amaravad vīra 9,12.

29. Nach d wird anlautendes h gewöhnlich zu dh.

Hierher yad dhrtam 21, 19.

Auslautendes g k, d t, b p.

30. g, d, b werden in pausa und vor tonlosen Konsonanten der Reihe nach zu k, t, p. Hierher kāmadhuk 6, 7.

31. g k, d t, b p werden vor n m gewöhnlich der Reihe nach zu n, n, m. Hierher Vidarbharān mama 44, 18.

32. k, t, p werden vor tönenden Lauten der Reihe nach zu g, d, b.

Hierher tādrg rūpavatī 2, 15.

33. Nach g, d, b wird anlautendes h gewöhnlich zu gh, dh, bh.

Hierher vanig Ghiranyagupto 211, 1.

Auslautende Vokale.

34. Nach kurzem Vokal, nach ā und mā wird ch zu cch.

Hierher kitava cchittvā 64, 9.

35. Vor ungleichartigen Vokalen wird i ī zu y, u ū zu v, ŗ r̄ zu r.

Hierher mānuşeşv api 2,16, lokeşv apratimo 2,18, apy evam 4,6, tathety uktvā 4,7.8,16, gacchanty a-6,6, apy uta 6,21, tv abhyapūjayan 9,4, 'sy amaravad 9,12, apy avārayat 9,20.

36. au wird vor Vokalen zu av.

Hierher mahātmānāv Indra- 5, 15, tāv arcayitvā 5, 18.

37. ai reduziert sich vor Vokalen zu ä.

Hierher vā uştre 147, 11.

38. Nach e und o wird a elidiert.

Hierher -madhye 'navadyāngī 2,13, me 'dya 5,3, te 'vasams 5,13, te 'nagha 9,12.

39. Vor andern Vokalen reduzieren sich e o zu a.

Hierher vana āste 2, 25, karişya iti 7, 15. 8, 11.

40. a  $\bar{a}$  + e oder ai = ai, + o oder au = au.

Hierher tathaiva ( $\bar{a} + e$ ) 1, 11. 7, 21, caiva (a + e) 5, 16. 9, 14, yathaiva ( $\bar{a} + e$ ) 6, 7, śrutvaiva ( $\bar{a} + e$ ) 6, 21, athaitān (a + e) 7, 16, drṣṭvaiva ( $\bar{a} + e$ ) 8, 21, cainam (a + e) 9, 4, athainam (a + e) 9, 9.

41.  $a \bar{a} + i \bar{i} = e$ ,  $+ u \bar{u} = o$ ,  $+ r \bar{r} = ar$ .

Hierher tvaramānopacakrame ( $\bar{a} + u$ ) 3, 12, cedam (a + i) 3, 20, tathety ( $\bar{a} + i$ ) 4, 7. 8, 16, babhūvonmatta- (a + u) 4, 15, hāheti ( $\bar{a} + i$ ) 4, 18, atisvastheva ( $\bar{a} + i$ ) 5, 3, ceha (a + i) 9, 13, evograsāsanah (a + u) 9, 14, yathecchasi ( $\bar{a} + i$ ) 10, 2.

42.  $a\bar{a} + a\bar{a} = \bar{a}$ ,  $i\bar{i} + i\bar{i} = \bar{i}$ ,  $u\bar{u} + u\bar{u} = \bar{u}$ .

Hierher evāsīd  $(a + \bar{a})$  1, 11, cāprajaḥ (a + a) 1, 12, ivāyatalocanā  $(a + \bar{a})$  2, 14, cānyeṣu (a + a) 2, 16, -pūrvāthavā  $(\bar{a} + a)$  2, 16, tadāntike  $(\bar{a} + a)$  3, 9, athābravīt (a + a) 3, 16, cāsmābhir (a + a) 4, 2, cāpi (a + a) 4, 3. 5, 19, uktvānḍajaḥ  $(\bar{a} + a)$  4, 7, kṣaṇenātha (a + a) 4, 16, nātisvasthā (a + a) 5, 3, papracchānāmayam (a + a) 5, 19, Damayantīti  $(\bar{i} + i)$  6, 12, cābruvan (a + a) 6, 21, cāsau (a + a) 7, 17, yasyāham (a + a) 7, 17, nibodhāsmān (a + a) 7, 20, evāyam (a + a) 7, 21, pravekṣyasīti (i + i) 8, 15, evābhyabhāṣata (a + a) 8, 15, cāsi (a + a) 9, 13, ihāgatam  $(a + \bar{a})$  9, 16, nāpy (a + a) 9, 20.

Die Pragrhya-Regeln, die Lehre von der Zerebralisierung und vom inneren Sandhi sind für die Benützung des Glossars nicht erforderlich und können daher dem grammatischen Kursus überlassen bleiben, der m. E., die erforderlichen Hülfsmittel vorausgesetzt, der Lektüre besser folgt als vorangeht.

Breslau, im Mai 1905.

B. LIEBICH.

#### INHALT.

| Nala                                                  |  |          |  | 1   |
|-------------------------------------------------------|--|----------|--|-----|
| Pañcatantra Buch I                                    |  |          |  | 98  |
| Somadeva's Kathāsaritsāgara Buch I                    |  |          |  | 184 |
| Bhartrhari                                            |  |          |  |     |
| Nītiśataka                                            |  |          |  | 257 |
| Śrngāraśataka                                         |  |          |  | 278 |
| Vairāgyaśataka                                        |  | <i>:</i> |  | 296 |
| Kālidāsa's Kumārasambhava, erster Gesang              |  |          |  | 320 |
| Reihenfolge der Buchstaben des indischen Alphabets    |  |          |  | 336 |
| Wörterbuch                                            |  |          |  | 337 |
| Verzeichnis der im Wörterbuch gebrauchten Abkürzungen |  |          |  | 651 |

#### Atha Nalopākhyānam.

#### Brhadasva uvāca:

Āsīd rājā Nalo nāma,
Upapanno guņair istai,
5 Atisthan manujendrāņām
Uparyupari sarvesām
Brahmaņyo, vedavic, chūro,
Akṣapriyaḥ, satyavādī,
Īpsito naranārīņām,

1psito naranariņam,
10 Raksitā, dhanvinām śresthah,
Tathaivāsīd Vidarbhesu
Šūrah, sarvaguņair yuktah,
Sa prajārthe param yatnam

Vīrasenasuto, balī, rūpavān, aśvakovidaḥ. mūrdhni devapatir yathā, āditya iva tejasā; Niṣadheṣu mahīpatiḥ, mahān akṣauhiṇīpatiḥ, udāraḥ, samyatendriyaḥ, sākṣād iva Manuḥ svayam. Bhīmo bhīmaparākramaḥ, prajākāmaḥ sa cāprajaḥ. akarot susamāhitah.

#### Nal und Damajanti.

#### Erster Gesang.

Es war ein Fürst, mit Ruhm bekannt, Nala der Sohn Wirasen's genannt, Begabt mit jeglicher Tugend, Tapferkeit, Schönheit und Jugend; Der ragt' in der Menschenfürsten Mitte, Dem Götterkönige gleich an Sitte, Ueberstrahlend das ganze Land wie die Sonn' im Glanze. Es mocht' in allen indischen Reichen Kein Fürst dem Helden sich vergleichen, Der da waltet' im Nischada-Land, Weise von Sinn und stark von Hand; Ein Freund der geistlichen Männer. Der heiligen Schriften ein Kenner, Weihduftopferverbrenner; Der die eigenen Sinne bezähmte, Und die Begierden der Bösen lähmte; Der heimliche Wunsch der Frauen,

Der Feinde Schrecken und Grauen, Und seines Volkes Vertrauen: Kundig der Kriegeswissenschaft, Geschickt zu leiten die Heereskraft, Stark mit dem Bogen zu zielen, Rasch mit den Würfeln zu spielen, Aber vor allem wohlerfahren Schnell mit Rossen und Wagen zu fahren: Er konnte sie lassen eilen An einem Tag hundert Meilen. Da war auch in der Widarba-Flur, Wandelnd auf hoher Ehren Spur, Bima der Fürst gewaltig An Tugenden mannigfaltig; Der da, Nachkommenschaft begehrend, Lebte Nachkommenschaft entbehrend. Er, zu empfahn Nachkommenschaft, That ein Gelübde von starker Kraft.

Tam abhyagacchad brahmarşir Tam sa Bhīmah prajākāmas Mahişyā saha, rājendra, Tasmai prasanno Damanah

- 5 Kanyāratnam kumārāms ca Damayantīm Damam Dāntam Upapannān guņaih sarvair, Damayantī tu rūpeņa Saubhāgyena ca lokesu
- 10 Atha tām vayasi prāpte Śatam śatam sakhīnām ca Tatra sma rājate Bhaimī Sakhīmadhye 'navadyāngī Atīva rūpasampannā,
- 15 Na deveşu na Yakşeşu Mānuşeşv api cānyeşu Cittapramāthinī bālā Nalaś ca naraśārdūlo Kandarpa iva rūpeņa
- 20 Tasyāḥ samīpe tu Nalam Naiṣadhasya samīpe tu Tayor adṛṣṭakāmo 'bhūt Anyonyam prati, Kaunteya, Aśaknuvan Nalaḥ kāmam
- 25 Antahpurasamipasthe

Dafür ihm die Götter gaben Ein Mägdlein und drei Knaben. Das Mägdlein war Damajanti genannt, Aber die Knaben mutentbrannt, Damas, Dantas und Damana. So wuchs nun Damajanti da, Und ward an Schönheit und Huldgeberden Eine Wundersage auf Erden. Sie sass, erblühend im Jugendglanz, Umgeben von einem Gespielinnenkranz, Die sie hielten im Schösse Als wie die Blätter die Rose. Da strahlete sitzend die Bimamaid, Geschmückt mit Geschmeide, selbst ein Ge-Umrungen vom Mädchenvolke, schmeid, Wie ein Blitz in der Wolke. Nicht im Lande der Menschen war, Noch im Lande der Geisterschar, Noch im Lande der Götter gar,

Damano nāma, Bhārata. toşayāmāsa dharmavit satkāreņa suvarcasam. sabhāryāya varam dadau, trīn udārān mahāvaśāh, Damanam ca suvarcasam. bhīmān, bhīmaparākramān. tejasā vašasā šrivā vaśah prapa sumadhyama. dāsīnām samalamkṛtam parvupāsac Chacim iva. sarvābharaņabhūşitā vidyut Saudāmanī yathā, Šrīr ivāyatalocanā, tādrg rūpavatī kvacit drstapūrvāthavā śrutā, devānām api, sundarī. lokeşv apratimo bhuvi mūrtimān abhavat svayam praśaśamsuh kutūhalāt, Damayantim punah punah. śrnyatoh satatam gunan, sa vyavardhata hrcchayah. tadā dhārayitum hrdā vana āste raho gatah.

So schöne, so schön umflöret, Zuvor gesehn noch gehöret; Ihren Augen war es verliehn, Vom Himmel die Götter herabzuziehn. Aber wie sie unerreichlich, So war Nal unvergleichlich, Als wie ein Liebesgedanken Getreten in Körperschranken. Da pries man den Fürsten hoher Art Stets in Damajanti's Gegenwart, Und Damajanti den Frauenstern In Gegenwart stets des Nischadaherrn. Da wuchs blindlings der Liebe Kraut Zwischen zweien, die nie sich geschaut, Es wuchs von gestreuter Worte Samen, Die sie eines vom andern vernahmen. Nala, nicht mehr im Herzen Fassend der Sehnsucht Schmerzen, Ging heimlich hinaus und sass allein

Sa dadarśa tato hamsān Vane vicaratām teṣām Tato 'ntarīkṣago vācam Hantavyo 'smi na te, rājan,

- 5 Damayantīsakāśe tvām Yathā tvad anyam puruṣam Evam uktas tato hamsam Te tu hamsāh samutpatya Vidarbhanagarīm gatvā
- 10 Nipetus te garutmantah, Sā tān adbhutarūpān vai Hṛṣṭā grahītum khagamāms Atha hamsā visasṛpuḥ Ekaikaśas tadā kanyās
- 15 Damayantī tu yam hamsam Sa mānuşīm giram kṛtvā Damayanti, Nalo nāma Aśvinoh sadṛśo rūpe, Tasya vai yadi bhāryā tvam 20 Saphalam te bhavej janma

In seines Palastes Gartenhain. Da sah er von Gänsen einen Flug, Der goldschimmernde Flügel trug: In den Hain liess sich nieder der Zug. Einen der Fittichträger Griff da Nala der Jäger. Da sprach der Lüftedurchflieger So zu Nala dem Krieger: 'Du sollst mich, o König, nicht töten; Dir helf' ich in deinen Nöten. In Damajanti's Gegenwart Will ich, o Fürst, in solcher Art Dein gedenken, dass sie kann Denken an keinen andern Mann.' So angesprochen, der Held geschwind Liess die Goldgans fliegen im Wind. Die Gänse, wie sie davon geflogen, Kamen sie nach Widarba gezogen, Dort liessen sie ihr Gefieder Vor Damajanti nieder. Wie Damajanti erblickte diese Wundergestaltigen auf der Wiese, Wollte sie mit den raschen Gespielinnen gleich sie haschen;

jātarūpaparişkṛtān; ekam jagrāha paksinam. vvājahāra Nalam tadā: karisvāmi tava privam. kathayişyāmi, Naişadha, na sā mamsyati karhicit. utsasarja mahīpatih. Vidarbhān agamams tatah. Damavantvās tadāntike sā dadarśa ca tān ganān. drstvā sakhiganāvrtā tvaramānopacakrame. sarvatah pramadāvane. tān hamsān samupādravan. samupādhāvad antike, Damayantīm athābravīt: Nisadhesu mahipatih. na samās tasya mānuşāh. bhavethā, varavarņini, rūpam cedam sumadhyame.

Da begannen mit Schnattern Sie auseinander zu flattern. Die Mägdlein, sich zerstreuend, liefen Hinter den Gänsen her und riefen. Aber welchem der Vögel da Kam Damajanti besonders nah, Der, wie allein er die Fürstin sah, Annahm er menschliche Töne, Indem er ansprach die Schöne: 'Damajanti! Im Nischadathal Ist der Landesherr König Nal, Ein Bild aus überirdschem Reich, Seiner Gestalt sind nicht Menschen gleich. Er ist ein Liebesgedanke Getreten in Körperschranke. Dessen Gattin wenn du wärest, O reizende, die du entbehrest Keinen Schmuck als nur diesen, So wäre dein Los gepriesen. Deine Schönheit und seine Zucht Verbunden trügen gute Frucht; Ihr seid für einander ausgesucht. Höre du anmutsittige Von uns, o schwebetrittige,

Vayam hi devagandharva-Drstavanto na cāsmābhir Tvam cāpi ratnam nārīņām Visistāyā visistena

5 Evam uktā tu hamsena Abravīt tatra tam hamsam: Tathety uktvāndajah kanyām Punar āgamya Niṣadhān mānusoragarāksasān dṛṣṭapūrvas tathāvidhaḥ. naresu ca Nalo varaḥ; saṃgamo guṇavān bhavet. Damayantī, visām pate, tvam apy evam Nale vada. Vidarbhasya, visām pate, Nale sarvam nyavedayat.

Iti Nalopākhyāne prathamah sargah.

#### 10

#### Brhadaśva uvāca:

Damayantī tu tac chrutvā Tataḥ prabhṛti na svasthā Tataś cintāparā dīnā Babhūva Damayantī tu

- 15 Ürdhvadrşţir dhyanapara Panduvarna kşanenatha Na śayyasanabhogeşu Na naktam na diva śete, Tam asvastham tadakaram
- 20 Tato Vidarbhapataye Nyavedayat tām asvasthām

vaco hamsasya, Bhārata, Nalam prati babhūva sā. vivarņavadanā kṛśā niḥśvāsaparamā tadā. babhūvonmattadarśanā hṛcchayāviṣtacetanā. ratim vindati karhicit, hāheti rudatī punaḥ. sakhyas tā jajňur ingitaiḥ. Damayantyāḥ sakhījanaḥ Damayantīm nareśvare.

Wir haben auf unserm Fittiche
Uns umgesehn auf den Wiesen
Der Menschen, und in Paradiesen
Der Götter, auch in Wohnungen der Riesen;
Aber wir haben nirgend gesehn
Einen wie Nala stehn und gehn.
Wie du der Frauen Perl' allein,
Ist Nala der Männer Edelstein;
Wenn ihr wäret verbunden,

Nicht schöneres wäre gefunden.'
Wie der gefügelte Liebesbote
Also ansprach die freudenrote,
Antwortete sie liebeblass:
'Sage nur auch dem Nala das.'
Da schwang er, der zweigeborne,
Der erst als Ei, dann aus dem Ei geborne,
Sich nach Nischada, luftgetragen,
Um alles dem Nala dort anzusagen.

#### Zweiter Gesang.

Damajanti nach diesem Wort

Des geflügelten Boten dort

War bei sich selber nicht weiter,

Sondern bei Nala dem Streiter.

In Sinnen und Staunen versunken,

Wankend und schwankend wie trunken;

Bald das Auge gewandt nach oben,

Ihre Brust von Seufzern gehoben,

Bald das Antlitz gesenkt zu Bodem,

Mit von Schluchzen beklemmtem Odem;

Die Wangen wechselnd rot und blass,

Die Lippen trocken, die Augen nass,
Ihre Gedanken zerstreut wie ihr Haar,
Ach, ach, seufzte sie immerdar;
Bleich und mager,
Ruh' nicht findend auf Sitz und Lager,
Siech und krank,
Lust nicht habend an Speis' und Trank.
Da nahm der Jungfrau Gespielinnenschar
An Geberden und Zeichen wahr,
Dass ihre Fürstin nicht bei sich war.
Sie thaten es kund vor des Königs Ohren,

Tac chrutvā nṛpatir Bhīmo Cintayāmāsa tat kāryam Kimartham duhitā me 'dya Sa samīkṣya mahīpālaḥ

- 5 Apasyad ātmanā kāryam Sa samnimantrayāmāsa Anubhūyatām ayam vīrāh Śrutvā tu pārthivāh sarve Abhijagmus tato Bhīmam
- 10 Hastyaśvarathaghoşena Vicitramālyābharanair Teşām Bhīmo mahābāhuḥ Yathārham akarot pūjām, Etasmin neva kāle tu
- 15 Aţamānau mahātmānāv Nāradaḥ Parvataś caiva Devarājasya bhavanam Tāv arcayitvā Maghavā Papracchānāmayam cāpi

20

Dass Damajanti die Ruh' verloren. Als Bima der Fürst die Kunde voll Gram Von Damajanti's Mägden vernahm. Mit Sorgen dacht er nach dem Grossen, Was seiner Tochter zugestossen: Warum ist nicht bei sich mein Kind? Wie kam sie ausser sich so geschwind? Da erwägte das Königsgemüt: Sie ist zur Mannbarkeit erblüht; Und er beschloss mit Festanstalten Ihr eine Gattenwahl zu halten. Er sendete seine Boten aus. Einzuladen von Haus zu Haus Die Könige, die sich fanden In allen indischen Landen: Kommt ihr Helden allzumal Zu Damajanti's Gattenwahl! Der, welchen sie selber wird erküren, Wird heim die Allerschönste führen. Als die König' und Königssöhne Vernahmen die willkommnen Töne, Strömten sie, werbend um die Schöne, Vom Morgen- bis zum Abendrot Zusammen zu Bima's Gastgebot,

Damayantisakhiganat sumahat svām sutām prati: nātisvastheva laksvate? svām sutām prāptavauvanām Damayantyāh svayamvaram. mahīpālān visām patih: svayamvara iti, prabho. Damayantyāh svayamvaram rājāno Bhīmaśāsanāt pūrayanto vasundharām balair drśyaih svalamkrtaih. pārthivānām mahātmanām te 'vasams tatra pūjitāh. surānām rsisattamau Indralokam ito gatau. mahāprājňau mahāvratau viviśate supūjitau. tatah kuśalam avyayam tayoh sarvagatam vibhuh.

Nārada uvāca:

[füllend,

Mit Elefant-Ross-Wagentos die Welt er-Das Firmament mit Staub verhüllend, Mit Kränzen geschmückt, in Feierpracht, Gefolgt von prunkender Heeresmacht. Und die versammelten Völkerhirten Begann nach Würden zu bewirten Bima, sie wohnten geehrt in Behagen. Aber es ging in diesen Tagen Narada, der die Krone war Der heiligen Einsiedlerschar; Indem er sich zum Gefährten Parwata nahm den verklärten, Ging er aus der Staubwelt der Grüfte Hinauf in das Reich der himmlischen Lüfte, Wo der Garten der Lust sich entfaltet, Dessen der König Indra waltet. In den schwebenden Wonnehain Traten die beiden Waller ein, Und froh hiess Indra die frommen In seiner Wohnung willkommen. Der Firmament-Herr, ihnen sich neigend, Ihnen gebührende Ehr' erzeigend, Fragte, sie zu verbinden, Nach ihrem und der ganzen Welt Befinden.

Āvayoḥ kuśalam deva Loke ca Maghavan kṛtsne

nrpāh kuśalino vibho. Brhadaśva uvāca:

sarvatragatam īśvara,

Nāradasya vacah śrutvā 5 Dharmajñāh pṛthivīpālās Śastrena nidhanam kāle Ayam loko 'kşayas teşām Kva nu te kşatriyah śūra? Āgacchato mahīpālān

- 10 Evam uktas tu Śakrena Śrņu me Maghavan yena Vidarbharājno duhitā Rūpeņa samatikrāntā Tasyāh svayamvarah Sakra
- 15 Tatra gacchanti rājāno Tām ratnabhūtām lokasya Kānksanti sma višesena Etasmin kathyamāne tu Ājagmur devarājasya
- 20 Tatas te śuśruvuh sarve Śrutvaiva cābruvan hrstā:

### Narada:

'In uns, o Herr, ist Wohlergehn, Und allseitiges Wohlbestehn; Auch rings in der Welt, o Lüftewalter, Ist jeder Stand und jedes Alter Wohlbehalten, o Wohlbehalter!' Wie er gehört das Naradawort, Fragte der mächtige Weltenhort: 'Aber die landbeschützenden, Ihr Blut im Kampf versprützenden, Die da mit unverwandtem Blick Entgegengehn dem Waffengeschick, Denen die unvergängliche Wohnung, die überschwängliche, Meine Lustwelt hier ist aufgethan, Der sie sonst mit Gedränge nahn; Wo sind nun die Rittergeschlechter? Nicht seh' ich die Heldenfechter Kommen hieher zum Feste, Meine geliebten Gäste.' Als der Gewaltige so ihn fragte, Antwortete Narada und sagte: 'Lass, o Machthaber, dir melden,

papraccha Valavrtrahā: tyaktajīvitayodhinah ye gacchanty aparānmukhāh yathaiva mama kāmadhuk na hi paśyāmi tān aham dayitān atithīn mama. Nāradah pratyabhāsata: na drśyante mahīksitah. Damayantīti viśrutā prthivyām sarvayositah, bhavitā nacirād iva. rājaputrāś ca sarvaśah, prārthavanto mahīksitah Valavrtranisūdana. lokapālāś ca sāgnikāḥ samīpam amarottamāh Nāradasya vaco mahat. gacchāmo vayam apy uta.

Warum man jetzt nicht siehet hier die Helden. Des Widarbakönigs Geborne, Damajanti die hocherkorne, Die auf irdischen Auen Raget vor allen Frauen, O Mächtiger, deren Gattenwahl Wird im Kurzen sein zumal. Dahin ziehen nun allerseits Die Fürsten, vergessend Kampfs und Streits, Weil einzig ihr Sinn gestellt ist Auf sie, die die Perle der Welt ist.' Als dieses dort ward so verhandelt, Kamen zu Indra hereingewandelt Seine Genossen, die andern drei, Die ihm wohnen zum Weltrat bei, Agni, der das Feuer gestaltet, Waruna, der des Gewässers waltet, Und Jama, der hält den Erdengrund. Als sie nun dort aus Narada's Mund Höreten den grossen Bericht, Sprachen sie froh von Angesicht: 'Warum gehn wir selber nicht?' Und alsbald mit Wonnebehagen

Tatah sarve, mahārāja,
Vidarbhān abhijagmus te
Nalo 'pi rājā, Kaunteya,
Abhyagacchad adīnātmā
5 Atha devāh pathi Nalam
Sākṣād iva sthitam mūrtyā
Tam dṛṣṭvā lokapālās te
Tasthur vigatasamkalpā
Tato 'ntarikṣe viṣṭabhya
10 Abruvan Naiṣadham, rājan,
Bho bho Naiṣadha, rājendra,
Asmākam kuru sāhāyyam,

sagaṇāḥ sahavāhanāḥ yataḥ sarve mahīkṣitaḥ. śrutvā rājñāṁ samāgamam Damayantīm anuvrataḥ. dadṛśur bhūtale sthitam Manmathaṁ rūpasaṁpadā. bhrājamānaṁ yathā ravim vismitā rūpasaṁpadā. vimānāni divaukasaḥ navatīrya nabhastalāt: Nala, satyavrato bhavān, dūto bhava, narottama. dvitīvah sargah

Iti Nalopākhyāne dvitīyah sargah.

#### Brhadaśva uvāca:

15 Tebhyah pratijñāya Nalah Athaitān paripapraccha Ke vai bhavantah, kaś cāsau Kim ca tad vo mayā kāryam? Evam ukte Naisadhena

20 Amarān vai nibodhāsmān Aham Indro, 'yam Agniś ca,

Brachen sie auf mit Ross und Wagen, Indra an ihrer Spitze,
Und fuhren dahin wie Blitze,
Lenkend nach den Widarbafluren,
Wohin jetzt alle Könige fuhren.
Aber Nal, der von Liebe litt,
Wie er vernahm den Zusammentritt
Der Fürsten zu Damajantis Wahl,
Schritt er dahin ins Widarbathal,
Von Liebesflügeln getragen,
Er brauchte nicht Ross und Wagen.
Diesen, wie sie zur Hochzeit gehn,

karişya iti, Bhārata, kṛtāňjalir upasthitaḥ: yasyāhaṁ dūta īpsitaḥ? kathayadhvaṁ yathātatham. Maghavān abhyabhāṣata: Damayantyartham āgatān. tathaivāyam apāṁ patiḥ,

Sahn die Götter am Wege stehn,
Wie einen Strahl der Sonne,
Und staunten ihn an in Wonne.
Die vier, der Elemente waltend,
Ihre Wagen in der Luft anhaltend,
Die himmlischen riefen munter
Zum Nischadafürsten herunter:
'He he! Nischader! Heerebrecher!
Nal Punjasloka, Wahrheitsprecher!
Willst du uns einen Dienst erweisen,
Willst du für uns als Bote reisen?'

#### Dritter Gesang.

'Ja!' sprach Nala, 'ich will es thun.'
Aber die Hände faltend nun
Mit unterwürfiger Geberde
Fragte er stehend an der Erde:
'Wer seid ihr Herrn im Sonnenschein?
Und wessen Bote soll ich sein?
Welches Gewerb zu vollbringen
Wollt ihr mich Boten dingen?'

Da der Nischader also fragte,
Antwortete Indra ihm und sagte:
'Wisse, dass wir Unsterbliche sind,
Gekommen hieher ums Bimakind
Damajanti, um deretwegen
Nun die Fürsten sich alle regen.
Ich bin Indra der Luftentfalter,
Dies ist Agni der Feuerhalter,

Śarīrāntakaro nṛṇām Tvam vai samāgatān asmān Lokapālā Mahendrādyāḥ Prāptum icchanti devās tvām

5 Teşām anyatamam devam Evam uktah sa Śakrena Ekārthasamupetam mām Katham nu jātasamkalpah Parārtham īdṛśam vaktum?

10

Karişya iti samsrutya Na karişyasi kasmāt tvam? Evam uktah sa devais tair Suraksitāni vesmāni

- 15 Pravekşyasīti tam Sakraḥ Jagāma sa tathety uktvā Dadarśa tatra Vaidarbhīm Dedīpyamānām vapuṣā Atīva sukumārāngīm
- 20 Ākṣipantīm iva prabhām Tasya dṛṣṭvaiva vavṛdhe Satyam cikīrṣamāṇas tu

Waruna dies der Flutbeweger, Und dies Jama der Erdgrundleger. Dich wählen wir zum Gesandten, Geh sage zu Damajanten: Die Vierfürsten des Vierelements, Zuvörderst der Herr des Firmaments, Kommen zur Brautschau gegangen, Dich wollen die Götter umfangen, Indra, Agni, Warun und Jam, Deren einen wähle zum Bräutigam.' Aber darauf, die Hände faltend, Sprach Nala, geschränkt vor der Brust sich 'Ich komm' in eigenen Sachen, [haltend: Wie soll ich den Boten machen? Welcher geborne mit Sinn und Verstand, Der um ein Weib kommt aus fernem Land, Trüge ihr solche Botschaft gern? Das sehet mir nach, ihr hohen Herrn!' Die Götter:

'Ja! hast du gesagt, ich will es thun. Nischader, wie nicht thätest du nun, Worauf du dein Wort gegeben? Yamo 'yam api, pārthiva.
Damayantyai nivedaya:
samāyānti didṛkṣavaḥ,
Śakro 'gnir Varuno Yamaḥ.
patitve varayasva ha.
Nalaḥ prāñjalir abravīt:
na preṣayitum arhatha.
striyam utsahate pumān
tat kṣamantu maheśvarāḥ.

Devā ūcuh:

pūrvam asmāsu Naiṣadha vraja Naiṣadha māciram. Naiṣadhah punar abravīt: praveṣtum katham utsahe? punar evābhyabhāṣata. Damayantyā niveśanam. sakhīgaṇasamāvṛtām, śriyā ca, varavarṇinīm, tanumadhyām, sulocanām, śaśinah svena tejasā. kāmas tām cāruhāsinīm. dhārayāmāsa hṛcchayam.

Nischader, geh ohne Widerstreben!'
Aber es sprach verlegen
Der Nischadafürst dagegen:
'Das Haus wird wohlverschlossen sein,
Wie denn könnt' ich gelangen hinein?'
Die Götter:

'Du sollst hinein gelangen, Geh, Nischader, ohne Bangen!' So von den Göttern abgefertigt, Ging Nala, der nicht das gewärtigt, Einging er zum Königsschlosse. Da sah er, vom Mägdetrosse Umgeben, die Widarbamaid, Glänzend als wie ein Göttergeschmeid, Das vom Himmel gefallen, Erleuchtend irdische Hallen. Die Glieder getaucht in Liebesreiz, Erweckten der Blicke Liebesgeiz, Doch vor dem klaren Angesicht Schämte sich Sonn- und Mondenlicht. Die Liebe des Liebekranken wuchs, Wie er sah ihren schlanken Wuchs;

Tatas tā Naisadham drstvā Āsanebhyah samutpetus Prasasamsus ca suprītā Na cainam abhyabhāsanta,

- 5 Aho rūpam aho kāntir Ko 'yam devo 'thavā Yakşo Na tās tam śaknuvanti sma Tejasā dharşitās tasya Athainam smayamānam tu
- 10 Damayanti Nalam viram Kas tvam sarvānavadyānga Prāpto 'sy amaravad vira? Katham āgamanam ceha Surakṣitam hi me vesma
- 15 Evam uktas tu Vaidarbhyā Nalam mām viddhi kalyāņi Devās tvām prāptum icchanti Teṣām anyatamam devam Teṣām eva prabhāvena
- 20 Praviśantam na mām kaścid

Aber er that, um sein Wort zu halten, Gewalt an seiner Sehnsucht Gewalten. Doch iene, wie so sie sahen Den Unvermuteten nahen, Sprang Damajanti's Mägdehundert Von den Sitzen empor verwundert, Von seinem Glanze betroffen, Als sähn sie den Himmel offen. Von Bewunderung ganz durchdrungen. Priesen sie ihn mit feurigen Zungen, Doch ohn' Anrede zu beginnen, Sie priesen ihn im Herzen innen: Welche Schönheit! welche Gestaltung! Welche Hoheit! o welche Haltung! Ist es ein paradiesischer? Ein himmlischer? ein geistischer? ein rie-So vermochten im Staunen sischer? Sie nur heimlich zu raunen, Von seinem Glanze geblendet, Den Blick zur Seite gewendet. So liessen, die ihn gesendet, Die Götter ihn, der der Schönste war, Noch einmal so schön sich stellen dar. Aber die schweigend-herzbefehdende,

sambhrantah paramanganah tejasā tasva dharsitāh. Nalam tā vismavānvitāh. manobhis tv abhyapūjayan: aho dhairyam mahātmanah! Gandharvo vā bhavisyati? vyāhartum api kimcana lajjāvatvo varānganāh. smitapūrvābhibhāsinī abhvabhāsata vismitā: mama hrcchayavardhana jñātum icchāmi te 'nagha. katham cāsi na laksitah? rājā caivograśāsanah. Nalas tām pratvuvāca ha: devadūtam ihāgatam. Śakro 'gnir Varuno Yamah, patim varaya śobhane, pravisto 'ham alaksitah, apaśyan napy avarayat.

Mit vorlächelndem Mund anredende, Damajanti, den Helden schauend, Sprach, an heimlicher Glut zertauend: 'Wer bist du, allwohlgethaner, Allreizumfangner, lustumfahner, In Herzen Verlangenswegebahner! Wie bist du nach Göttersitte Getreten in unsre Mitte? Wie nennest du dich? ich bitte. Wie bist du herein gekommen, Und wurdest nicht wahrgenommen? Denn wohlverschlossen ist dies Gemach, Und des Königs Hut ist nicht schwach.' Also von der Widarbamaid Begrüsst, sprach Nala ohne Leid: 'Wiss', ich bin Nal, o wangenrote, Hieher genaht als Götterbote. Die Götter kommen gegangen, Und wünschen dich zu erlangen, Indra, Agni, Warun und Jam, Deren einen wähle zum Bräutigam. Durch deren Macht ist's auch geschehn, Dass ich hier einging ungesehn, Von niemand gehindert einzugehn.

Etadartham aham bhadre
Etac chrutvā subhe buddhim
Iti Nalopākhy

in bhadre preşitah surasattamaih. bhe buddhim prakuruşva yathecchasi. Iti Nalopākhyāne tṛtīyah sargah.

#### Brhadaśva uvāca:

- 5 Sā namaskṛtya devebhyaḥ Praṇayasva yathāśraddham, Aham caiva hi yac cānyan Tat sarvam tava; viśrabdham Hamsānām vacanam yat tu
- 10 Tvatkṛte hi mayā, vīra, Yadi tvam bhajamānām mām Viṣam agnim jalam rajjum Evam uktas tu Vaidarbhyā Tiṣṭhatsu lokapālesu
- 15 Yeşām aham lokakṛtām Na pādarajasā tulyo, Vipriyam hy ācaran martyo Trāhi mām anavadyāngi, Virajāmsi ca vāsāmsi
- 20 Bhūşaṇāni ca mukhyāni

Deswegen zu dir, der frohen, Bin ich gesandt von den hohen;

prahasva Nalam abravīt: rājan, kim karavāni te? mamāsti vasu kimcana, kuru pranayam, iśvara. tan mām dahati, pārthiva. rājānah samnipātitāh. pratyākhyāsyasi, mānada, āsthāsve tava kāranāt. Nalas tām pratyuvāca ha: katham mānusam icchasi? īśvarāņām mahātmanām manas te tesu vartatām. devānām mṛtyum archati. varayasva surottamān divyāś citrāh srajas tathā devān prāpya tu bhunkşva vai.

Dies vernehmend, o wohlgemute, Beschliesse nun was dir scheint das Gute.'

#### Vierter Gesang.

Damajanti, die Götter preisend, Erst Anbetung ihnen erweisend, Sprach mit Lächeln zu Nala dann: 'Freie mit Zuversicht, o Mann! Was kannst du für dich begehren, Das ich dir könnte verwehren? Ich und alles was ich bin Und hab', ist dein, o nimm es hin! Denn was die Gänse gesprochen, Hat das Herz mir gebrochen. Um deinetwillen, o Fürstenkind, Hieher versammelt die Fürsten sind, Dass du mir werdest erkoren, Das hab' ich dir zugeschworen. Fürst! du bist längst an diesem Orte Erwartet, nicht mit diesem Worte; Wirb nach deinem Gefallen! Wer heisst dich als Boten wallen? Doch wenn du mich nun verschmähest,

Von der du die Ehr' empfähest; Zu Gift, zu Feuer, Wasser und Strick Treibt um deinetwillen mich das Geschick. Denn wie könnt' es ein Weib ertragen, Ihre Liebe umsonst zu sagen.' Also von der Widarberin Begrüsst, sprach Nala mit festem Sinn: 'Wo die Unsterblichen werben, Wie wählst du den, der muss sterben? Die unsterblichen Lebenswalter, Die allmächtigen Weltgestalter, Mit deren Füsse Staub ich nicht bin Gleichzusetzen, das nimm zu Sinn! Wer zuwider will handeln Göttern, zum Tod wird er wandeln. Rette mich, o schöngliedrige, Hohes erwählend für's Niedrige. Erdstaubfreie Gewänder, Himmlische Kränz' und Bänder,

Ya imām pṛthivīm kṛtsnām Hutāśam īśam devānām Yasya daṇḍabhayāt sarve Dharmam evānurudhyanti,

- 5 Dharmātmānam mahātmānam Mahendram sarvadevānām Kriyatām avišankena Varaņam lokapālānām, Naisadhenaivam uktā sā
- 10 Samāplutābhyām netrābhyām Devebhyo 'ham namaskṛtya Vṛne tvām eva bhartāram, Tām uvāca tato rājā Dautyenāgatya kalyāņi
- 15 Katham hy aham pratiśrutya Parārthe yatnam ārabhya Eşa dharmo, yadi svārtho Evam svārtham karişyāmi, Tato bāşpākulām vācam

Ueberird'sches Geschmeide -Erwähl' die Götter, und daran dich weide! Ist dir lieber der Lüfte Hauch, Oder des Feuers Opferrauch, Oder des Wassers Lebenstau, Oder der Erde ewiger Bau? Der die luftige Wölbung spannet, In deren Mitt' ist die Welt gebannet, Die Odem von ihm empfängt und Licht, Welch Weib erwählte den Gatten nicht? Der als Funke in allem glimmt, Und alles dahin als Opfer nimmt, Der, Geister befreiend, Leiber zerbricht, Welch Weib erwählte den Gatten nicht? Der mit Kristall die Erd' umkettet, Auf schaukelndem Wogenpfühl gebettet. Perlen in seine Locken flicht, Welch Weib erwählte den Gatten nicht? Der dem was lebt gibt einen Ort, Und dem was stirbt gibt einen Port, Die Schöpfung versammelt zum Gericht. Welch Weib erwählte den Gatten nicht? Der vier göttlichen Wesen Welches du magst erlesen, Stets thust du eine preisliche That,

sanksipva grasate punah, kā tam na varavet patim? bhūtagrāmāh samāgatāh kā tam na varayet patim? Daityadānavamardanam kā tam na varavet patim? manasā vadi manvase suhrdvākvam idam śrnu. Damavanti vaco 'bravit śokajenātha vārinā: sarvebhyah prthivīpate satyam etad bravīmi te. vepamānām kṛtāñjalim: katham svärtham ihotsahe? devatānām višesatah katham svärtham ihotsahe? mamāpi bhavitā, tatah tathā bhadre vidhīyatām. Damavantī śucismitā

Höre von mir den Freundesrat!' So vom Nischader angesprochen, Sprach Damajanti mit Herzenspochen, Indem sie ihre Liebesleuchten Trübte mit schmerzentsprungenen Feuchten: 'Alle die Götter bet' ich an Ihnen mit Ehrfurcht zugethan, Aber zum Gatten dich erwähl' ich, O Fürst, nicht diese Wahrheit hehl' ich.' Ihr darauf, der Hände faltenden, Zitternd vor der Brust sie haltenden, Sagte der Wirasenasohn Mit unmerklich bewegtem Ton: 'Als Bote komm' ich gegangen; Bedenk das, o schöne von Wangen! Da ich gelobte Botenpflicht, Zumal vor Götterangesicht, Wie dürft' ich mein Amt verderben. Und für mich selber werben! Heut muss ich fremde Sache rühren; Wenn die Zeit kommt meine zu führen, Werd' ich sie führen mit Mute; Bedenk das, schöne und gute! Doch mit unterdrücktem Ach Damajanti die lächelnde sprach

Pratyāharantī śanakair Upāyo 'yam mayā dṛṣṭo Yena doṣo na bhavitā Tvam caiva hi naraśreṣṭha

- 5 Āyāntu sahitāḥ sarve
   Tato 'haṁ lokapālānāṁ
   Varayiṣye naravyāghra,
   Evam uktas tu Vaidarbhyā
   Ājagāma punas tatra
- 10 Tam apaśyams tathāyāntam Drstvā cainam tato 'prechan Kaccid drstā tvayā rājan Kim abravīc ca nah sarvān?
- 15 Bhavadbhir aham ādişto Praviştah sumahākakşam Praviśantam ca mām tatra Rte tām pārthivasutām Sakhyaś cāsyā mayā dṛṣṭās
- 20 Vismitāś cābhavan sarvā Varņyamāneşu ca mayā Mām eva gatasankalpā

Zu Nala langsam und leise: 'O Fürst von hohem Preise! Diesen Ausweg hab' ich ersehn, Der traun unfährlich ist zu gehn, Dass kein Vorwurf von allen Auf dich, o Edler, soll fallen. Nämlich du, der Männer Zierde, Und die Götter voll Schaubegierde, Kommen sollet ihr allzumal Zum Orte meiner Gattenwahl. Da im Beisein der Weltwächter, Werd' ich, o Heldenvorfechter, Dich erwählen, o Mannleue! So verbrichst du nicht an der Treue.' Als der König Nal den Bescheid Empfangen von der Widarbamaid, Kam er dahin zurückgefahren, Wo die Götter versammelt waren. Ihn erblickten nahend von fern Die Welthüter, die hohen Herrn, Und fragten ihn voll Verlangen: 'Wie ist das Geschäft ergangen?

Nalam rājānam abravīt:
nirapāyo nareśvara,
tava rājan kathamcana.
devāś cendrapurogamāḥ
mama yatra svayamvaraḥ.
samnidhau tvām nareśvara
naivam doso bhaviṣyati.
Nalo rājā viśām pate
yatra devāḥ samāgatāḥ.
lokapālā maheśvarāḥ,
vṛttāntam sarvam eva tam:
Damayantī śucismitā?
vada bhūmipate 'nagha.

#### Nala uvāca:

Damayantyā niveśanam dandibhih sthavirair vṛtam. na kaścid dṛṣṭavān naraḥ bhavatām eva tejasā, tābhiś cāpy upalakṣitaḥ. dṛṣṭvā mām, vibudheśvarāḥ. bhavatsu rucirānanā vṛṇīte sā, surottamāḥ.

Hast du gesehn die makelbare Damajanti die lächelklare? Was lässt sie uns allen melden? Sag's, o frömmster der Helden!' Nala:

'Von euch bedeutet, ging ich allein Zu Damajanti's Wohnung ein, Durch das hohe gewölbte Thor, Besetzt von greisem Wächterchor. Aber hinein mich gehen Hat da niemand gesehen, Als die Königstochter allein. Das mochte durch eure Macht wohl sein. Sie sah ich und ihrer Mägde Schar, Von denen ich auch gesehen war, Die sprangen, mich wider Verhoffen Erblickend, empor betroffen. Während ich nun euch ihr beschreibe, Hat die lächelnde Mondenscheibe, Verwirrten Sinns, mit eignem Worte Mich erwählt, o ihr Weltenhorte. Also hat gesprochen die Maid:

Abravīc caiva mām bālā:
Tvayā saha naravyāghra
Tesām aham samnidhau tvām
Evam tava mahābāho
5 Etāvad eva vibudhā
Mayā, šese pramānam tu

āyāntu sahitāh surāh mama yatra svayamvarah. varayişyāmi Naisadha, doso na bhaviteti ha. yathāvrttam udāhrtam bhavantas tridasesvarāh.

Iti Nalopākhyāne caturthah sargah.

#### Brhadaśva uvāca:

Atha kāle subhe prāpte
10 Ājuhāva mahīpālān
Tac chrutvā pṛthivīpālāḥ
Tvaritāḥ samupājagmur
Kanakastambharuciram
Vivisus te nṛpā raṅgam
15 Tatrāsanasu vividhasu

15 Tatrāsaneşu vividheşv Surabhisragdharāh sarve Tatra sma pīnā dṛśyante Ākāravantah suślakṣṇāh Sukeśāntāni cārūṇi

20 Mukhāni rājñām śobhante Tām rājasamitim punyām

Bringe den Göttern den Bescheid, Dass sie kommen mit dir, o Nal, Zum Orte meiner Gattenwahl. Da vor Augen der Weltwächter Werd' ich, o Heldenvorfechter, Dich selbst erwählen ohne Scheue, tithau puņye kṣaṇe tathā Bhīmo rājā svayamvare. sarve hṛcchayapīḍitāḥ Damayantīm abhīpsavaḥ. toraṇena virājitam mahāsimhā ivācalam. āsīnāḥ pṛthivīkṣitaḥ pramṛṣṭamaṇikuṇḍalāḥ. bāhavaḥ paridhopamāḥ pañcaśīrṣā ivoragāḥ, sunāsākṣibhruvāṇi ca nakṣatrāṇi yathā divi. nāgair Bhogavatīm iya

Damit du nicht verbrichst an Treue. Also, was ich verrichtet, Hab' ich euch, Götter, berichtet; Möget ihr nun, ihr gnädigen, Der Botenpflicht mich entledigen!

#### Fünfter Gesang.

Als nun mit festlich hellem Prangen
Ein glücklicher Tag war aufgegangen,
Berief der versammelten Könige Zahl
Bima der Fürst zur Gattenwahl.
Den Ruf vernehmend, alle Fürsten,
Mit Blicken, die nach Damajanti dürsten,
Eilbrünstig kamen sie alle
In eine Goldsäulenhalle,
Durch schimmernder Pforten hohe Bogen,
Wie Löwen durch die Bergkluft gezogen.
Da auf bereiteten Sitzen
Sah man die Erdherrscher blitzen,
Geschmückt mit Düftekranzgepränge
Und Glanzedelstein-Ohrgehänge.

In die strahlende Fürstenzunft,
Der hohen Häupter Zusammenkunft,
Die Versammlung dicht wie Löwenmähnen,
Voll Fürsten, wie Tigerrachen voll Zähnen;
Wo man Schenkel sah wie Säulen,
Und feste Arme wie Keulen,
Und schlank in Finger ausgegangen
Hände wie fünfhauptige Schlangen;
Hochgeschwungene Nacken
Wie ragende Bergeszacken,
Darüber im Freudenlichte
Die fürstlichen Angesichte, [Brauen,
Schönlockig, schön von Nasen, Augen und
Sternbildern gleich am Himmel anzuschauen:

Sampūrņām puruşavyāghrair Damayantī tato rangam Musņantī prabhayā rājñām Tasyā gātresu patitā

- 5 Tatra tatrāvasaktābhūn Tatah samkīrtyamāneşu Dadarśa Bhaimī puruşān Tān samīkşya tatah sarvān Samdehād atha Vaidarbhī
- 10 Yam yam hi dadr\u00e3e te\u00e3am S\u00e3 cintayant\u00e3 buddhy\u00e3tha Katham hi dev\u00e3\u00e3 j\u00e3ni\u00fam\u00e3 Evam samcintayant\u00e3 s\u00e3 Srut\u00e3ni devaling\u00e3ni
- 15 Devānām yāni lingāni Tānīha tişthatām bhūmāv Sā viniścitya bahudhā Śaranam prati devānām Vācā ca manasā caiva
- 20 Devebhyah pranjalir bhūtvā Hamsanām vacanam śrutvā Patitve, tena satyena

In die strahlende Fürstenzunft Trat Damajanti, Sinn und Vernunft Zu rauben mit ihren Blicken Und Aug' und Herz zu bestricken. So auf den reizenden Gliedern ruhten Die Blicke aller Hochgemuten, Wie Vögel auf den Fangeruten; Sie konnten im Guten und Bösen Davon nicht wieder sich lösen. Doch Damajanti, ihr Angesicht Im Kreise wendend, sahe nicht Den einen, den sie trug im Sinn. Hinschauete die Widarberin, Da sah sie fünf Gestalten, Die ihr vor den Augen wallten, Bald naheten bald entwichen, Und alle einander glichen; Auf welchen sie immer des Auges Strahl Richtete, der schien König Nal. Da sprach sie in Gedanken, Die ihr begannen zu schwanken: Wie soll ich die Götter erkennen,

vvāghrair giriguhām iva praviveśa śubhānanā caksūmsi ca manāmsi ca. teşām dṛstir mahātmanām na cacāla ca paśyatām. rājňām nāmasu Bhārata pañca tulvākrtīn iha. nirviśesākrtīn sthitān nābhyajānān Nalam nṛpam, tam tam mene Nalam nrpam. tarkayāmāsa bhāvinī: katham vidyām Nalam nrpam? Vaidarbhī bhrsaduhkhitā tarkavāmāsa Bhārata: sthavirebhyah śrutani me, ekasyāpi na laksaye. vicārya ca punah punah prāptakālam amanyata. namaskāram prayujya sā vepamānedam abravīt: yathā me Naisadho vrtah devās tam pradiśantu me.

Von Nala die viere trennen? So mit zweifelbewegtem Gemüte Die sinnende Widarbablüte Suchte mit Blicken zu erreichen Die sonst bekannten Götterzeichen. 'Die Zeichen, die durch der Alten Bericht uns sind aufbehalten. Ich sehe die Zeichen nach Gebühren Keinen der vor mir stehenden führen.' Nachdem sie viel so erwogen, Und Ueberlegung gepflogen, Hielt sie für gut und wohlgethan Den Göttern sich mit Gebet zu nahn. Mit Herz und Mund lobpreisend, Und Ehrerbietung erweisend Den Göttern, sprach sie, die Hände faltend, Zitternd geschränkt vor der Brust sie haltend: 'Wie, nach dem was die Goldgans erzählt, Ich den Nischader hab' erwählt Zum Gemahle mir eigen, So wahr nun sollen hier die Götter ihn mir Wie ich niemals in Gebeten [zeigen! Vacasā manasā caiva Tena satyena vibudhās Yathā devaih sa me bhartā Tena satyena me devās

- 5 Yathedam vratam ārabdham Tena satyena me devās Svam caiva rūpam kurvantu Yathāham abhijānīyām Niśamya Damayantyās tat
- 10 Niścayam paramam tathyam Manoviśuddhim buddhim ca Yathoktam cakrire devāh Sāpaśyad vibudhān sarvān Hṛṣitasragrajohīnān
- 15 Chāyādvitīyo mlānasrag Bhūmiştho Naiṣadhaś caiva Sā samīkṣya tu tān devān Naiṣadham varayāmāsa Vilajjamānā vastrānte
- 20 Skandhadeśe 'srjat tasya Varayāmāsa caivainam Tato hāheti sahasā

Gegen die Himmlischen übertreten, Im Reden nicht noch im Schweigen. So wahr nun sollen ihn die Götter hier mir Sowahr die Ewigen selber schon [zeigen! Haben den Wirasenasohn Bestimmt zum Gatten mir eigen. So wahr nun sollen die Götter ihn mir zeigen! Sowahr ich vor der Götter Ohren Und bei mir selber habe geschworen, Nur diesem mich zuzuneigen, So wahr nun sollen hier die Götter ihn mir Und anthun ihre eigne Gestalt. Die Hüter der Welt, die Herrn der Gewalt, Damit ich ihn, den ich nenne, Nal Punjasloka erkenne! Als die Götter die herzlichen Klagen Höreten Damajanti sagen, Und sahen ihre Erhebung, Ihre Lieb' und Ergebung, Ihres Gemütes Wahrheit, heit, Des Herzens Reinheit und des Sinnes Klar-Ward von den Göttern ihr Wunsch gethan, vathā nāticarāmy aham. tam eva pradišantu me. vihito Nisadhādhipah, tam eva pradišantu me. Nalasyārādhane mayā, tam eva pradišantu me, lokapālā maheśvarāh, Punyaślokam naradhipam. karunam paridevitam anurāgam ca Naisadhe bhaktim rāgam ca Naisadhe, sāmarthyam lingadhārane. asvedān stabdhalocanān sthitān aspráatah kaitim. rajahsvedasamanvitah nimesena ca sūcitah. Punyaslokam ca Bharata Bhaimī dharmena Pāndava. jagrāhāyatalocanā, srajam paramasobhanām, patitve varavarninī. muktah sabdo naradhipaih,

Indem sie legten die Zeichen an. Da wurden von ihr die Götter geschaut, Starr von Augen und schweisslos von Haut, Mit steif-unwelkenden Kränzen, Gewändern, die staublos glänzen. Den Grund nicht berührend, schwebend, Und keinen Schatten gebend. Aber mit einem Schatten, Mit Kränzen welken matten, Mit Schweiss und Staub auf der Erde stand Nala mit leise zitternder Hand. Wie sie also die Götter sah Und Punjasloka den Göttern nah, Erkor sie nach rechter Sitte Den Mann in der Himmlischen Mitte, Indem sie, wie sich's gebührte, Verschämt den Saum von seinem Kleide be-Und auf das Haupt ihm einen Kranz Setzte von unverwelklichem Glanz: Also erkor der Schönheitstrahl Damajanti zum Gatten Nal. Da scholl Ah! Ah!

Devair maharşibhis tatra Vismitair īritaḥ śabdaḥ Damayantīm tu Kauravya Āśvāsayad varārohām

- 5 Yat tvam bhajasi kalyāņi
  Tasmān mām viddhi bhartāram
  Yāvac ca me dharişyanti
  Tāvat tvayi bhavisyāmi,
  Damayantīm tathā vāgbhir
- 10 Tau parasparatah pritau
  Tan eva saranam devan
  Vrte tu Naisadhe Bhaimya
  Prahrstamanasah sarve
  Pratyaksadarsanam yajne
- 15 Naişadhāya dadau Śakraḥ Agnir ātmabhavam prādād Lokān ātmaprabhāmś caiva Yamas tv annarasam prādād

Von der Versammlung, die es sah, Gehört ward staunendes Tönen Von Fürsten und Fürstensöhnen. Von Göttern, Heil'gen und Frommen Ward Heil, o Heil! vernommen, Indem sie lobten die Gattenwahl Und segnend priesen den König Nal. Aber der Nischadafürstenspross, Dem von Liebe das Herz ward gross, Tröstete so aus frohem Gemüte Die bebende schöne Widarbablüte: 'Weil du in Götter-Gegenwart Den sterblichen Mann auf solche Art Hast geehret, o süsse, Darum vernimm! ich grüsse Dich als Gemahl, auf's Leben Deinen Worten ergeben. Solang' als meine Lebensgeister Sind dieses meines Leibes Meister, O lächelklare, solange Bin ich mit dir; empfange Den Schwur und sei nicht bange! Ich nähre dich und schütze dich, Ich ehre dich und stütze dich; In Werken und in Gedanken Will ich von dir nicht wanken.'

sādhu sādhv iti Bhārata praśamsadbhir Nalam nrpam. Vīrasenasuto nṛpaḥ prahrstenantaratmana: pumāmsam devasamnidhau, evam te vacane ratam. prana dehe sucismite satvam etad bravimi te. abhinandya krtanjalih drstvā tv Agnipurogamān jagmatur manasā tadā. lokapālā mahaujasah Nalayastau varan daduh. gatim cānuttamām śubhām prīyamāņah Śacīpatih. yatra vanchati Naisadhah dadau tasmai hutāśanah. dharme ca paramām sthitim.

Als er so Damajanten erheitert, Mit diesen Worten ihr Herz erweitert, Kam er sie zu umfahen Als seine Braut, dass die nahen Und die fernen es sahen. Sie standen, eins sich des andern freuend, Eins dem andern den Schwur erneuend. Da sahen die zwei durcheinander frohen Die Zeugen stehn, die himmlisch hohen, Und vor ihnen sich beugend Knieten sie, Andacht bezeugend. Die Götter segneten selbst die Wahl, Damajanti vereint mit Nal. Die da die Welt behüten vor Schaden, Gaben dem Nala vier der Gnaden: Der Luftherr gab ihm klar zu sehn, Ueberall frei hindurch zu gehn, Und wo er Erholung brauche. Kühl erquickende Hauche. Der Feuergott gab auf jede Fahrt Dem Nischader Feuergegenwart, Und überall ohne Grauen Die Welt im Glanze zu schauen. Der Erdherr gab ihm sichere Tritte Wo er einher auf Erden schritte, Fest stehende Herdespfosten,

Apām patir apām bhāvam Srajas cottamagandhāḍhyāḥ, Varān evam pradāyāsya Pārthivās cānubhūyāsya

- 5 Damayantyās ca muditāḥ Gateşu pārthivendreṣu Vivāham kārayāmāsa Uṣya tatra yathākāmam Bhīmena samanujñāto
- 10 Avāpya nārīratnam tu Reme saha tayā, rājan, Atīva mudito rājā Arañjayat prajā vīro Īje cāpy aśvamedhena
- 15 Anyaiś ca bahubhir dhīmān Punaś ca ramanīyeşu Damayantyā saha Nalo Janayāmāsa ca Nalo Indrasenam sutam cāpi
- 20 Evam sa yajamānas ca Rarakṣa vasusampūrņām

Iti Nalopākhyāne pañcamah sargah.

yatra vanchati Naisadhah sarve ca mithunam daduh. devās te tridivam gatāh. vivāham vismavānvitāh pratijagmur yathāgatam. Bhīmah prīto mahāmanāh Damayantyā Nalasya ca. Naisadho dvipadām varah jagāma nagaram svakam. Punyaśloko 'pi parthivah Šacyeva Valavrtrahā. bhrājamāno 'msumān iya dharmena paripālavan. Yavātir iva Nāhusah kratubniś captadaksinaih. vanesūpavanesu ca vijahārāmaropamah. Damayantyām mahāmanāh Indrasenām ca kanyakām. viharams ca narādhipah vasudhām vasudhādhipah.

Und Speisegeschmack zu kosten. Der Wassergott an seinem Part Gab des Wassers Allgegenwart, Und mit Duftfarbengemische Kränz' und Sträuss' immer frische. Aber der Damajanti gaben Die Götter ein Mädchen und einen Knaben Künftig von Nal zu gebären, Dass sie ein Schmuck ihr wären. Also da sie die Gnaden verliehn, Hoben sie sich hinwegzuziehn, Die seligen Himmelsbewohner. Und auch die fürstlichen Throner, Als sie mit Staunen gesehen hatten, Wie Damajanti erkor den Gatten, Heimzogen sie wieder alle, Wie sie gekommen, mit Schalle. Doch Bima der König hochgemut,

Da sich verlaufen die Fürstenflut, Richtet' er froh in seinem Haus Damajanti's Vermählung aus. Da wohnete Nal nach Behagen; Aber nach wenig Tagen, An Freuden unverderblich reich, Zog er heim in sein erblich Reich, Nachdem er zum Fürstenthrone Errungen die Frauenkrone, Der Held geschmückt mit Ruhme Und mit der Widarbablume. In Wonnehainen und Lustgebäuden Wohnte er da in Lust und Freuden, Lustwandelnd, opfernd, Rechtes waltend, Geniessend, nehmend und erhaltend, An Damajanti sich entzückend, Und, selbst beglückt, sein Reich beglückend.

#### Brhadaśva uvāca:

Vrte tu Naisadhe Bhaimyā Yānto dadrsur āyāntam Athābravīt Kalim Śakraḥ

- 5 Dvāpareņa sahāyena Tato 'bravīt Kaliḥ Śakram: Gatvā hi varayişye tām, Tam abravīt prahasyendro: Vṛtas tayā Nalo rājā
- 10 Evam uktas tu Śakrena
  Devān āmantrya tān sarvān
  Devānām mānuṣam madhye
  Tatra tasyā bhaven nyāyyam
  Evam ukte tu Kalinā
- 15 Asmābhih samanujñāte
  Kā ca sarvaguņopetam
  Yo veda dharmān akhilān
  Yo 'dhīte caturo vedān
  Nityam trptā grhe yasya
- 20 Ahimsānirato yaś ca Yasmin dākşyam dhṛtir dānam Dhruvāṇi puruṣavyāghre

Als Damajanti den Nal erlesen,

Und Indra redete jenen an:

Furchtbar gerochen werden;

Begegneten die himmlischen Wesen,

Heimkehrend, Kali dem finstern Geiste,

Der in Begleitung von Dwapara reiste;

lokapālā mahaujasah Dvāparam Kalinā saha. sampreksya Valavrtrahā: Kale brūhi kva vāsvasi? Damayantyah svayamvaram mano hi mama tām gatam. nivrttah sa svayamvarah, patir asmatsamipatah. Kalih krodhasamanvitah uvācedam vacas tadā: yat sā patim avindata, vipulam dandadhāranam. pratvūcus te divaukasah: Damayantyā Nalo vrtah. nāśrayeta Nalam nrpam? vathāvac caritavratah, sarvān ākhyānapañcamān, devā yajnesu dharmatah, satyavādī drdhavratah, tapah saucam damah samah lokapālasame nrpe,

#### Sechster Gesang.

'Kali, wohin geht deine Bahn?'
Kali:

'Zu Damajanti's Gattenwahl
Geh' ich und wähle sie zum Gemahl;
Denn es kam mir zu Sinnen,
Dass ich sie wolle gewinnen.'
Lächelnd erwiderte Indra's Macht:

'Die Gattenwahl ist schon vollbracht;
Vor unsern Augen und Ohren
Hat sie Treue dem Nal geschworen.'
Als das Kali von Indra hörte,
Sprach der von Zorn und Wut bethörte:

'Weil sie unter der Himmlischen Chor
Sich den sterblichen Mann erkor,
Das soll mit dessen Beschwerden

Ich selber will ihm fluchen, Und ihn zu verderben suchen.' Doch zu dem Düsterstrebenden Sprachen die Göttlichschwebenden: 'Mit unserer Genehmigung Erkor sie den Fürsten schön und jung, Den geschmückten mit aller Tugenden Zahl, Welch Weib erköre nicht den Nal? Den untadlig zu nennenden, Die göttlichen Pflichten kennenden, Die heiligen Bücher lesenden, Und richtig das Reich verwesenden! Den König, in dessen Hause, Bei dessen Opferschmause, Stets wohlgesättigt die Götter sind, Der treu und wahrhaft, fest und lind, Göttern und Menschen erprobet. Leistet was er gelobet; [heit. In welchem Andacht, Grossmut, Würde, Fein-Huld und Geduld, Kraft, Mässigung und Rein-Beständig sind, den nicht erreichen

Evamrūpam Nalam yo vai Ātmānam sa sapen mūdho, Evamguņam Nalam yo vai Kṛcchre sa narake majjed

Krcchre sa narake majjed

5 Evam uktvā Kalim devā

Tato gateşu deveşu

Samhartum notsahe kopam;

Bhramsayisyāmi tam rājyān,

Tvam apy akṣān samāvisya

kāmayec chapitum Kale, hanyād ātmānam ātmanā. kāmayec chapitum Kale, agādhe vipule hrade. Dvāparam ca divam yayuh. Kalir Dvāparam abravīt: Nale vatsyāmi, Dvāpara, na Bhaimyā saha ramsyate. kartum sāhāyyam arhasi.

10 Iti Nalopākhyāne şaşthah sargaḥ.

#### Brhadaśva uvāca:

Evam sa samayam kṛtvā Ājagāma tatas tatra Sa nityam antaraprepsur Athāsya dvādaśe varșe

15 Kṛtvā mūtram upaspṛśya Akṛtvā pādayoh śaucam: Sa samāviśya ca Nalam Dvāpareņa Kalih saha yatra rājā sa Naisadhah. Nisadhesv avasac ciram. dadarsa Kalir antaram. sandhyām anvāsta Naisadhah tatrainam Kalir āvisat. samīpam Puskarasya ca

Die Menschenfürsten, den göttergleichen:
Einen König von solcher Zucht,
O Kali, wer dem Nala flucht,
Wird thöricht sich selber fluchen,
Sich selbst zu verderben suchen.
Einem König von solcher Zucht,
Dem Nala wer, o Kali, flucht,
Der sink' in der Qualen Völle,
In den grundlosen Pfuhl der Hölle!'
Zu Kali gesprochen dieses Wort,

Gingen die Götter zum Himmel fort.

Als er die Götter gegangen sah,
Sagte Kali zu Dwapara:
'Dwapara! nicht den Zorn bezähm' ich,
Nala's Busen zur Wohnung nehm' ich,
Des Reichs ihn zu entstürzen!

Nicht mit der Bimatochter soll er sich die
Stunden kürzen!

Du aber fahr in's Würfelspiel, Und hilf mir bringen das Werk zum Ziel.'

#### Siebenter Gesang.

So als er jenen bedeutet hatte,
Ging Kali, wo Damajanti's Gatte
Der Nischaderkönig wohnte,
In Freud' und Herrlichkeit thronte.
Stets lauernd auf eine Gelegenheit,
Wohnte Kali in Nischada lange Zeit;
Endlich nahm im siebenten Jahr
Er an Nal die Gelegenheit wahr.
Der König an einem Abend
Den Leib verunreint habend,
Ging schlafen ohne nach Pflichten
Die Waschung zu verrichten.
Weil sein Leib nicht gewesen rein,

Ging der unreine Geist bei ihm ein. Kali ging ein in Nala's Brust, Und der heitere Sitz der Lust Begann sich zu verdüstern Von Kali's verworrenem Flüstern. Nal's Halbbruder war Puschkara, Der sass in einer der Städte da, Vom Könige geschieden, Mit seinem Teile zufrieden. Kali der böse, der in des frommen Nala Busen den Sitz genommen, Redet' im fernen Raume Zu Puschkara im Traume:

Gatvā Puşkaram āhedam: Akşadyūte Nalam jetā Nişadhān pratipadyasva Evam uktas tu Kalinā

- 5 Kaliś caiva vṛṣo bhūtvā Āsādya tu Nalam vīram Dīvyāvety abravīd bhrātā Na cakṣame tato rājā Vaidarbhyāḥ prekṣamāṇāyāḥ;
- 10 Hiranyasya suvarnasya Āvişţah Kalinā dyūte Tam akṣamadasammattam Nivārane 'bhavac chakto Tatah paurajanāh sarve
- 15 Rājānam drastum āgacchan Tatah sūta upāgamya Esa paurajano devi Nivedyatām Naisadhāya: Amrsyamānā vyasanam
- 20 Tatah sā bāspakalayā Uvāca Naisadham Bhaimī Rājan, paurajano dvāri Mantribhih sahitah sarvai

'Puschkara! nimm die Würfel schnell, Geh und sei Nala's Spielgesell; Er soll das Reich an dich verlieren, Du sollst in Nischada regieren.' Von Kali gemahnt nahm Puschkara Die Würfel, in denen Dwapara Zu Kali's Dienst war verborgen, Und früh an einem Morgen Tretend an Nala's Seite, Ihn rief er zum Würfelstreite. Des Königs Gier entloderte, Wie jener zum Spiel ihn foderte, Und unter Damajanti's Blicken Hielt er's für Zeit, das Spiel zu beschicken. Die Würfel gingen geflügelt, Der König spielt' ungezügelt, Um Gold und Gut und Gewande. Um Rosse, Schlösser und Lande. Und durch Kali, der ihn bezwang, Verlor der König bei jedem Gang. Nicht konnte den würfelwütigen

ehi dīvva Nalena vai. bhavān hi sahito mavā. jitvā rājyam Nalam nrpam. Puskaro Nalam abhyayāt, gavām Puskaram anvagāt. Puşkarah paravīrahā vrseneti muhur muhub. samāhvānam mahāmanāh panakālam amanyata vānavugvasva vāsasām. jīvate sma Nalas tadā. suhrdām na tu kaścana dīvvamānam arindamam. mantribhih saha Bhārata nivāravitum āturam. Damayantyai nyavedayat: dvāri tişthati kāryavān. sarvāh prakrtavah sthitāh rājno dharmārthadarsinah. vācā duhkhena karsitā śokopahatacetanā: tvām didrksur avasthitah rājabhaktipuraskṛtah.

Fürsten die Gattin begütigen, Abwenden konnte kein verständiger Freund den spielenden Feindebändiger. Die Bürger samt allen Räten Kamen heran getreten, Den König zu sehn verlangend, Vor seinem Schaden erbangend. Gesagt ward zu Damajanti's Ohr: 'Die Bürgerschaft steht vor dem Thor, Ihren Dienst anzutragen, Man soll es dem Fürsten sagen; Die Unterthanen sämtlich stehn. Sie können nicht den Jammer sehn Ueber den frommen König ergehn.' Da sprach sie, die der Schmerz beklemmte, Mit der Stimme, die Weinen hemmte, Mit von Kummer erschüttertem Sinn, Zum Nischader sprach die Widarberin: 'Die Bürgerschaft mit dem Chore Der Räte steht vor dem Thore, Von Königsliebe hieher geführt,

Tam drastum arhasīty eva Tām tathā rucirāpāngīm Āvistah Kalinā rājā Tatas te mantriņah sarve 5 Nāyam astīti duḥkhārtā Tadā tad abhavad dyūtam Yudhisthira bahūn māsān,

punah punar abhāṣata. vilapantīm tathāvidhām nābhyabhāṣata kimcana. te caiva puravāsinah vrīḍitā jagmur ālayān. Puṣkarasya Nalasya ca Puṇyaślokas tv ajīyata.

Iti Nalopākhyāne saptamah sargah.

## Brhadaśva uvāca:

- 10 Damayantī tato dṛṣṭvā Unmattavad anunmattā Bhayaśokasamāviṣṭā Cintayāmāsa tat kāryam Sā śaṅkamānā tatpāpam
- 15 Nalam ca hrtasarvasvam Brhatsenām atiyasās Hitām sarvārthakusalām Brhatsene vrajāmātyān Ācakşva yad dhrtam dravyam
- 20 Tatas te mantriņah sarve Api no bhāgadheyam syād? Tās tu sarvāh prakṛtayo

Du mögest sie sehen wie's gebührt!'
Ihr dies sagenden wieder und wieder,
Thränengenetzt die Augenlider,
Der Schönen traurigen Angesichts
Erwiderte der König nichts,
Der König, den Kali bezwungen.
Da so sie es sahn misslungen,
Die Bürger samt den Räten

Punyaślokam narādhipam devane gatacetasam rājan Bhīmasutā tatah sumahat pārthivam prati. cikīrṣantī ca tatpriyam upalabhyedam abravīt tām dhātrīm paricārikām anuraktām subhāṣitām: ānāyya Nalaśāsanāt avaśiṣṭam ca yad vasu. vijñāya Nalaśāsanam ity uktvā Nalam āvrajan. dvitīyam samupasthitāh

Gingen nach Haus betreten,
'Es ist unser König nicht mehr'
Sprechend beschämt und kummerschwer.
Drauf ging das Spiel an seinem Ort
Zwischen Nala und Puschkara fort;
Das Spiel ging viele Wochen lang,
Und der König verlor auf jedem Gang.

## Achter Gesang.

Als Damajanti sah, wie ihr Gatte
Im Spiel die Besinnung verloren hatte;
Ihre eigne Besinnung bewahrend,
Den nahen Untergang befahrend,
Betrachtet' an des Verderbens Rand
Die Bimatochter der Sachen Stand.
Den Fürsten zu retten begierig,
Fand sie die Rettung schwierig.
Wie sie fort und fort die Güter
Sah entrollen dem Volkeshüter,
Sprach voll Bekümmernis jene

Zur edlen Wrihatsene,
Der Amme und Magd, der redebünd'gen,
Der treuen, ergebnen, geschäftekünd'gen:
'Wrihatsena, geh und hole
Zu unseres Königs Wohle
Hieher der Königsräte Chor,
Die in Unmut verliessen das Thor.
Jetzt oder nie muss enden
Des Nischaders Verblenden.'
So sprechend führte sie die Schar
Hinein wo der spielende König war.

Nyavedayad Bhīmasutā, Vākyam apratinandantam Damayantī punar vesma Nisamya satatam cākṣān

- 5 Nalam ca hṛtasarvasvam Bṛhatsene, punar gaccha, Sūtam ānaya, kalyāṇi, Bṛhatsenā tu tac chrutvā Sūtam ānāyayāmāsa
- 10 Vārṣṇeyam tu tato Bhaimī Uvāca deśakālajñā Jānīṣe tvam yathā rājā Tasya tvam viṣamasthasya Yathā yathā hi nṛpatiḥ
- 15 Tathā tathāsya vai dyūte Yathā ca Puşkarasyākṣāḥ Tathā viparyayaś cāpi Suhrtsvajanavākyāni Mama cāpi tathā vākyam
- 20 Nūnam manye na doso 'sti Yatra me vacanam rājā Śaranam tvām prapannāsmi,

Zum Gatten trat die Widarberin, Und zeigt' ihm auf die Scharen hin. Doch nicht wandt' er dahin den Sinn; Er gab keinen Blick und gab kein Wort, Und spielte mit dem Bruder fort. Die verstummenden flehenden, Nicht beachtet sich sehenden. Gingen hinaus mit Furcht und Graus Verlassend ihres Königes Haus. Und Damajanti auch ging grauend, Den spielwahnsinnigen Gatten schauend. Aber hörend, wie immerfort Rollten die feindlichen Würfel dort, Die ab von Nala sich wendeten, Die Güter zu Puschkara sendeten; Fürchtete sie, wie der Glücksturm schnaubte, Dass er die letzten Zweige raubte Dem wankenden Königsstamme, Also sprach sie zur Amme: Wrihatsene, geh abermals, Hole hieher den Fuhrmann Nals, Den Warschneja, die Not ist gross.'

na sa tat pratyanandata. bhartāram abhivīksva sā vrīditā praviveša ha. Punyaślokaparānmukhān dhātrīm punar uvāca ha: Vārsneyam Nalasāsanāt mahat kāryam upasthitam. Damayantyāh prabhāşitam purusair āptakāribhih. sāntvavan ślaksnavā girā prāptakālam aninditā: samyagyrttah sadā tvayi. sāhāyyam kartum arhasi. Puskarenaiva jīvate, bhūvo rāgo 'bhivardhate; patanti vaśavartinah, Nalasyāksesu drśyate. yathāvan na śrnoti ca nābhinandati mohitah. Naisadhasva mahātmanah, nābhinandati mohitah. sārathe kuru madvacah.

Als nun getreten ins Königsschloss
Warschneja der Rossebedenker,
Des Königes Wagenlenker,
Sprach die zeitortkundige
Widarbin, die süssmundige,
Zu ihm die schmeichelnden Worte so:
'Du des Zutrauns des Königs froh,
Ihm stets eine treue Stütze,
Sei nun in dieser Fährlichkeit ihm nütze.
Je mehr der König im Spiel verliert,
Die Spiellust ihm sich neu gebiert;
Und wie die Würfel nach Wunsch dem
Puschkara fallen,

Ist Nala's Unglück geprägt auf allen. Wie er der Freunde Rat nicht hörte, Hört er mich selbst nicht, der bethörte. Nicht glaub' ich es ist seine Schuld, Dass mich nicht hört der Fürst mit Huld; Es ist der Würfel Tücke, Oder was ihn sonst berücke. Doch ich flüchte zu dir, mein Hort, Wagenlenker, erfüll mein Wort!

Na hi me śudhyate bhāvaḥ, Nalasya dayitān aśvān Idam āropya mithunam Mama jñātiṣu nikṣipya

- 5 Aśvāmś cemān yathākāmam Damayantyās tu tad vākyam Nyavedayad aśesena Taih sametya viniścitya Yayau mithunam āropya
- 10 Hayāms tatra viniksipya Indrasenām ca tām kanyām Āmantrya Bhīmam rājānam Aţamānas tato 'yodhyām Rtuparņam sa rājānam
- 15 Bhṛtim copayayau tasya

kadācid vinased api.
yojayitvā manojavān
Kundinam yātum arhasi.
dārakau syandanam tathā
vasa vānyatra gaccha vā.
Vārṣṇeyo Nalasārathiḥ
Nalāmātyeṣu mukhyasah.
so 'nujñāto mahīpate
Vidarbhāms tena vāhinā.
sūto rathavaram ca tam
Indrasenam ca bālakam
ārtaḥ śocan Nalam nṛpam
jagāma nagarīm tadā.
upatasthe suduḥkhitaḥ
sārathyena mahīpateh.

Iti Nalopākhyāne 'stamaḥ sargaḥ.

## Brhadaśva uvāca:

Tatas tu yāte Vārsneye Puskarena hrtam rājyam 20 Hrtarājyam Nalam rājan Dyūtam pravartatām bhūyah,

Puņyaślokasya dīvyatah yac cānyad vasu kimcana. prahasan Puṣkaro 'bravīt: pratipāṇo 'sti kas tava?

Mein Herz bangt jede Stunde,
Ganz gehe der König zugrunde.
Nimm Punjasloka's Leibgespann,
Das noch Puschkara nicht gewann,
Die gedankenwetteilenden Rosse,
Und führ mir aus diesem Schlosse,
Eh wir alle darin verdarben,
Mein Kinderpaar gen Widarben.
Grüsse mir dort die Bekannten,
Und wenn du meinen Verwandten
Hast meine beiden Sprosse,
Auch Nala's Wagen und Rosse,
Übergeben, so wohne dort,
Oder wenn du willst so wandre fort.'
Da brachte das Damajantiwort

Warschnejas der Wagenlenker
Zur Kunde der Wohlbedenker,
Und als von Nala's Räten
Jedweder ihm beigetreten,
Nahm er das Kinderpaar und fuhr
Zur Widarbaflur.
Dort die Kinder vom Wagen hebend,
Auch Ross' und Wagen übergebend,
Dem Könige Bima seinen Gruss
Entrichtend, wandert' er fort zu Fuss,
Um Nala's Schicksal sich kränkend.
Dann nach Ajodia lenkend,
Kam er zum Könige Ritupern,
Und verdang sich als Fuhrmann beim neuen
Herrn.

## Neunter Gesang.

Warschnejas war über Berg und Thal, Da ward dem spielenden König Nal Von Puschkara abgewonnen das Reich, Und alles andere Gut zugleich. Wie er des Reichs beraubt ihn sah, Anredet' ihn lächelnd Puschkara: 'Soll weiter das Spiel uns ergetzen, Welches Pfand hast du zu setzen? Damajanti nur noch ist dein, All dein anderes Gut ist mein; Šistā te Damayanty ekā, Damayantyāh paṇah sādhu Puṣkareṇaivam uktasya Vyadīryateva hṛdayam,

- 5 Tatah Puşkaram ālokya Utsrjya sarvagātrebhyo Ekavāsā hy asamvītah Niscakrāma tato rājā Damayanty ekavastrātha
- 10 Sa tayā bāhyatah sārdham Puşkaras tu mahārāja Nale yah samyag ātişthet, Puşkarasya tu vākyena Paurā na tasya satkāram
- 15 Sa tathā nagarābhyāśe
  Trirātram uşito rājā
  Pīḍyamānaḥ kṣudhā tatra
  Prātiṣṭhata tato rājā,
  Kṣudhayā pīḍyamānas tu
- 20 Apaśyac chakunan kamścid Sa cintayamasa tada Asti bhakęyo mamadyayam, Tatas tan paridhanena

Wohlan! wenn du meinst, es sollen Um Damajanti die Würfel rollen.' Als Puschkara die Worte sprach, Punjasloka's Herz vor Weh zerbrach, Er konnte kein Wort erwidern. Aber von seinen Gliedern Zog er - indem einen Blick voll Gram Er warf auf den Bruder - zog er und nahm Allen Schmuck und alles Geschmeide: Und in einem einzigen Kleide Ging er, ein nackter, leerer, Seiner Freunde Gramvermehrer, Der edle König ging hinaus, Verlassend ein endlos reiches Haus. Und Damajanti in Einem Kleid Ging ihm nach im Leid. Da ward von beiden eine Nacht Zusammen draussen zugebracht. Puschkar auf allen Stufen Der Stadt liess dann ausrufen: Wer den König Nal aufnimmt,

sarvam anyaj jitam mayā. vartatām vadi manyase. Punyaślokasya manyunā na cainam kimcid abravīt. Nalah paramamanyumān bhūşaņāni mahāyaśāh suhrcchokavivardhanah tyaktvā suvipulām śriyam. gacchantam prsthato 'nvagāt. trirātram Naisadho 'vasat. ghosavāmāsa vai pure: sa gacched vadhyatām mama. tasya vidvesanena ca krtavanto Yudhisthira. satkārārho na satkrtah jalamatrena vartayan phalamūlāni karşayan Damayantī tam anvagāt. Nalo bahutithe 'hani dhiranyasadráacchadan. Nişadhādhipatir balī: vasu cedam bhavişyati. vāsasā sa samāvrnot.

Ist von mir dem Tode bestimmt. Und fürchtend Puschkara's Gebot Und seinen Zorn, in dieser Not Durfte niemand die Verirrten Aufnehmen noch bewirten. So in der Nachbarschaft der Stadt, Von nichts als seinem Kummer satt, Unteilhaft gastlicher Rechte, Verweilte der König drei Nächte. Darauf dann, Hunger und Kummer habend, Beeren pflückend und Wurzeln grabend, Ging hin der König im Ungemach, Und Damajanti ging ihm nach. Aber nach manchem Tage, Da er trug des Hungers Plage, Sah er ein Paar Vögel sitzen Mit goldenen Flügelspitzen. Da dachte der König bei deren Gewahrung: Die sind mir heute bestimmt zur Nahrung! Und über sie mit schneller Hand Warf er sein einziges Leibgewand,

Tasya tad vastram ādāya Utpatantah khagā vākyam Dṛṣtvā digvāsasam bhūmau Vayam akṣāh sudurbuddhe

- 5 Āgatā, na hi nah prītih Tān samīkṣya gatān akṣān Punyaślokas tadā rājan Yeṣām prakopād aiśvaryāt Prāṇayātrām na vindeyam
- 10 Yeşâm kṛte na satkāram
  Ta ime śakunā bhūtvā
  Vaiṣamyam paramam prāpto
  Bhartā te 'ham; nibodhedam
  Ete gacchanti bahavaḥ
- 15 Avantīm Rkṣavantam ca Eṣa Vindhyo mahāśailaḥ Āśramāś ca maharṣīṇām Eṣa panthā Vidarbhāṇām, Ataḥ param ca deśo 'yam'
  20 Etad vākyam Nalo rājā

Als ein Netz, sie zu fangen. Aber die Geflügelten schwangen Sich empor in die Lüfte Mit der Hülle seiner Hüfte. Und ihn den nackten sehend Traurig am Boden stehend, Riefen sie nieder zum Rossebänd'ger: 'Wir sind die Würfel, Unverständ'ger! Die zu dir sind gekommen, Aufdass dir das Kleid sei genommen. Denn es wär' uns herzlich leid, Wenn du gingest davon mit einem Kleid.' Als Nal sich die Würfel entgangen sah, Zu Damajanti sprach er da: 'Die, durch deren Hass und Grimm Ich aus dem Reich gefallen so schlimm, Dass ich nicht finde den Unterhalt, In des Hungers, des Kummers Gewalt: Die, um deren kein Nischader auch Mir durft' erweisen gastlichen Brauch, Die sind nun als Vögel zu mir gekommen, Haben mir, Armste! das Kleid genommen. Ich, der ins Elend gegangene, Der von Mühsal umfangene,

sarve jagmur vihāvasā. etad āhus tato Nalam sthitam dinam adhomukham: tava vāso jihīrsavah savāsasi gate tvavi. ātmānam ca vivāsasam Damavantīm athābravīt: pracyuto 'ham anindite duhkhitah ksudhavanvitah, akurvan mayi Naişadhāh, vāso 'pv apaharanti me. duhkhito gatacetanah vacanam hitam ātmanah. panthāno Daksināpatham samatikramya parvatam. Payosnī ca samudragā bahumūlaphalānvitāh. asau gacchati Kosalān, daksine Daksināpathah. Damayantim samāhitah

Von Jammer sinnberaubte, Mit kummergesenktem Haupte, Ich dein Gatte, o Schön' und Kluge, Höre von mir dies Wort mit Fuge; Hier diese vielen Pfade Führen zum Südgestade, Ueber Awanti hingewandt, Und über das Gebirg Rickschawant. Das aber ist Windia's Bergesabhang, Und Pajoschni's Wogengang, Mit den heiligen Waldesklausen, Wo die frommen Einsiedler hausen. Doch hier der Pfad zu deiner Hand Führt ins Widarbaland. Wir stehn am Scheidewege, Schönste, das überlege! Hier dieser Pfad zu deiner Hand Führt ins Widarbaland. Wo einst in Lust du gewohnet. Und noch dein Vater thronet Im unverlorenen Reiche, Das bedenk, o Sondergleiche!' Also deutend auf und nieder, Und anhebend wieder und wieder,

Uvācāsakrd ārto hi Tatah sā bāspakalayā Uvāca Damayantī tam Udvepate me hrdayam,

- 5 Tava pārthiva sankalpam Hṛtarājyam hṛtadravyam Katham utsṛjya gaccheyam Śrāntasya te kṣudhārtasya Vane ghore mahārāja
- 10 Na ca bhāryāsamam kimcid Auşadham sarvaduḥkheşu,

Evam etad yathāttha tvam, Nāsti bhāryāsamam mitram,

15 Na cāham tyaktukāmas tvām, Tyajeyam aham ātmānam

> Yadi mām tvam mahārāja Tat kimartham Vidarbhānām

20 Avaimi cāham nṛpate:
Cetasā tv apakṛṣṭena
Panthānam hi mamābhīkṣṇam
Atonimittam śokam me

Sprach Nal, indem er sich wandte Betrübt zu Damajante. Aber die Brust von Schluchzen beklommen, Und das Auge von Thränen umschwommen, Sprach der erblassende Schönheitstrahl Damajanti zum Gemahl: 'Mir zittert das Herz, Und meine Glieder sinken vor Schmerz, Wie mein Sinn überleget, O Fürst, was dich beweget. Des Reiches beraubt, Des Glückes entlaubt, Nackt, o du Krone der Fürsten, Dem Hunger geweiht und dem Dürsten; Wie sollt' ich in Wald und Heiden Dich verlassen und scheiden? Dich ermüdeten, lechzenden, Nach jenem Verlornen ächzenden, Dich im wilden Wald und im Missgeschick Will ich trösten mit meinem Blick. Denn es gibt keine so Geist und Leib

Bhaimīm uddiśya, Bhārata. vācā duḥkhena karşitā Naiṣadham karuṇam vacaḥ: sīdanty aṅgāni sarvaśaḥ cintayantyāḥ punaḥ punaḥ. vivastram kṣucchramānvitam aham tvām nirjane vane? cintayānasya tat sukham nāśayiṣyāmy aham klamam. vidyate bhiṣajām matam satyam etad bravīmi te.

Nala uvāca:

vam, Damayanti sumadhyame:
ram, narasyārtasya bheṣajam.
tvām, kimartham bhīru śaṅkase?
ma caiva tvām anindite.
Damayanty uvāca:

na vihātum ihecchasi, panthāh samupadiśyate? na tu mām tyaktum arhasi, mām tyajethā mahīpate. ākhyāsi ca narottama, vardhayasy amaropama.

Stärkende Arzenei wie ein Weib.'
Nala:

'Das ist alswie du sagest,
Damajanti, wie schlank du ragest!
Es gibt für eines Betrübten Leib
Kein Heilmittel wie ein geliebtes Weib.
Auch will ich dich nicht verlassen,
Wie kann der Zweifel dich fassen?
Mein Leben verliess' ich eben
Leichter als dich, mein Leben!'

Damajanti:

'Wenn du nicht in Wald und Feld
Mich willst verlassen, o Weltenheld,
Warum zeigst du grade
Mir nach Widarba die Pfade?
Ich vergeh' o mein Lebenslicht,
O verlass mich nicht!
Wie könntest du mich verlassen,
Ohne dich selber zu hassen!
Was zeigst du, o König edel und bieder,
Mir die Pfade wieder und wieder,

Yadi cāyam abhiprāyas Sahitāv eva gacchāvo Vidarbharājas tatra tvām Tena tvam pūjito rājan tava: jñātīn vrajed iti, Vidarbhān yadi manyase. pūjayişyati mānada. sukham vatsyasi no grhe.

5 Iti Nalopākhyāne navamah sargah.

#### Nala uvāca:

Yathā rājyam tava pitus Na tu tatra gamişyāmi Katham samrddho gatvāham

- 10 Paricyuto gamişyāmi Iti bruvan Nalo rājā Sāntvayāmāsa kalyāņīm Tāv ekavastrasamvītāv Kşutpipāsāpariśrāntau
- 15 Tām sabhām upasamprāpya Vaidarbhyā sahito rājā Sa vai vivastro vikaţo Damayantyā saha śrāntaḥ Damayanty api kalyāņī

tathā mama na samśayah. viṣamasthah kathamcana. tava harṣavivardhanah tava śokavivardhanah? Damayantīm punah punah vāsaso 'rdhena samvṛtām. atamānāv itas tatah sabhām kāmcid upeyatuh. tadā sa Niṣadhādhipah niṣasāda mahītale. malinah pāmsugunthitah suṣvāpa dharanītale. nidrayāpahṛtā tatah

Und machst dadurch, o göttergleicher,
Mein Herz an Schmerzen reich und reicher.
Wenn du den Rat dir hast ausersehn:
'Sie soll zu ihren Verwandten gehn!'
O so lass uns ungepeinigt
Nach Widarba gehn vereinigt.
Der Widarbafürst, mein Vater,
Wird ein Retter dir sein und Rater,
Und geehrt unter seinem Dach
Wirst du wohnen ohn' Ungemach.'
Nala:

'Deines Vaters Herrschaft ist meine, Ich zweisle nicht, o sleckenreine! Dennoch, dem Elend verfallen, Kann ich dahin nicht wallen.
Ein mächtiger, reicher, hehrer,
Deiner Freude Vermehrer,
Der ich von dort gegangen,
Wie sollt' ich nun hingelangen,
Ein nackter, blosser, leerer,
Deines Kummers Mehrer!
Lieber lass uns, o Schönheitstrahl,
Einsam schweifen durch Berg und Thal,
Lebend von Luft und Taue,
Wo unser Elend schaue
Nur der Mond und die Sonne,
Die einst geschaut unsre Wonne.'

#### Zehnter Gesang.

So sein reizendes Ehgemahl
Beschwichtigend, sprach König Nal,
Tröstend die furchtgeschreckte,
Vom halben Gewand bedeckte,
Die schlang die Hälfte ihres Kleides
Um den Genossen ihres Leides.
So von Einem Gewand umfangen,
Kamen die beiden gegangen,

Von Durst und Hunger ermattet, Zu einer Hütte waldumschattet; Da sanken sie an den Boden hin, König Nal und die Widarberin. Der nackte, staubbedeckte, Verbannte König streckte Sich ohne Pfühl hin und entschlief. Und Damajanti auch sank tief Sahasā duḥkham āsādya Suptāyām Damayantyām tu Śokonmathitacittātmā Sa tad rājyāpaharaṇam

- 5 Vane ca tam paridhvamsam Kim nu me syād idam kṛtvā Kim nu me maranam śreyah Mām iyam hy anuraktaivam Madvihīnā tv iyam gacchet
- 10 Mayi nihsamsayam duhkham Utsarge samsayah syat tu Sa viniscitya bahudha Utsargam manyate sreyo Na caisa tejasa sakya
- 15 Yaśasvinī mahābhāgā Evam tasya tadā buddhir Kalinā duştabhāvena So 'vastratām ātmanaś ca Cintayitvādhyagād rājā
- 20 Katham vāso vikarteyam Vicintyaivam Nalo rājā Paridhāvan natha Nala Āsasāda sabhoddeśe Tenārdham vāsasaś chittvā

Aus dem Kummer in den Schlummer. Da ward das Herz vom Kummer Dem schlafenden König also schwer. Dass er nicht schlafen konnte mehr. Denkend der Herrschaft Entkleidung. Von seinen Freunden die Scheidung, Durch die Wälder diese Irrung, Geriet sein Sinn in Verwirrung. 'Was ist's wenn dieses ich fasse? Und was wenn ich es lasse? Ist es besser zu sterben. Oder in Schmach zu verderben? Und auch diese mir geweihte Leidet Not an meiner Seite. Getrennt von mir, sie käme mit Glück Vielleicht zu ihren Verwandten zurück. Vereint mit mir, ihr Unglück ist entschieden, Und möglich ist ihr Wohl, von mir ver-Also da er sann und sann, [mieden.' Überlegt' und erwägte, begann

sukumārī tapasvinī. Nalo rājā višām pate na sma śete yatha pura. suhrttyāgam ca sarvaśah preksya cintām upevivān: kim nu me syād akurvatah? parityāgo janasva vā? duhkham āpnoti matkrte, kadācit svajanam prati. iyam prāpsyaty anuvratā, vindetāpi sukham kvacit. vicārya ca punah punah Damavantvā narādhipah: kaiścid dharsayitum pathi madbhaktevam pativratā. Damayantyām nyavartata Damayantyā visarjane. tasyāś cāpy ekavastratām vastrārdhasyāvakartanam. na ca budhyeta me priyā? sabhām paryacarat tadā. itas cetas ca Bharata vikośań khadgam uttamam. nivasya ca parantapah

Der König den Gedanken zu fassen, Damajanti zu verlassen. 'Die feste, herrliche, hohe Kann keine niedrige, rohe Feindliche Hand gefährden, Wohin sie auch geh' auf Erden. Ihre Gefahr ist nur gefunden, Wo meinem Unheil sie ist verbunden. So, von Kali verblendet, War sein Gemüt zur Gattinflucht gewendet. Doch sehend, wie von Kleidern er keines, Sie aber trug nur eines, Wollt' er von ihr nicht scheiden, Ohn' ihr des Kleides Hälfte abzuschneiden. 'Doch wie geh' ich dabei zu Werke, Dass meine Liebste nicht es merke?' So denkend schritt er leise Um die Hütte im Kreise, Da fand er ohne Scheide Ein Schwert mit verrosteter Schneide,

Suptām utsrjya Vaidarbhīm Tato nivrttahrdayah Damayantīm tadā drstvā Yām na vāyur na cādityah

- 5 Seyam adya sabhāmadhye Iyam vastrāvakartena Unmatteva varārohā Katham ekā satī Bhaimī Carişyati vane ghore
- 10 Ādityā Vasavo Rudrā Rakṣantu tvām māhābhāge, Evam uktvā priyām bhāryām Kalināpahṛtajñāno Gatvā gatvā Nalo rājā
- 15 Ākṛṣyamāṇaḥ Kalinā Dvidheva hṛdayam tasya Doleva muhur āyāti Avakṛṣṭas tu Kalinā Suptām utsṛjya tām bhāryām
- 20 Nastātmā Kalinā sprstas Jagāmaikām vane šūnye

Iti Nalopākhyāne daśamah sargah.

prādravad gatacetanah. punar agamya tam sabham ruroda Nişadhādhipah: purā paśyati me priyam śete bhūmāv anāthavat. samvītā cāruhāsinī katham buddhvā bhavişyati? mayā virahitā śubhā mrgavyālanisevite? Aśvinau samarudganau dharmenāsi samāvrtā. rūpenāpratimām bhuvi Nalah pratisthad udyatah. punar eti sabhām muhuh, sauhrdenāvakrsvate. duhkhitasvābhavat tadā, vāti caiva sabhām prati. mohitah prādravan Nalah vilapya karunam bahu. tat tad viganayan nrpah bhāryām utsrjya duhkhitah.

Damit er des Kleides Hälft' abschnitt, Und bekleidete sich damit; Dann entwich er, sinnlos vor Leid, Von der schlafenden Widarbamaid. Doch mit umgekehrtem Herzen Kam er zurück mit Schmerzen, Und schauend das schlafende Bimakind, Weinte der Nischadafürst gelind: 'Die nie der Wind hat berühret, Die nie die Sonn' hat gespüret, Meine Liebste zarter Geberde Liegt in der Hütte hier auf harter Erde! Mit abgeschnittnem Gewande, Gleich einer Tollen im Lande: Wie wird ihr, die voll Liebreiz lacht, Zu Mute sein wann sie erwacht! Die Bimatochter voll Huld und Zier, Wie wird sie allein, verlassen von mir, Wandeln im Walde, dem grausenden. Dem Löwen-Drachen-behausenden! O die Götter der Erd' und der Lüfte,

Die Geister der Höhn und Klüfte, Müssen beschirmen deine Jugend, Du bist beschützt durch deine Tugend.' So sprechend, verliess sein teures Gemahl. Den unvergleichlichen Schönheitstrahl, König Nal, dem Kali den Sinn entwandte, Indem er verzweifelnd von hinnen rannte. Immer gehend und gehend, der Volksbefrieder, Lenkt immer und immer zur Hütte wieder, Von Kali hinwegbetrogen, Von Liebe zurückgezogen. Doppelt war gleichsam sein Herz, Das bewegte von Schmerz, Gleich einem Pendel sich schwingend, Von und zu der Hütte dringend; Bis nun von Kali ganz bethört, Er hinwegrannte sinnverstört, Die schlafende Gattin verlassend, Zitternd, wankend und erblassend, Kläglich stöhnend um sein Lieb, Das im wilden Walde verlassen blieb.

## Brhadaśva uvāca:

Apakrānte Nale rājan Abudhyata varārohā Apaśyamānā bhartāram

- 5 Prākrośad uccaih samtrastā Hā nātha hā mahārāja Hā hatāsmi vinastāsmi Nanu nāma mahārāja Katham uktvā tathā satyam
- 10 Katham utsrjya gantāsi Višesato 'napakrte Śakyase tā girah samyak Yās tesām lokapālānām Nākāle vihito mṛtyur
- 15 Yatra kāntā tvayotsrstā Paryāptah parihāso 'yam Bhītāham atidurdharsa, Drsyase drsyase rājan, Āvārya gulmair ātmānam,
- 20 Nṛśanisam bata rājendra, Vilapantīm samāgamya Na śocāmy aham ātmānam

Damayantī gataklamā samtrastā vijane vane. śokaduhkhasamanyitā mahārājeti Naisadham. hā syāmin kim jahāsi mām? bhītāsmi vijane vane. dharmajñah satyavāg asi? suptām utsrjya mām gatah? daksām bhāryām anuvratām, parenāpakrte sati? kartum mavi, nareśvara, samnidhau kathitāh purā? martyānām puruşarşabha, muhūrtam api jīvati. etāvān puruşarşabha, darśavātmānam īśvara. neşa drşto 'si Naisadha kim mām na pratibhāsase? van mām evanigatām iha nāśvāsayasi pārthiva. na canyad api kimcana,

## Elfter Gesang.

Als nun gegangen der König Nal, Erwachte sein schlummerndes Ehgemahl, Damajanti alleine Schauernd im öden Haine. Ihre Blicke suchten den Gatten Da wo sie ihn verlassen hatten, Und wie sie ihn da nicht entdeckten, Sanken die ahnunggeschreckten: Aber furchtsam, mit lautem Munde Rief sie 'o König!' in die Runde. [Hort, 'Mein Herr, mein Fürst, mein Schutz, mein Was verlässest du mich an diesem Ort? Ich bin tot, von Furcht vernichtet, Im Wald, der um mich sich verdichtet. Bist du, o feindebefehdender Fürst, nicht ein wahrheitredender? Wie denn hast du, was du gesprochen, Mich im Schlaf verlassend, gebrochen! Wo bist du? wo gehst du? o komm, o bleib! Was verlässest du dein rechtes Weib? Willst du fremde Verbrechen

An der schuldlosen rächen? Gedenke, was du mir, o gerechter, Gesprochen im Beisein der Weltenwächter! Wie kannst du, mein König und mein Ge-Mich lassen in dieser Todesqual! [mahl, Man stirbt nicht ohne Verhängnis, Das fühl' ich in dieser Bedrängnis, Da ich, verlassen von deinem Blick, Mein Fürst! noch leb' einen Augenblick. Es ist ein Scherz, den du treibest, Mein Liebster! sprich wo du bleibest? Es ist ein Scherz; o treibe Nicht solchen Scherz mit deinem Weibe. Ich bin furchtsam, o starker Krieger, Zeige dich mir, o Feindbesieger! Ja du zeigest dich, du zeigest -Sage, mein Fürst, wo du schweigest? Wo du im Busch dich versteckest, Dass du mich neckest, mich erschreckest! Und hast du böslich mich verlassen, Und kommst nicht, tröstend die Hand mir zu

fassen.

Katham tu bhavitāsy eka
Katham nu rājams trsitah
Sāyāhne vrkṣamūleṣu
Tatah sā tīvraśokārtā
5 Itaś cetaś ca rudatī
Muhur utpatate bālā
Muhur ālīyate bhītā
Atīva śokasamtaptā
Uvāca Bhaimī nihśvasya
10 Yasyābhiśāpād duḥkhārto
Tasya bhūtasya no duḥkhād
Apāpacetasam pāpo
Tasmād duḥkhataram prāpya

Evam tu vilapantī sā
15 Anveşamāņā bhartāram
Unmattavad Bhīmasutā
Hāhā rājan niti muhur
Tām krandamānām atyartham
Karuņam bahu socantīm

20 Sahasābhyāgatām Bhaimīm Jagrāhājagaro grāho Sā grasyamānā grāhena

So klag' ich um mich selber nicht, Und um nichts das mir gebricht; Doch du allein, wie wird dir's sein? Mein Fürst! ich klag' um dich allein. Hungrig, durstig, müd' am Abend, Baumeswurzeln zum Pfühle habend, Mein Geliebter! wie wird dir's gehn, Wo deine Augen mich nicht sehn, Und ich dir werde vor'm Geiste stehn!' So die von scharfem Weh zerfleischte, Die bald verstummte bald kreischte, Die in Schmerzensglut entbrannte Umirrende Damajante; Die bald sinkend erschlaffte, Bald jammernd auf sich raffte, Mit halbem Gewand sich verhüllte, Den Wald mit Klagen erfüllte. Als sie geächzt und gedröhnet, Geschluchzt und ausgestöhnet, Sprach mit gattenergebnem Sinn, Weinend, seufzend, die Widarberin: 'Durch welches Wesens Feindschaft und Neid iti tvām nrpa śocimi. ksudhitah śramakarsitah mām apaśyan bhavisyasi? pradipteva ca manyunā. paryadhāvata duhkhitā. muhuh patati vihvalā, muhuh krośati roditi. muhur nihśvasya duhkhitā rudaty atha pativratā: duhkham vindati Naisadhah, duhkham apy adhikam bhavet. va evam krtavan Nalam, jīvatv asukhajīvikām. rājňo bhāryā mahātmanah vane śvapadasevite vilapantī tatas tatah itaś cetaś ca dhāvati. kurarīm iva vāśatīm vilapantīm muhur muhuh abhyāśapariyartinīm mahākāvah ksudhānvitah. śokena ca pariplutā

Der Nischaderfürst erfuhr dies Leid, Demselbigen Wesen geschehe Ein grössres als unser Wehe! Durch wessen Bosheit verwandelt, Der schuldlose so gehandelt, Der leide schärfere Schmerzen Als die in meinem Herzen!' So den Feinden ihres Gatten fluchend, Die treue Gattin, den Gatten suchend, Irrte durch des Waldes Grausen, Wo die wilden Tier' und Menschen hausen, Die sinnberaubte Bimamaid. Immer neu aufseufzend vor Leid, 'Ach, ach mein König' girrend, So rannte sie walddurchirrend. Diese jammernde, ächzende, Wie die Rohrdommel krächzende, Klagende stöhnend in einem fort, Fing im Walde an einem Ort Eine hungernde lauernde lange Ungeheuere Schlange. Vom Drachenleib umringelt,

Hā nātha mām iha vane
Grāheņānena vijane
Kathani bhavişyasi punar
5 Śāpān muktaḥ punar labdhvā
Śrāntasya te kṣudhārtasya
Kaḥ śraman rājaśārdūla
Tataḥ kaścin mṛgavyādho
Ākrandamānāni samśrutya

Nātmānam socati tathā

10 Tām tu dṛṣṭvā tathā grastām Tvaramāno mṛgavyādhaḥ Mukhatah pāṭayāmāsa Nirviceṣṭam bhujamgam tam Mokṣayitvā sa tām vyādhaḥ

15 Samāśvāsya kṛtāhārām
Kasya tvam mṛgaśāvākṣi,
Katham cedam mahat kṛcchram
Damayantī tathā tena
Sarvam etad yathāvṛttam

20 Tām ardhavastrasamvītām Sukumārānavadyāngīm Arālapaksmanayanām Laksayitvā mṛgavyādhah Tām evam ślakspayā vācā

Vom Verderben umzingelt, Klagte sie nicht so sehr um sich, Als o Nischadafürst um dich: 'O König! mir verschlungenen, Von der Schlange bezwungenen, Verlorenen im Waldgeschilfe, Was eilst du mir nicht zu Hilfe? O König! wie wird dich's kränken, Wann du wirst mein gedenken, Wie du heut mich verlassen hast In unwirtlicher Waldesrast, Wann du, dem Fluch entronnen, Dich und das Reich einst wieder hast gewon-Doch es hörte die klagende Magd [nen! Ein walddurchwandernder Mann der Jagd, Der, auf den Ruf herbeigedrungen, Sie sehend von der Schlang' umrungen, Sich anstellte in Eile Und, zielend mit scharfem Pfeile, Den Drachen zu Boden streckte

yathā śocati Naisadham: grasyamānām anāthavat kimartham nānudhāvasi? mām anusmrtva Naisadha buddhim ceto dhanani ca? pariglānasya Naisadha nāśavisyati te 'nagha? vicaran gahane vane javenābhisasāra ha. uragenāyateksaņām samabhikramya vegatah śastrena niśitena ca. viśasya mrgajivanah praksālva salilena ca atha papraccha Bharata: katham cābhyāgatā vanam? prāptavaty asi bhāvini? prcchyamānā viśām pate ācacakse 'sya Bhārata. pīnaśronipayodharām pūrnacandranibhānanām tathā madhurabhāsinīm kāmasya vaśam īyivān. lubdhako mrdupūrvayā

Und lös'te die schöne Erschreckte. Aus der Umschlingung sie entstrickend, Mit Flut sie waschend, mit Speis' erquickend, Befragt' er sie mit Staunen: 'Wer, Rehauge! bist du, wo kommst du her? Wie kamst du in diese Öde, In diese Gefahr, die schnöde?' Und Damajanti mit süssem Mund That ihm ihre Geschichte kund. Sie nun sehend in halber Hülle. Mit der Brüst' und der Hüften Fülle, Die gliederzart-wuchsrichtige, Vollmondangesichtige, Gewölbtaugenbrauenbogige, Sanftlächelredewogige, Fiel er, der Weidmann, durch so viel Zierde In die Schlingen der Begierde. Die Königstochter, das Königsweib, -Der Unreine begehrte ihren Leib; Es versuchte sie der Schlimme

Sāntvayāmāsa kāmārtas, Damayanty api tam dustam Tīvrarosasamāvistā Sa tu pāpamatih kşudrah 5 Durdharsām tarkavāmāsa Damayantī tu duḥkhārtā Atītavākpathe kāle Yathaham Naisadhad anyam Tathāyam patatām ksudrah

10 Uktamātre tu vacane Vyasuh papāta medinyām tad abudhyata bhāvinī. upalabhya pativratā prajajvāleva manyunā. pradharşayitum āturah dīptām agniśikhām iva. patirājyavinākṛtā śaśāpainam rusānvitā: manasāpi na cintave, parāsur mṛgajīvanah. tathā sa mrgajīvanah agnidagdha iya drumah.

Iti Nalopākhyāna ekādaśah sargah.

## Brhadaśva uvāca:

Sā nihatya mrgavyādham 15 Vanam pratibhayam śunyam Simhadvīpiruruvyāghra-Nānāpaksiganākīrnam Šālavenudhavāsvattha-Ariunāristasamchannam 20 Jambvāmralodhrakhadira-

Padmakāmalakaplaksa-Badarībilyasamchannam pratasthe kamaleksanā jhillikagananaditam mahisarksaganair yutam mlecchataskarasevitam tindukengudakimśukaih svandanaiś ca saśalmalaih śālavetrasamākulam kadambodumbarāvrtam nyagrodhaiś ca samākulam

Mit frechem Blick und mit liebkosender Stimme.

Wie den Niedern begriff die Hohe, Schlug ihr aus den Augen des Zornes Lohe, Und ihre Wangen färbte röter Entrüstung gegen den Tieretöter. Doch, sehend die unbezwingbare, Und wollend das unerringbare, Der Frevler an sie rannte, Die wie ein helles Feuer brannte. Damajanti, in ihrer Brust

Ihres Gatten und Reichs Verlust, Da Reden zu versuchen Zu spät war, hub sie jenem an zu fluchen: 'Sowahr ich keinen andern Mann Als den Nischader denken kann. So stürze dieser Wilderleger Entseelt zu Boden, der Jäger!' Das Wort war kaum gesprochen, Da lag der Jäger gebrochen, Hingestürzt vor des Fluches Flamme Gleich einem vom Blitz getroffnen Stamme.

### Zwölfter Gesang.

Als sie dem Schützen den Tod gegeben, Der von der Schlang' errettet ihr Leben, Und den Tod ihrer Ehre drohte, Schritt weiter die reizendlippenrote Und gelangte nun tiefer hinein In die einsamen Waldwüstenein, Die vom Lüftezug durchklungenen, Von Grillenheeren durchsungenen,

Von Löwen, Pardeln, Tigern durchbrüllten, Von Hirschen, Büffeln, Bären erfüllten, Von Geiern, Falken, Adlern durchstreiften, Von Dieben, Räubern, Mördern durchschweiften;

Wo Baum-Strauch-Gebüsche sich dichteten, Pflanzen-Kräuter-Gewächse sich schichteten, Laub-Ast-Gezweige sich rankten,

Digitized by Google

Priyālatālakharjūra-Nānādhātuśatair naddhān Nikuñjān parisamghuştān Nadīh sarāmsi vāpīś ca

- 5 Sā bahūn bhīmarūpāms ca Palvalāni tadāgāni Sarito nirjharāms caiva Yūthaso dadrse cātra Mahisāms ca varāhāms ca
- 10 Tejasā yaśasā laksmyā Vaidarbhī vicaraty ekā Nābibhyat sā nrpasutā Dāruņām atavīm prāpya Vidarbhatanayā rājan
- 15 Bhartrsokaparītāngī, Vyūdhoraska mahābāho Kva nu rājan gato 'sīha Asvamedhādibhir vīra Katham iştvā naravyāghra
- 20 Yat tvayoktam naraśrestha Smartum arhasi kalyāņa Yac coktam vihagair hamsaih Matsamakşam yad uktam ca

Und dunkle Schatten schwankten; Wo die zum Himmel geschwungenen, Von Metallen durchklungenen, Die Wohnung der Riesen und Zwerge, Sich erhoben die Berge. Viel seltsam zu schauende Klüfte, Flutdurchrauschte Felsenschlüfte, Ströme, Seen, Buchten und Grotten, Wilder Tiere und Vögel Rotten, Die undurchdringlichen Forste, Der Drachen und Greifen Horste, Die Ungetüme der Wildnis, Manch ungeheueres Bildnis, Die ragenden Bergeshäupter, Den fallenden Sturz gestäubter Wasser — mit unbewegtem Sinn Sah es und durchschritt es die Widarberin; Geschmückt mit Mut und Erhebung, Mit Demut und Ergebung, Mit steter Treu und reiner Zucht, Damajanti die den Gatten sucht.

harītakavibhītakaih; vividhān api cācalān, darīś cādbhutadarśanāh vividhāms ca mrgadvijān. Piśacoragaraksasan girikūtāni sarvaśah dadarśādbhutadarśanān. Vidarbhādhipanandinī rkṣāms ca vanapannagān. sthityā ca parayā yutā Nalam anvesatī tadā. Bhaimī tatrātha kasyacit. bhartrvyasanapiditā vilalāpa suduhkhitā, śilātalam athāśritā: Naisadhānām janādhipa, tyaktvā mām vijane vane? kratubhir bhūridaksinaih mayi mithyā pravartase? matsamaksani mahādvute vacanam pārthivarşabha. samīpe tava bhūmipa tad avekşitum arhasi.

Da gelangte die traurige stolze Zu einem schaurigen Holze, Und im Schirm einer Klippe Erschloss sie so zu Klagen ihre Lippe: 'O Nischadafürst, breitbrüstiger, Weitarmiger, kampfrüstiger, Wo bist du hin gegangen, mein Hort, Mich verlassend am einsamen Ort! Der du stets Opfer den Göttern brachtest, Sprich, ob du nicht unsern Bund bedachtest? Der du die heiligen Weda's lasest, O sprich, wie du dein Wort vergassest! Wie kannst du zu den Göttern beten, Die dich lehren dein Weib zu vertreten, Wie sie mich lehren meinem Gatten Zu folgen in des Todes Schatten! In Feindesblut Schwertröter, Willst du werden mein Töter? Was du mir hast versprochen, Warum hast du's gebrochen? Oder was hab' ich verbrochen,

Catvāra ekato vedāḥ Svadhītā manujavyāghra Tasmād arhasi śatrughna Uktavān asi yad vīra

- 5 Hā vīra Nala nāmāham Asyām atavyām ghorāyām Bhakşayaty eşa mām raudro Aranyarāt kşudhāviştah, Na me tvad anyā kācid dhi
- 10 Tām rtām kuru kalyāņa
  Unmattām vilapantīm mām
  Īpsitām īpsito nātha
  Kršām dīnām vivarņām ca
  Vastrārdhaprāvrtām ekām
- 15 Yūthabhraştām ivaikām mām Na mānayasi mām ārya Mahārāja mahāraņye Damayanty abhibhāşe tvām, Kulaśīlopasampanna
- 20 Nādya tvām pratipasyāmi Vane cāsmin mahāghore Sayānam upavişţam vā Prasthitam vā narasreşţha

Dass du es hast gerochen? Bin ich nicht, o untadliger, Dein rechtes Weib, o du adliger! Sprich, warum du mich verstiessest, Da du anderes mir verhiessest! Oder sprich, wo du Lust nun geniessest, Da du mich im Kummer verliessest! Mein Nischader! wo gehst du hin? Dich ruft deine Widarberin. Sohn Wirasena's, ununterjochter, Dich ruft die furchtsame Bimatochter, Damajanti die blöde, O Nala! giebst du schnöde Ihr nicht Antwort in dieser Öde? Hier verschlingt mich der greulige, Der hungrige weitmäulige Wälderkönig, der Tiger; O eilst du nicht zu Hülfe mir, mein Krieger! Der sinnberaubten klagenden, Der gramgebrochnen verzagenden, Der verlangenden, o mein Verlangen!

sāngopāngāh savistarāh satyam ekam kilaikatah. satyam kartum nareśvara matsakāśe purā vacah. istā kila tavānagha kim mām na pratibhāsase? vyāttāsyo dāruņākṛtih kim mām na trātum arhasi? priyastīty abravīh sadā, puroktām bhāratīm nṛpa. bhārvām istām narādhipa kim mām na pratibhāşase? malinām vasudhādhipa vilapantīm anāthavat harinim prthulocanam rudatīm arikarşana. aham ekākinī satī kim mām na pratibhāsase? cārusarvāngadarsana girāv asmin narottama simhavyāghranişevite sthitam vā Nisadhādhipa mama śokavivardhana.

Was kommst du nicht hergegangen? Der geblassten, gemagerten, Wegbestaubten, erdegelagerten, Mit halbem Gewand bekleideten, Verlassenen, ungeweideten, Gleich einem Lamm ohne Hirten, Gleich einem vom Rudel verirrten Hirschkalb, das aus grossen Augen blickt, Was siehst du nach mir nicht, die erschrickt! Ich rede nur zu dir allein Im einsamen Hain, Was stehest du mir nicht Rede? O du der Tugenden jede Zum Strauss gepflückt-Schmucktragender, Hochblickender, schlankragender, Allgliederschöngebildeter, Mein behelmter, beschildeter, Soll ich heute in Berg und Thal Dich nicht sehen, o König Nal, Sitzenden oder stehenden, Liegenden oder gehenden,

Kam nu prechāmi duhkhārtā Kaccid drstas tvayāranye Ko nu me kathayed adya Abhirūpam mahātmānam

- 5 Yam anveşasi rājānam Ayam sa iti kasyādya Aranyarād ayam śrīmāmś Śārdūlo 'bhimukho 'bhyeti, Bhavān mṛgānām adhipas,
- 10 Vidarbharājatanayām Nişadhādhipater bhāryām Patim anveṣatīm ekām Āśvāsaya mṛgendreha, Athavāranyanṛpate
- 15 Mām khādaya mṛgaśreṣṭha, Śrutvāranye vilapitam Yāty etām svādusalilām Imam śiloccayam punyam Virājadbhir divispṛgbhir
- 20 Nānādhātusamākīrņam Asyāraņyasya mahataḥ Simhaśārdūlamātaṅga-Patatribhir bahuvidhaiḥ

Dich, mein Geehrter, mein Ehrer, Meines Grames Vermehrer! Wen soll ich an mit der Frage gehn: Hast du den König Nal gesehn? Wer ist. der Kunde mir erteile. Wo mein Geliebter hier verweile? 'Der schöne, der hochgeherzte, Der feindestodumerzte, Den du suchest, der erlauchte, Der Lotosblumenkelchgeaugte, König Nala ist im Walde dort,' Von wem hör' ich das Freundeswort! Hier der Forstkönig, der beglückte, Der mit den vier Zähnen geschmückte Tiger kommt gegen mich hergegangen, Zu ihm wend' ich mich ohne Bangen: 'Du bist der König des Wildes, Der Herrscher dieses Gefildes; Ich bin das Widarbakönigskind, Die Damajanti hochgesinnt, Das Weib des Nischaderfürsten,

tvadarthe śokakarsitā: samgatveha Nalo nrpah? vane 'smin vişthitam nrpam paravyūhavināśanam? Nalam padmanibhekşanam śrosyami madhuram giram? caturdamstro mahāhanuh vrajāmy enam aśankitā: tvam asmin kānane prabhuh, Damayantīti viddhi mām Nalasyāmitraghātinah. krpanām sokakarşitām vadi drstas tvayā Nalah. Nalam yadi na samsasi, duhkhād asmād vimocaya. mamaişa mrgarāt svayam āpagām sāgaramgamām. śrngair bahubhir ucchritaih naikavarnair manoharaih vividhopalabhūsitam ketubhūtam ivotthitam varāharksamṛgāyutam samantād anunāditam

Des Waffen nach dem Blut der Feinde dür-Die dem Gemahl nachfragende, sten! Not, Mühsal, Kummer tragende, Einsame, Tierfürst, tröste mich, Wenn du sahest den Nala, sprich! Oder wenn du mir, Herr im Wald, Nicht anzeigest den Nala bald, So verschlinge mich, edles Tier, Löse von meinem Gram mich hier! Doch hörend im Waldesschatten Meine Klag' um den Gatten, Schreitet der Tiere starker Vogt Hin nach dem Fluss, der zum Meere wogt. Hier aber den gipfelgeschmückten Haupt-himmelan-entrückten, Blütengebüschumkränzten, Sonnenstrahlenbeglänzten, Aus buntem Gestein gezimmerten, Von Metallen durchschimmerten, Löw-Elefanten gebärenden, Gefiederte Scharen nährenden,

Karnikāradhavaplaksaih Saridbhih savihamgābhih Girirājam imam tāvat 5 Bhagavan nacalaśrestha Śaranya bahukalyāna Praname tvābhigamyāham, Rājňah snusām rājabhāryām

Kimśukāśokabakula-

10 Bhīmo nāma kṣitipatiś
Rājasūyāśvamedhānām
Āhartā pārthivaśreṣṭhaḥ
Brahmaṇyaḥ sādhuvṛttaś ca
Śīlavān vīryasampannaḥ

Rājā Vidarbhādhipatih

15 Samyag goptā Vidarbhāṇām Tasya mām viddhi tanayām Niṣadheṣu mahārājaḥ Gṛhītanāmā vikhyāto Tasya rājñaḥ suto vīraḥ

20 Kramaprāptam pituh svam yo Nalo nāmārihā syāmah Brahmanyo vedavid vāgmī Yaṣṭā dātā ca yoddhā ca Tasya mām acalasreṣṭha

25 Tyaktaśriyam bhartrhinām Anveşamānām bhartāram Kham ullikhadbhir etair hi

Ströme herniedergiessenden, Baumwuchs zum Himmel spriessenden, Dieses Waldes erhöhte Warte, Dieser Einöde grosse Standarte, Den König der Berge seh' ich ragen, Ihn will ich um meinen König fragen. O seliger Berg, lusttauender, Himmelgleich anzuschauender, Einsiedlerhort, o Beschützer, Gruss dir, du Weltbaustützer! Ich grüsse dich, ununterjochter, Ich dir nahend, die Königstochter, Die Königsbraut, die Königin, Wisse, dass ich die Damajanti bin! Mein Vater ist der Fürst der Widarben, Unter dem nicht die Völker darben, Bima, Herrscher auf weiten Rasten,

pumnāgair upasobhitam supuspair upaśobhitam śikharaiś ca samākulam praksyāmi nṛpatim prati: divvadaršana višruta namas te 'stu mahīdhara. rājaputrīm nibodha mām Damayantīti viśrutām. pitā mama mahārathah cāturvarņyasya rakşitā kratūnām daksināvatām prthucārvancitekşanah satvavāg anasūvakah prthuśrir dharmavic chucih nirjitāriganah prabhuh, bhagavams tvām upasthitām. śvaśuro me narottamah Vīrasena iti sma ha. śrīmān satyaparākramah rājyam samanuśāsti ha Punyaśloka iti śrutah punyakrt somapo 'gnimān samyak caiva praśāsitā. viddhi bhārvām ihāgatām anāthām vyasanānvitām tam vai naravarottamam. tvavā śrngaśatair nrpah

Beschirmer aller vier Kasten. Der hochwagenfahrende, Feindschlagende, Reichbewahrende; Dessen Tochter dir nah' ich, o Bergeshaupt, Welcher ihr Gatte ward geraubt, Nal Punjasloka, Wirasenas Sohn, Der vom Vater empfing den Nischaderthron, Der fromme Wedakundige, Reinhandelnde, redemundige, Der Opfrer, der Geber, der Walter, Der Verfechter, der Erhalter: Von dem getrennt, vom Glück geschieden, Den Gatten suchend, ohne Frieden, Komm' ich zu dir in die Einsamkeit -O umschauender weit und breit Mit deiner Gipfel Tausenden, Hast du den hierum hausenden

Kaccid dṛṣṭo 'calaśreṣṭha Gajendravikramo dhīmān Vikrāntah sattvavān vīro Niṣadhānām adhipatih

- 5 Kim mām vilapatīm ekām Girā nāśvāsayasy adya Vīra vikrānta dharmajña Yady asy asmin vane rājan Kadā susnigdhagambhīrām
- 10 Śroşyāmi Naişadhasyāham Vaidarbhīty eva vispastām Āmnāyasāriņīm rddhām Bhītām āśvāsayata mām Iti sā tam giriśrestham
- 15 Damayantī tato bhūyo Sā gatvā trīn ahorātrān Tāpasāraņyam atulam Vasiṣṭhabhṛgvatrisamais Niyataiḥ samyatāhārair
- 20 Abbhakşair vāyubhakşaiś ca Jitendriyair mahābhāgaiḥ Valkalājinasamvītair

Irgend, o höchster der Erdenvesten,
Nala gesehn, der Männer besten?
Den Elefantengewaltigen,
Weitarmigen, heldengestaltigen!
Mich klagen hörend, ununterjochter,
Was tröstest du mich nicht wie deine Tochter
Mit einem Worte väterlich:
Wo ist mein Gatte, mein Nala, sprich!
Mein Gatte, mein Held, mein Getreuer,
Mir über das Leben teuer,

vane 'smin darune Nalah? dīrghabāhur amarsanah bharta mama mahavasah kaccid drstas tvayā Nalah? parvataśrestha vihvalām svām sutām iva duhkhitām? satvasandha mahipate darśavātmānam ātmanā. jīmūtasvanasamnibhām vācam tām amṛtopamām śubhām rājňo mahātmanah mama śokavināśinīm? nrpate dharmavatsala. uktyā pārthivanandinī jagāma diśam uttarām. dadarśa paramānganā divyakānanadarśanam tāpasair upaśobhitam damaśaucasamanvitaih pattrāhārais tathaiva ca svargamārgadidrkşubhih munibhih samyatendriyaih.

Der nie den Schwur mir gebrochen,
Dem ewig mein Herz muss pochen,
Mein Herr, mein König, mein Gemahl,
In diesem Wald erschein, o Nal!
Wann hör' ich des Nischaderfürsten,
Wonach meine Ohren dürsten,
Die tief gezogene weiche,
Rollendem Donner gleiche,
Die meinem Herzen bekannte
Stimme so 'Damajante!'

### Dreizehnter Gesang.

Als sie so mit dem Berg gesprochen,
Die Königstochter, von Schmerz zerbrochen,
Durch Wälder sich fortbewegend,
Ging weiter in nördliche Gegend.
Da, nach drei Tag- und Nächten, schaute
Die Wirasenasohnestraute
Einen Hain ohne gleichen,
Von paradiesischen Eichen,
Den Blütengeheg' umgrenzte,
Und göttliches Licht beglänzte;

Wo die friedebelohnten
Büssungübenden wohnten,
Die frommen, sinnegezügelten,
Von Himmelschaulust beflügelten,
Gemässigten mässiger Nahrung,
Begabten mit Offenbarung,
Die alle Begierden meidenden,
Sich von sich selber scheidenden,
Von Luft und Tau sich weidenden,
In Baumrinden sich kleidenden.

Tāpasādhyuşitam ramyam Nānāmrgagaņair justam Tāpasaih samupetam ca, Subhrüh sukeśi suśropi 5 Varcasvinī supratisthā Sā viveśāśramapadam Yoşidratnam mahābhāgā Sābhivādya tapovrddhān Svāgatam ta iti proktā 10 Pūjām cāsyā vathānyayam Āsvatām itv athocus te, Tān uvāca varārohā: Tapasy agnisu dharmesu Kuśalam vo mahābhāgāh 15 Tair uktā kuśalam bhadre Brūhi sarvānavadvāngi Drstvaiva te param rūpam Vismayo nah samutpannah, Asyāranyasya devī tvam 20 Asyāś ca nadyāh kalyāņi?

Doch die mit reizenden Augenbraunen, Damajanti, gewahrt mit Staunen In der Wüste den Himmelsgarten, Geschmückt mit Blumen- und Pflanzenarten, Mit Blüt' und Frucht an Laub und Ästen. Bevölkert von der Tierwelt Gästen: Antelopen, Gasellen, Wandelnd am Rand der Quellen, Affen auf Zweigen sich schaukelnd Und Papageien gaukelnd: Dazwischen, die das alles pflegten, Sich die Einsiedler still bewegten. Aufatmete, die Brust erquickend, Die Königstochter dies erblickend. Die schöngewimperte, schöngehaarte, Die schöngehüftete, gliederzarte, Der strahlende Frauenedelstein Ging in den Kreis der Einsiedler ein. Ehrfurcht ihnen bezeugend, Den Leib in Demut beugend, Stand sie, und 'Heil dir zum Grusse' So von den reichen an Busse Willkommen geheissen allzugleich, Ward sie empfangen ehrenreich.

dadarśāśramamandalam śākhāmṛgagaṇāyutam sā drstvaiva samāśvasat. sukucā sudvijānanā svasitāvatalocanā Virasenasutapriyā Damayantī tapasvinī. vinayāvanatā sthitā taih sarvais tāpasais ca sā, krtvā tatra tapodhanāh brūhi kim karavāmahai. kaccid bhagavatām iha mrgapaksisu canaghah svadharmācaranesu ca? sarvatreti yaśasvini, kā tvam kim ca cikīrsasi? dyutim ca paramām iha samāśvasihi mā śucah. utāho 'sya mahībhrtah vada satyam anindite.

'Sitze nieder, dich auszuruhn, Und sag' uns an, was wir dir thun?' Da sprach sie, deren Mund das Lächeln schmückte:

'In euren Kreisen, o beglückte, Ist wohl geschüret der Andacht Glut? Brennet der Busse Feuer gut? Ergeht euch ohne Betrübung Jedwede heilige Übung? Ist euren Vögeln und Tieren Frieden Und euch allen Heil beschieden?' Sie sprachen: 'Überall ist Heil, Werd' es, o schönste, dir zu Teil! O die du keinen Schmuck entbehrest, Sage, wer bist du? und was du begehrest? Denn sehend deine Gestalt voll Glanz, Sind wir alle verwundert ganz. Atme dich aus, und traure nicht! Wer bist du, lächelndes Freudenlicht? Die Gottheit jener Wälder? Die Göttin jener Felder? Die Nymphe jener Weiher? Sag' an, dass wir dir halten eine Feier!' Drauf erwiderte sanfte Laute

Sābravīt tān rṣīn: nāham Na cāpy asya girer viprā Mānuṣīm mām vijānīta Vistarenābhidhāsyāmi,

- 5 Vidarbheşu mahipālo Tasya mām tanayām sarve Nişadhādhipatir dhimān Virah samgrāmajid vidvān Devatābhyarcanaparo
- 10 Goptā Niṣadhavamśasya Satyavān dharmavit prājňah Brahmanyo daivataparah Nalo nāma nṛpaśreṣṭho Mama bhartā viśālākṣaḥ
- 15 Āhartā kratumukhyānām
  Sapatnānām mṛdhe hantā
  Sa kaiścin nikṛtiprajñair
  Āhūya pṛthivīpālaḥ
  Devanakuśalair jihmair
- 20 Tasya mām avagacchadhvam Damayantīti vikhyātām Sā vanāni girīms caiva Palvalāni ca sarvāņi

Damajanti die schöngebaute: 'Nicht Göttin jener Wälder, Noch Gottheit dieser Felder, Noch Nymphe der Ström' und Weiher, Ein sterblich Weib seht mich, ihr Huldver-[leiher! Und höret die Geschichte, Die ich euch allen berichte. Des Widarbalandes Hort, Bima von gewaltigem Wort, Wandelnd auf des Ruhmes Bahnen, Ist mein Vater, ihr Brahmanen! Nischada's Regent, der weise, Held in Schlachten, gross von Preise, Der unbesiegte, mein Gemahl Ist der Fürst mit Namen Nal; Der im Götterdienst erzogen, Dem Brahmanenvolk gewogen, Welcher Nischada bewacht, Gross von Glanz und gross von Macht; Wahrheitsprecher, Pflichtenkenner, Feindeschmettrer, Stolz der Männer,

aranyasyāsya devatā, naiva nadyāś ca devatā. yūyam sarve tapodhanāh! tan me śrnuta sarvaśah. Bhīmo nāma mahīpatih jānīta dvijasattamāh. Nalo nāma mahāyaśāh mama bhartā viśām patih dvijātijanavatsalah mahātejā mahābalah satyasandho 'rimardanah śrīmān parapuramjayah devarājasamadyutih pūrnenduvadano 'rihā, vedavedāngapāragah ravisomasamaprabhah. anārvair akrtātmabhih satyadharmaparayanah jito rājyam vasūni ca. bhāryām rājarsabhasya vai bhartur darsanalālasām. sarāmsi saritas tathā tathāraņyāni sarvasah

Der fromme, gottgeweiht-beglückte, Götterkönigsglanzgeschmückte, Feindesburgenkampferstürmer, Landbefrieder, Stadtbeschirmer, Weda- und Wedangaleser, Opferhalter, Festverweser, Mein Gemahl, der auserkorne, Himmelswürdig-erdgeborne, Nala, mit der Augen Schein Sonne-Monden-Glanzverein. Der, von einem übelklugen, Ehrenunwert-schlimmgefugen, Kundigen des Würfelfalles Aufgefordert, hat sein Alles Er, der König hochgeboren, Gut und Reich an ihn verloren. Dessen Gattin kennet mich! Damajanti nennet mich! Die nun durch Wälder streifend, Über Berg' und Flüsse schweifend, Den Gatten suchend, schmerzbeklommen, Anveşamāṇā bhartāram Mahātmānam kṛtāstram ca Kaccid bhagavatām ramyam Bhavet prāpto Nalo rājā

- 5 Yatkṛte 'ham idam durgam Vanam pratibhayam ghoram Yadi kaiścid ahorātrair Ātmānam śreyasā yokṣye Ko nu me jīvitenārthas
- 10 Katham bhavişyamy adyaham Tatha vilapatīm ekam Damayantīm athocus te Udarkas tava kalyani Vayam pasyamas tapasā:
- 15 Nişadhānām adhipatim
  Bhaimi, dharmabhṛtām śreṣṭham
  Vimuktam sarvapāpebhyaḥ
  Tad eva nagaram bhūyaḥ
  Dviṣatām bhayakartāram
- 20 Patim drakşyasi kalyāņi
  Evam uktvā Nalasyeştām
  Tāpasāntarhitāh sarve
  Sā drstvā mahad āścaryam
  Damayanty anavadyāngī

Bin ich irrend hieher gekommen. Ging irgend in euern stillen Hain Mein verlorener König ein? Um dessen willen ich bin gewallt Durch den furchtbaren Tigerwald! Wird nicht in kurzer Weile Sein Anblick mir zu Teile, So werd' ich, mein Glück zu finden, Des Leibes mich entbinden. Denn was soll mir des Lebens Joch Ohne den Männerfürsten noch? Und um den Gatten die Klagen, Wie soll ich sie länger tragen!' Das so klagende Bimakind Trösteten jene sanft und lind, Die büssenden Wahrheitschauer: 'Lass, o schönste, die Trauer! Deine Zukunft ist hell und licht, Glanzend als wie dein Angesicht. Wir wissen durch Erfahrung,

Nalam ranaviśaradam vicarāmīha duhkhitā. tapovanam idam nrpah Nisadhānām janādhipah, prapannā bhrśadāruņam śārdūlamṛgasevitam? na drakşyāmi Nalam nṛpam, dehasyāsya vimocanāt. tam rte purusarsabham? bhartrsokābhipīditā? aranye Bhimanandinim tāpasāh satyadarśinah: kalvāno bhavitā subhe! kşipram drakşyasi Naisadham Nalam ripunipātinam, drakşyase vigatajvaram sarvaratnasamanvitam praśāsatam arindamam suhrdām sokanāsanam kalyanabhijanam nrpam. mahisīm pārthivātmajām sāgnihotrāśramās tadā. vismitā hy abhavat tadā Vīrasenanrpasnusā:

Und schauen durch Offenbarung. Du wirst den Nischader wieder schaun, Neu beherrschend die Vateraun, Den schuld- und fluchentbundnen, Juwelenschmuckumwundnen, Der Feinde Furchterwecker, Der Freunde Grambedecker, Dich liebenden, dich ehrenden, Durch Lust dein Leben mehrenden, Ganz deinen Gram verzehrenden, Sehn wirst du deinen Gatten. Wenn nicht Treu' und Geduld in dir er-Also sprechend zur Nala-Braut, [matten.] Verschwanden die Einsiedler ohne Lant, Samt ihren Opfergeräten, Feuern und Andachtstäten. Samt dem ganzen blühenden Hain; Und Damajanti stand allein. Um sich blickend im leeren Raum, Sprach sie: 'Sah ich hier einen Traum?

Kim nu svapno mayā dṛṣṭaḥ? Kva nu te tāpasāḥ sarve, Kva sā puṇyajalā ramyā Kva nu te ha nagā hṛdyāḥ

- 5 Dhyātvā ciram Bhīmasutā Bhartrsokaparā dīnā Sā gatvāthāparām bhūmim Vilalāpāsrupūrņāksī Upagamya tarusrestham
- 10 Pallavāpīditam hrdyam Aho batāyam agamah Āpīdair bahubhir bhāti Viśokām kuru mām kṣipram Vītaśoka, bhayābādham
- 15 Nalam nāmārimardanam Niṣadhānām adhipatim Ekavastrārdhasamvītam Vyasanenārditam vīram Yathā viśokā gaccheyam
- 20 Satyanāmā bhavāśoka Evam sāśokavŗkṣam tam

Wohin sind die büssenden Frommen Mit ihrem Haine gekommen?
Wohin die Bäch' und die Quellen,
Die Vögel, Tiere, Sträucher, Blumenstellen?'
So nachdenkend die Bimamaid.

ko 'yam vidhir ihābhavat? kva tad āśramamandalam, nadī dvijanisevitā, phalapuspopasobhitāh? Damavantī sucismitā vivarnavadanābhavat. bāspasamdigdhayā girā drstvāśokatarum tatah aśokam puspitam vane vihamgair anunāditam: śrīmān asmin vanāntare śrīmān parvatarād iva. aśoka priyadarśana! kaccit tvam drstavān nrpam Damayantyāh priyam patim? drstavān asi me privam sukumāratanutvacam aranyam idam āgatam? aśokanaga tat kuru, aśokah śokanāśanah! ārtā vai parigamya ha

Wieder versank sie in ihr Leid; Doch zur Wanderung neu geschickt, Vom Götterhain, den sie erblickt, Ging sie von dannen herzerquickt.

## Vierzehnter Gesang.

Damajanti die herzbetrübte Gattensuchende schmerzgeübte Fand irrend in des Waldes Schöss Den Baum mit Namen Kummerlos; Kummerlos, so den Menschen bekannt, Doch in Göttersprach' Asoka genannt. Dem walddurchblühenden Asoka Nahte die Gattin des Punjasloka, Dem blütengesprossbekrönten, Waldvogelgesangdurchtönten; Mit dem herrlichen kummerlosen Fing die bekümmerte an zu kosen: 'Beglückter Baum in Waldesmitte, Der du ragest nach Königssitte, Von vielen Kronen behangen. Von keinem Kummer umfangen!

Mir fiel ein schweres Kummerlos; O Kummerlos! mach mich kummerlos. Hast du, o blühender Asoka, Hier nicht gesehn den Punjasloka, Den Damajantigatten, Nal, Den Nischaderfürsten, meinen Gemahl? Mit halbem Gewand umfangen, Das er von mir empfangen; Ob, wenn den Blick er senket Auf das Gewand, er denket An die, die's ihm geschenket, Asoka! sage mir dieses bloss, Damit ich gehe kummerlos. So schade niemals dir ein Böser, O kummerloser, Kummerlöser!' So die Gattin des Punjasloka,

Jagāma dāruņataram Sā dadarśa nagān naikān Naikāms ca parvatān ramyān Kandarāms ca nitambāms ca

- 5 Dadarśa tān Bhīmasutā Gatvā prakṛṣṭam adhvānam Dadarśātha mahāsārtham Uttarantam nadīm ramyām Suśītatoyām vistīrnām
- 10 Prodghuşţām krauñcakuraraiś Kūrmagrāhajhaşākīrŋām Sā drşţvaiva mahāsārtham Upasarpya varārohā Unmattarūpā śokārtā
- 15 Kṛśā vivarņā malinā Tām dṛṣṭvā tatra manujāḥ

Im Kreis umwandelnd den Asoka. Von dem ein Gespross sie pflückte, Und sich die Locken schmückte. Dann gab sie ihm den Abschiedsgruss: 'Gram, Kummer, Sorge, Not, Verdruss, Trag' ich in meinen Sinnen, Wie im Haare dein Laub, von hinnen; Du aber bleibst hier, kummerfrei! Wenn nun mein König kommt herbei. Asoka! sollst du zu ihm sagen: Der Gram ward hier hinweggetragen; Damit mein König in deinem Schöss Kummerlos ruh', o Kummerlos!' So zum Asokabaum gesprochen, Die Königin ging mit Herzenspochen, Das holde Frauenbildnis, Hinweg in die ödere Wildnis. Da sah sie Bäume mannigfalt, Berge und Felsen vielgestalt, Ströme und Weiher aller Art, Und Waldgeschöpfe vielgeschart: Streichend über die Hügel Kreischendes Waldgeflügel, Um der Bäche Gesprudel Weidende Wildesrudel, Waldeber, Ure, Schakal' auch und Füchse, Wildesel, Büffel, Panther auch und Lüchse. Darauf nach langdurchmessnem Wege

deśam Bhaimī varānganā. naikāś ca saritas tathā naikāms ca mrgapaksinah nadīś cādbhutadarśanāh, patim anvesatī tadā. Damayantī śucismitā hastvaśvarathasamkulam prasannasalilām subhām hradinīm vetasair vrtām cakravākopakūjitām vipuladvīpasobhitām. Nalapatnī yaśasvinī ianamadhvam viveśa ha tathā vastrārdhasamvrtā pāmsudhvastaśiroruhā. kecid bhītāh pradudruvuh,

Erblickt' im freieren Waldgehege Die wandelnde schöne wohlgethane Eine ziehende Karawane, Eine grosse, getösumschwirrte, Elefant - Ross - Wagen - geschirrte. Die zog an einem Fluss entlang Von klar anmutigem Wogengang, Einem weithin ergossnen, Von blühendem Schilf umschlossnen, Umtönten von Schwänen, Reihern, Störchen und Fischergeiern, Wimmelnden vom Gemische Der Schildkröten, Schlangen und Fische. Die wandernde gattenzugethane, Da sie erblickte die Karawane, Stürzte mit scheuem Schritte Sich in die Menschen-Mitte, Im Aufzug einer sinnberaubten. Im Anzug einer gramentlaubten, Mit dem Gewand geschürzet, Das ihr Nala gekürzet, Mit kummergewachsnem gelöstem Haar, Das um die Brust ihr Mantel war; Mager und bleich, und schön zugleich, Bestaubt, beschmutzt, und anmutreich. Da die also angethane Schauten die Leute der Karawane, Flohn einige erschrocken,

Kecic cintāparās tasthuḥ, Prahasanti ca tām kecid, Akurvata dayām kecit Kāsi kasyāsi kalyāṇi

- 5 Tvām dṛṣṭvā vyathitāḥ smeha, Vada satyam, vanasyāsya Devatā tvam hi kalyāṇi? Yakṣī vā rākṣasī vā tvam Sarvathā kuru naḥ svasti
- 10 Yathāyam sarvathā sārthaḥ Tathā vidhatsva kalyāṇi, Tathoktā tena sārthena Pratyuvāca tataḥ sādhvī Sārthavāham ca sārtham ca,
- 15 Yuvasthavirabālās ca Mānuşīm mām vijānīta, Nṛpasnuṣām, rājabhāryām, Vidarbharān mama pitā, Nalo nāma mahābhāgas,
- 20 Yadi jānītha nṛpatim, Nalam puruṣasārdūlam Tām uvācānavadyāngīm Sārthavāhah Sucir nāma:

Andere standen mit Stocken. Diese dachten und jene schrien, Diese verlachten und jene verspien; Die mitleidend beklagten, Die meisten stutzten und zagten, Und die verständigsten fragten: 'Wer bist du, göttliche Gestalt? Was suchest du in diesem Wald? Dich erblickend erstaunt wir sind, Sage! bist du ein Menschenkind? Bist du des Berges Oreade? Oder des Flusses Najade? Oder welche Unsterbliche? Nicht nah' uns eine verderbliche, Sondern uns bringend Heil und Nutz; Wir geben uns in deinen Schutz, Dass uns des Glückes Pfad dein Segen bahne, Und wohlbehalten gehe die Karawane!' So angeredet das Königsweib, Mit gattenverlustbetrübtem Leib, Sprach sie, die schön und kluge,

kecit tatra pracukruśuh, abhyasūvanti cāpare, papracchuś cāpi Bhārata: kim vā mrgavase vane? kaccit tvam asi mānusī? parvatasyāthavā diśah tvām vayam saranam gatāh. utāho 'si surānganā? raksa cāsmān anindite. ksemī śīghram ito vrajet, vathā śrevo hi no bhavet. Damayantī nrpātmajā bhartrvyasanapiditā janā ye cātra kecana sārthasva ca purogamāh: manujādhipateh sutām, bhartrdarsanalalasam. bhartā rājā ca Naisadhah tam mārgāmy aparājitam. ksipram śamsata me priyam amitragaņasūdanam. sārthasya mahatah prabhuh śrnu kalyani madvacah.

Zum ganzen wandernden Zuge, Zum Führer des Zugs und allen Reisenden, Jünglingen, blühenden Männern nnd greisen-Eine Sterbliche kennet mich! den: Eine Königstochter nennet mich, Ein Königsweib, den Gatten missend, Wo sie ihn suchen soll, nicht wissend. Der Widarbafürst ist mein Vater. Mein Gatte der Nischadavolksberater, Nala genannt der beglückte, Ihn such' ich schmerzbedrückte. Sahet ihr ihn im Waldrevier, Meine Liebsten, o zeigt ihn mir, Nala, den Männertiger, Den Feindescharenbesieger!' Da das die reizendgegliederte Gesprochen, darauf erwiderte Ihr der Führer vom Zuge, [Truge: Ein Kaufmann namens Sutschi, frei von 'Höre mich, wandelnder Schönheitstrahl! Einen Menschen mit Namen Nal

Aham sārthasya netā vai,
Manuşyam Nalanāmānam
KunjaradvīpimahişaPasyāmy asmin vane kṛtsne
5 Rte tvām mānuṣīm martyam
Tathā no Yakṣarād adya
Sābravīd vanijah sarvān
Kva nu yāsyati sārtho 'yam?

sārthavāhah sucismite.
na pasyāmi yasasvini.
sārdūlarkṣamṛgān api
hy amanuṣyaniṣevite.
na pasyāmi mahāvane,
Maṇibhadrah prasīdatu.
sārthavāham ca tam tatah:
etad ākhyātum arhasi.

#### Sārthavāha uvāca:

10 Sārtho 'yam Cedirājasya Kṣipram janapadam gantā Subāhoh satyadarsinah lābhāya, manujātmaje.

sārthavāhavacas tadā

Iti Nalopākhyāne dvādaśah sargah.

# Brhadaśva uvāca:

Sā tac chrutvānavadyāṅgī
15 Jagāma saha tenaiva
Atha kāle bahutithe
Tadāgam sarvatobhadram
Dadṛśur vaṇijo ramyam
Bahupuṣpaphalopetam
20 Nirmalasvādusalilam

sārthena patilālasā.
vane mahati dāruņe
padmasaugandhikam mahat
prabhūtayavasendhanam
nānāpakṣiniṣevitam
manohāri suśītalam.

Hab' ich, o lächelklare,
Nirgend gesehn, wo ich fahre.
Parder, Büffel, Hirsche, Bären
Seh' ich diesen Wald gebären,
In welchem sich keine Menschen nähren;
Ausser dir eine Menschengestalt
Sah ich nirgend im weiten Wald:
Sowahr uns mög' auf unserm Pfade
Geleiten des Handelsgottes Gnade!'
Da sprach sie zur ganzen Handelsschar,

Und zu dem der ihr Führer war:

'Wohin geht dieser Handelszug?

Anzeiget mir dieses ohne Trug!'

Der Karawanenführer:

'Der Zug geht in die Tschedistadt,

Wo König Suwahu die Herrschaft hat,

Des Mutter dort ist zu schauen

Eine Perle der Frauen.'

Und Damajanti, von diesem Wort

Erfreut, zog mit dem Zuge fort.

#### Fünfzehnter Gesang.

Damajanti, die lange Zeit
Allein in ihres Grams Geleit
Durch die Wälder gezogen war,
Zog nun mit einer ganzen Schar,
Und war wie sonst im Haine
Mit ihrem Gram alleine.
Über Thäler und Berge fort
Wälzte brausend von Ort zu Ort
Sich das wandernde Menschenmeer;
Da erblickte das Handelsheer
Abends in einem Waldbereich

Einen geschirmten friedlichen Teich.
Einen lieblichen, luftigen,
Kühlschattigen, blumenduftigen,
Bewohnten von Wasserlilien
Und Seerosen-Familien,
Von Waldgeflügel besuchten,
Umgebnen von weichen Buchten,
An Feuerholz und Futter reich.
Den hell-kalt-süsswassrigen Teich
Erblickten die reisematten,
Und sehnten sich in die Schatten.

Supariśrāntavāhās te Sammate sārthavāhasya Uvāsa sārthah sa mahān Athārdharātrasamaye

- 5 Supte sārthe pariśrānte Pānīyārtham girinadīm Athāpaśyata sārtham tam Te tān grāmyagajān dṛṣṭvā Samādrayanta yegena
- 10 Teşām āpatatām vegaḥ Nagāgrād iva sīrņānām Syandatām api nāgānām Mārgam samrudhya samsuptam Te tam mamarduḥ sahasā-
- 15 Hāhākāram pramuncantah Vanagulmāms ca dhāvanto Kecid dantaih karaih kecit Nihatostrāsvabahulāh Bhayād ādhāvamānās ca
- 20 Ghorān nādān vimuncanto Vrkşeşv āruhya samrabdhāh

Mit des Führers Genehmigung Ging da zur Waldrast alt und jung. Die müden Tier' entschirrt, entfrachtet, Gesiedelt ward und übernachtet. Aber in stummer Mitternacht, Als keiner der Müden mehr gewacht, Rannte vom Berg mit Schnaufen Ein Waldelefanten-Haufen, Um den Durst in dem Strom zu letzen. Den sie mit träufelndem Brunstschaum netzen. Als nun die wilden wutentbrannten Witterten ihre zahmen Verwandten. Die Karawanen-Elefanten, Stürzten, diesen das Leben zu ranben, Jene heran mit Schäumen und Schnauben. Kein Einhalt war dem Ungestüme Der wildandringenden Ungetüme; Wie losgerissne vom Bergeswipfel Auf's Thal einstürzende Felsengipfel, Wälder-zerbrechend rannten Also die Elefanten. Und dort das schlafende Menschenheer Zertraten sie ohne Gegenwehr.

niveśava mano dadhuh, viviśur vanam uttamam, velām āsādva paścimām. nihśabdastimite tadā hastivūtham upāgamat madaprasravaņāvilām, sārthajān subahūn gajān. sarve vanagajās tadā jighāmsanto madotkatāh. karinām duhsaho 'bhavat śrnganam patatam ksitau. mārgā nastā vanodbhavāh. padminyāh sārtham uttamam cestamānam mahītale. sārthikāh śaranārthinah nidrāndhā bahavo 'bhavan, kecit padbhyām hatā gajaih, padātijanasamkulāh parasparahatās tadā, nipetur dharanitale, patitā visamesu ca.

Da, aufgeschüttert, mit Schrecken wach, Floh, wer entfloh, mit Weh und Ach; Durcheinander Herr und Gesind, Greis, Mann und Kind, Von Nacht, von Furcht und vom Schlafe Mit furchtbarem Angstgeschreie, [blind; Ins Dichte oder ins Freie, Liefen sie, stürzten und rannten Vor den schnaubenden Elefanten: Von den Rüsseln diese zerbrochen, Von den Zähnen jene durchstochen, Von den Füssen andre zerstampft, Von deren Blute der Boden dampft; Ein sich in eigner Menge Erstickendes Fluchtgedränge, Ein halbreitend-halbgehender Tross, Fussgänger zwischen Kamel und Ross, Einander selbst ins Verderben zerrend, Sich die Wege der Rettung sperrend. Welche auf Bäume kletternd, Welche in Klüfte schmetternd, Welche an Stämme prallend, Welche ins Wasser fallend;

Evam prakārair bahubhir Rājan vinihatam sarvam Ārāvah sumahāms cāsīt Eşo 'gnir utthitah kaştas,

- 5 Ratnarāśir viśīrņo 'yam, Sāmānyam etad draviņam, Evam evābhibhāşanto Punar evābhidhāsyāmi, Tasmims tathā vartamāne
- 10 Damayantī ca bubudhe Apaśyad vaiśasam tatra Adrstapūrvam tad drstvā Samsaktavadanāśvāsā Ye tu tatra vinirmuktāh
- 15 Te 'bruvan sahitāḥ sarve: Nūnam na pūjito 'smābhir Tathā Yakṣādḥipaḥ śrīmān Na pūjā vighnakartṛnām Śakunānām phalam vātha
- 20 Grahā na viparītās tu,

Also von den geschickgesandten Ward, von den wütenden Elefanten, Auf vielerlei Art in einer Stunde Vernichtet und gerichtet zugrunde Die ganze reiche Handelsrunde. Da im Getös, dem schreckenden. Weltuntergangsfurcht-erweckenden, Hörte man Stimmen, die riefen Denen, die achtlos liefen: 'Ei, das ist eine Schreckensnacht; Seid nur auf euer Heil bedacht! Hier liegt, was wollt ihr denn laufen?, Ein zertretener Perlenhaufen. Ich sag' es ohne Hass und Feindschaft, Nehmet! hier ist Gütergemeinschaft. Thoren! ich sag' es abermals, Was lauft ihr über Kopf und Hals? Nehmt hier, eh sie verdarben, Die Steine von allen Farben! Wer das nimmt und sich retten kann, Der ist morgen ein reicher Mann.' Wer da nun zu nehmen geweilet, Der ward vom Verderben ereilet. Wie also ging durch den Wald in Schwung daivenākramya hastibhih samrddham sarthamandalam. trailokyabhayakārakah: trāyadhvam, dhāvatādhunā. grhnīdhvam, kim pradhāvatha? na mithvā vacanam mama vidravanti bhayāt tadā cintavadhvam sakātarāh! darune janasamksaye bhayasamtrastamānasā. sarvalokabhayanikaram. bālā padmanibheksanā uttasthau bhayavihvalā. sārthāt kecid aviksatāh, kasyedam karmanah phalam? Manibhadro mahāyaśāh, na vai Vaiśravanah prabhuh, athavā prathamani krtā. viparītam idam dhruvam, kim anyad idam āgatam?

Die grause Menschenzertrümmerung, Erwachte, entrückt durch Götterhut, Damajanti mit schwerem Mut. Sie sah die herzbewegende, Dem Himmel Furcht erregende Zerstörung, wie sie nie gesehn, Vor ihren schönen Augen stehn; Sie sah und hörte da mit Grausen Den Tod an sich vorüberbrausen. Als nun der Sturm vorüber war, Sprachen die Reste der Kaufmannschar. Die mit dem Leben entronnen: Für welche Schuld ward dieser Preis gewon-Haben unfromm laue Gemüter Nicht eifrig genug dem Gott der Güter Gedient, dem Erdeschätzehüter? Ist eine frevelnde Rotte Hier irgend mit Hohn und Spotte Begegnet dem Handelsgotte? Sind die Vögel ungewogen Über unser Haupt geflogen, Oder sind die Planeten In feindlichen Schein getreten? Aber andere sprachen da:

Apare tv abruvan dīnā Yāsāv adya mahāsārthe Pravistā vikṛtākārā Tayeyam vihitā pūrvam

- 5 Rākṣasī vā dhruvam Yakṣī Tasyāḥ sarvam idam pāpam, Yadi paśyema tām pāpām Loṣṭabhiḥ pāmsubhiś caiva Avaśyam eva hanyāma
- 10 Damayantī tu tac chrutvā
  Hrītā bhītā ca samvignā
  Āśankamānā tat pāpam
  Aho mamopari vidheḥ
  Nānubadhnāti kuśalam;
- 15 Na smarāmy asubham kimcit Karmaņā manasā vācā, Nūnam janmāntarakṛtam Apascimām imām kaṣṭām Bhartṛrājyāpaharaṇam
- 20 Bhartrā saha viyogaś ca Nirnāthatā, vane vāso Athāparedyuh samprāpte Deśāt tasmād vinişkramya Bhrātaram pitaram putram

Das Weib, das man sah,
Gekleidet wie eine nicht kluge,
Kommen zu unserm Zuge,
Die magere, bleiche, hässliche,
Hat uns gebracht dies Grässliche.
Sie ist wohl, die mit dem langen Leib,
Ein Riesenkind, ein Riesenweib,
Oder eine der Elfen; [helfen!
Wenn wir sie sehn, so mög' ein Gott ihr
Mit Schollen, Steinen, Stangen, Rohren,
Stecken,

Mit Fäusten wollen wir sie niederstrecken, Die Unheilstifterin, das Weib unsauber, Das diese Karawane schlug mit Zauber. Als Damajanti die Reden vernahm, Entwich sie in den Wald vor Scham, Vor Gram, vor Furcht und Bangen: 'O Zorn des Schicksals, über mich ergangen! O Glück, wie schnell zerronnen! Für welche Schuld ward dieser Preis gejňatidravyavinakrtah: nārī hy unmattadarśanā krtvā rūpam amānusam, māyā paramadāruņā. Piśaci va bhayamkari, nātra kāryā vicāraņā. sārthaghnīm naikaduhkhadām, trnaih kāsthaiś ca muştibhih sārthasva kila krtvakām. vākvam tesām sudāruņam prādravad vatra kānanam. ātmānam paryadevayat: samrambho dāruno mahān! kasyedam karmanah phalam? krtam kasyacid anv api kasvedam karmanah phalam? pāpam āpatitam mahat. āpadam prāptavaty aham: svajanāc ca parājayah, tanayābhyām ca vicyutih, bahuvyālanişevite. hataśistā janās tadā śocante vaiśasam krtam sakhāyam ca narādhipa.

Nichts Unschönen erinnr' ich mich, Das irgend gegen einen ich Gethan, gesagt, gesonnen; [nen? Für welche Schuld ward dieser Preis gewon-Es ist wohl von mir ein schwer Vergehn In einem vorigen Leben geschehn, Das ich in diesem nun habe Zu büssen bis zum Grabe Durch solche Schmacherleidung, Von Gatten und Reich die Scheidung, Von Eltern und Kindern die Trennung, Die einsame Weltdurchrennung, Des Beschützers Entbehrung, Im Schlangen-Tigerwald die Kummer-Gramverzehrung.'

Doch als es Tag geworden war, Da brachen der zertretenen Schar Überbleibsel vom Schreckensort Auf, und setzten die Reise fort, Leid um Verlorne tragend, Asocat tatra Vaidarbhī: Yo 'pi me nirjane 'ranye Sa hato hastiyūthena; Prāptavyam suciram duḥkham

- 5 Nāprāptakālo mriyate Yan nāham adya mrditā Na hy adaivakrtam kimcin Na ca me bālabhāve 'pi Karmanā manasā vācā,
- 10 Manye svayamvarakrte Pratyākhyātā mayā tatra Nūnam tesām prabhāvena Evamādīni duhkhārtā Pralāpāni tadā tāni
- 15 Hataśeşaih saha tadā Agacchad rājaśārdūla Gacchantī sācirād bālā Sāyāhne Cedirājasya Atha vastrārdhasamvītā
- 20 Tām vihvalām krśām dīnām

Um Brüder, Väter, Söhne, Freunde klagend. Da war in Damajanti's Brust Nur ein Verlust, Doch heissere Schmerzensflammen Als in allen andern zusammen. Still klagte die Widarbamaid: 'Um welche Schuld kam dieses Leid? Dass dem von mir in dieser öden Leere Begegneten Menschenmeere Die Elefanten den Tod gebracht, Das hat mein Missgeschick gemacht, Das ich noch werde müssen Mit langen Schmerzen büssen. Man stirbt nicht ohne Verhängnis! Ich fühl's in dieser Bedrängnis, Wahr ist das alt-gehörte Wort, Da hier am Ort Hat dieses Herz, so schwer bekümmert,

kim nu me duşkrtam krtam? samprāpto 'yam janārnavah, mandabhāgyān mamaiya tat. nūnam adyāpi vai mayā. śrutam vrddhānuśāsanam, hastiyūthena duhkhitā. narāņām iha vidyate. kimcit pāpakrtam krtam vad idam duhkham āgatam. lokapālāh samāgatāh Nalasyārthāya devatāh, viyogam praptavaty aham. sā vilapya varānganā Damavantī pativratā brāhmanair vedapāragaih candralekheva śāradī. puram āsādayan mahat Subāhoh satyadarśinah. praviveśa purottamam. muktakeśim amāriitām

Kein Elefantentritt zertrümmert. Ja! nichts geschieht hier ohne Geschick, Und nichts ohn' einen Götterblick. Dennoch hab ich von Kindheit an Nichts Böses, das ich gedenken kann, Gesagt, gethan, gesonnen, In Wort, Gedanken oder Werk begonnen. Ich denke, bei der Gattenwahl, Dass ich die Götter verschmäht um Nal, Das soll von Himmlischen gerochen werden Mit meinem Jammer und dem Weh auf Erden. Mit so anhebenden Klagen schritt Damajanti, die um den Gatten litt, Scheu auf den Spuren ziehend, Und vor den Blicken fliehend, Her hinter'm übrigen Volke, Dem neuen Mond gleich hinter dunkler Wolke.

### Sechzehnter Gesang.

Also gelangte wandermatt Damajanti zur Tschedistadt, Und ging ein zu den Thoren, Sinnend in Schmerz verloren; Mit dem Gewand geschürzet,
Das ihr Nala gekürzet,
Mit kummergewachsnem, gelös'tem Haar,
Das um die Brust ihr Mantel war.

Digitized by Google

Unmattām iva gacchantīm Pravisantīm tu tām dṛṣṭvā Anujagmus tatra bālā Sā taiḥ parivṛtāgacchat

- 5 Tām prāsādagatāpaśyad Dhātrīm uvāca: gacchainām Janena kliśyate bālā Tādrg rūpam ca paśyāmi, Unmattaveṣā kalyānī,
- 10 Sā janam vārayitvā tam Āropya vismitā rājan Evam apy asukhāviştā Bhāsi vidyud ivābhreşu, Na hi te mānuşam rūpam
- 15 Asahāyā narebhyaś ca Tac chrutvā vacanam tasyā Mānuṣīm mām vijānīhi Sairandhrīm jātisampannām Phalamūlāśanām ekām
- 20 Asamkhyeyaguno bhartā Bhaktāham api tam vīram

Die Tschedibewohner stutzten Der nahenden seltsam geputzten; Und wo sie schritt, da liefen Die Kinder ihr nach und riefen. Und begleitet von solchem Tross Gelangte sie nahe dem Königsschloss. Dort, auf Palastes-Zinnen stehend, Die Königsmutter, jene sehend, Sprach gewendet zur Amme: 'Geh! jene rauchumhüllte Schönheitsflamme, Die geblasste, gemagerte, Vom Volksgedränge belagerte, Zufluchtsuchende hole mir! Ich sehe solche Gestalt an ihr, Sie könnte, es will mir deuchten, Mein ganzes Haus erleuchten.' Da ward jene hervorgezogen Aus den drängenden Volkeswogen, Und entführet von hinnen Zu des Palastes Zinnen; Doch fragend, staunend, wandte Die Königsmutter sich zu Damajante: 'Auch unter solchen Jammers Druck

dadrśuh puravāsinah. Cedirājapurīm tadā grāmiputrāh kutūhalāt. samīpam rājavesmanah. rājamātā janair vṛtām. ānayeha mamāntikam. duhkhitā śaranārthinī. vidyotavati me grham Śrīr ivāvatalocanā. prāsādatalam uttamam Damayantim aprechata: bibharsi paramam yapuh, śamsa me kāsi kasva vā. bhūsanair api varjitam. nodvijasy amaraprabhe. Bhaimi vacanam abravīt: bhartāram samanuvratām, bhujisyām kāmavāsinīm, vatrasāvampratisravām. mām ca nityam anuvratah, chāyevānugatā pathi.

Trägst du am Leibe solchen Schmuck, Der strahlend bricht gleich Blitzen Aus des Gewölkes Ritzen. Wer bist du? wessen? woher entwallt? Denn nicht menschlich ist deine Gestalt, Wiewohl entblösst der Gewande. Wie gehest du durch die Lande Ohne Geleit und fürchtest nicht Die Menschen, o unsterbliches Licht!' Da sie dieses Wort vernommen, Sprach Bima's Tochter unbeklommen: 'Waltende über das Hofgesind! Wisse, ich bin ein Menschenkind, Eine arbeitgeübte Gattenverlustbetrübte Handwerkerin von edler Zucht, Die anständige Dienste sucht, Landdurchwandernd; Früchte, Wurzeln sind mein Schmaus;

Einsam, wo es Abend wird, da ist mein Haus. Einen zahllostugendbegabten, Edel-reichen, liebgehabten, Treuergebnen Ehgemahl, Tasya daivāt prasango 'bhūd Dyūte sa nirjitas caiva Tam ekavasanam vīram Āsvāsayantī bhartāram

- 5 Sa kadācid vane vīraḥ Kṣutparītas tu vimanās Tam ekavasanā nagnam Anuvrajantī bahulā Tato bahutithe kāle
- 10 Vāsaso 'rdham paricchidya
  'Tam mārgamāņā bhartāram
  Sāham kamalagarbhābham
  Na vindāmy amaraprakhyam
  Tām aśruparipūrņākṣīm
- 15 Rājamātābravīd ārtām Vasasva mayi kalyāņi, Mṛgayişyanti te bhadre Api vā svayam āgacchet Ihaiva vasatī bhadre
- 20 Rājamātur vacah śrutvā

Einen Gatten meiner Wahl, Dem ich folgte wie sein Schatten, Ich verlor denselben Gatten, Dessen Los, o Königin, War allzu grosser Ungewinn. Um sein Gut im Spiel betrogen, Ist er in den Wald gezogen, In armseligem Stande, Mit einem einz'gen Gewande. Ihn zu trösten, in den Wald Bin ich da ihm nachgewallt. Allda bei einer Gelegenheit, Gespornt von des Hungers Verwegenheit, Hat er, zum Unglück geboren, Sein einziges Kleid noch verloren; Denn wen die Götter bestimmen zum Leid. Dem raubt ein Wind, ein Vogel, sein Kleid. Ihn den nackten im Kummer Begleit'ich manche Nacht durch ohne Schlum-Drauf irgendwo vor Müdigkeit entschlafen -Ich weiss nicht, welch Versehn an mir zu strafen?.

Verlässt er mich im Schöss des Schlafs und Leides.

atimātram sma devane; vanam eka upeyivān. unmattam iva vihvalam aham apy agamam vanam. kasmimścit kāranāntare tad apv ekam vvasarjavat. unmattavad acetasam na svapāmi niśās tadā. suptām utsrjya mām kvacit tvaktavān mām anāgasam. dahvamānā divāniśam apaśyanti hrdi priyam priyam praneśvaram prabhum. vilapantīm tathā bahu Bhaimīm ārtatarā svavam: prītir me paramā tvayi. bhartāram puruşā mama, paridhāvan nitas tatah. bhartāram upalapsyase. Damayantī vaco 'bravīt:

Und nimmt mit fort die Hälfte meines Kleides. Ihn such' ich nun bei Tag und Nacht, Des Aug' in meinem Herzen wacht, Und kann den göttergleichen Mit meinem Blick nicht erreichen. Er soll mein halbes Kleid mir geben, Oder mein auch nur halbes Leben Nehmen soll er, der Meister Und Herr meiner Lebensgeister. Die Kleideshälfte geht nach ihrer andern. So geht dies Ich nach seinem zweiten wan-Ihr der also schmerzergossnen, [dern.' Gattensehnsuchtsthränumflossnen. Der so betrübten erwiderte doch Die Königsmutter betrübter noch: 'Jammerbeglückte, wohne hier! Grosse Freude hab' ich an dir. Dir suchen sollen von heute Deinen Gatten meine Leute. Vielleicht umirrend kommet er Auch selbst hieher. Hier wohnend, Herrliche! ohne Bangen, Wirst du gewiss den Gatten erlangen.' Der Königsmutter Wort vernehmend,

Samayenotsahe vastum Ucchiştam naiva bhuñjîyām, Na cāham puruṣān anyān Prārthayed yadi mām kaścid

- 5 Vadhyaś ca te 'sakrn manda Bhartur anveşanārtham tu Yady evam iha vatsyāmi Ato 'nyathā na me vāso Tām prahrstena manasā
- 10 Sarvam etat karişyāmi, Evam uktvā tato Bhaimīm Uvācedam duhitaram Sairandhrīm abhijānīşva Vayasā tulyatām prāptā
- 15 Etayā saha modasva Tatah paramasamhrstā Damayantīm upādāya

tvavi vīraprajāvini: na kurvām pādadhāvanam, prabhāsevam kathamcana. dandvas te sa pumān bhavet, iti me vratam āhitam: paśyevam brahmanan aham. tvatsakāśe na samśavah, vartate hrdaye kvacit. rājamātedam abravīt: distyā te vratam īdrśam! rājamātā viśām pate Sunandām nāma Bhārata: Sunande devarūpiņīm, sakhi tava bhavatv iyam, nirudvignamanāh sadā. Sunandā grham āgamat sakhībhih parivāritā.

Iti Nalopākhyāne trayodaśah sargah.

### Brhadaśva uvaca:

20 Utsrjya Damayantīm tu Dadarša dāvam dahyantam Tatra susrāva sabdam vai Nalo rājā viśām pate mahāntam gahane vane. madhye bhūtasya kasyacit:

Sprach Damajanti, den Schmerz bezähmend: 'Bei dir, Heldengebärerin, Wohn' ich, so du Gewährerin Mir wirst einer Bedingung, Dass ich nicht zu Vollbringung Niedrer Dienste verbunden sei, Dir dienend, und von andern frei; Dass ich nicht in den Mund muss fassen Speise von andern übrig gelassen, Und gar auch reden mit keinem Mann. So mich einer begehrt alsdann, Den müssest du strafen, den Thoren, Ihn töten! Dieses Gelübde hab' ich beschwo-Nur, um der Gattenforschung wegen, [ren. Will ich Verkehr mit Brahmanen pflegen. Gewährest du das, so wohn' ich hier; Anders gefällt keine Wohnung mir. Zu ihr darauf aus erfreutem Sinn

Sagte die Mutter-Königin: 'All das gewähr' ich, betrübte! Gesegnet sei dein Gelübde!' Dann rief sie aus dem innern Haus Ihre Tochter Sunanda heraus: Die kam geschritten im Glanze, Umringt vom Gespielinnenkranze. Die Mutter sprach: 'Sunande! Sieh hier im dürft'gen Gewande Die edle Magd, dir gleich an Jahren, Aber die mehr als du erfahren. Diese liebe und ehre, Dass sie dich bild' und lehre, Und wohnend hier ohne Reue Mit dir sich ergötz' und erfreue!' Sunanda, erfreut durch dieses Wort, Nahm jene im Jungfrauenchor mit fort; So wohnte nun Damajanti dort.

Der König aber, nachdem er Damayantî verlassen, sah eine grosse Feuerlohe, welche im Waldesdickicht brannte. Daselbst hörte er die Stimme irgend eines leben-

Abhidhāva Nalety uccaih Mā bhair iti Nalaś coktvā Dadarśa nāgarājānam Sa nāgah prānjalir bhūtvā 5 Uvāca: mām viddhi rājan Mayā pralabdho maharşir Tena manyuparītena Tiṣṭha tvam sthāvara iva Ito netā hi, tatra tvam

10 Tasya śāpān na śakto 'smi Upadekṣyāmi te śreyas, Sakhā ca te bhaviṣyāmi, Laghuś ca te bhaviṣyāmi, Evam uktvā sa nāgendro

15 Tam grhītvā Nalah prāyād Ākāśadeśam āsādya Utsraṣṭukāmam tam nāgah Padāni ganayan gaccha Tatra te 'ham mahābāho

20 Tatah samkhyātum ārabdham

Punvaśloketi casakrt. madhyam agneh praviśya tam śavānam kundalīkrtam. vepamāno Nalam tadā nāgam Karkotakam nrpa. Nāradah sa mahātapāh, śapto 'smi manujādhipa: yāvad eva Nalah kvacit śāpān moksvasi matkrtāt. padād vicalitum padam. trātum arhati mām bhavān, matsamo nāsti pannagah, śighram ādāya gaccha mām. babhūvāngusthamātrakah. deśam dāvavivarjitam. vimuktam krsnavartmanā punah Karkotako 'bravīt: svāni Naisadha kānicit, śrevo dhasyami yat param. adaśad daśame pade,

#### den Wesens aus des Feuers Mitte:

'Komm herbei, Nala!' so rief es mit lauter Stimme. 'Punyaçlôka!' tönte es wieder und immer wieder!

'Fürchte dich nicht!' rief Nala und betrat die Mitte des Feuers. Und allda erblickte er einen Schlangenkönig, der ringförmig gekrümmt dalag. Selbiger Drache nahm die Haltung eines demütig Bittenden an und sprach bebend zu Nala:

'Wisse, o männergebietender König, dass ich der Drache Karkotaka bin. Zum Narren gehalten hab' ich einmal den grossen Heiligen Nårada, den grossen Büsser; und da ward ich von diesem, dieweil ihn der Zorn übermannte, verflucht: "Stehe du nur standhaft, bis dass einmal Nala dich von hinnen führen wird; dann sollst du von dem Fluche, den ich jetzt ausgestossen, befreit sein." Um solches seines Fluches willen bin ich nun nicht imstande, einen Schritt mich vom Platze zu rühren. Ich werde dir den Weg zeigen zu deinem Glücke; nur wollest du mich retten! Auch dein Freund werd' ich sein; es giebt keine Schlange, die es mit mir aufnähme. Auch werd' ich dir ganz leicht sein. Gehe nur schnell aus der Lohe, sobald du mich aufgehoben.'

Also sprach der Schlangenkönig und machte sich daumengross. Da nahm ihn Nala in die Hand und ging in die vom Brande freie Gegend. Als er eine Stelle des Äthers erreicht, eine vom rauchenden Feuer befreite, und jenen fahren zu lassen begehrte, so sprach der Drache Karkotaka wiederum:

'Gehe, deiner Schritte etwelche abzählend, o Nishadher; dabei werd' ich dir, o starkarmiger Mann, ein Glück verleihen, über welches nichts geht.'

Und jener begann alsobald zu zählen. Und beim Schritte zehn fühlte er des Drachen Zähne, und da er also gebissen worden, da entschwand ihm seine leibliche

Tasya daştasya tad rüpam Sa drştvā vismitas tasthāv Svarūpadhārinam nāgam Tatah Karkotako nāgah

- 5 Mayā te 'ntarhitam rūpam Yatkṛte cāsi nikṛto Viṣena sa madīyena Viṣena samvṛtair gātrair Tāvat tvayi mahārāja
- 10 Anāgā yena nikṛtas Krodhād asūyayitvā tam Na te bhayam mahāvīra Brahmavidbhyaś ca bhavitā Rājan, viṣanimittā ca
- 15 Samgrāmeşu ca rājendra Gaccha rājan nitah sūto Samīpam Rtuparņasya, Ayodhyām nagarīm ramyām Sa te 'kṣahṛdayam dātā
- 20 Ikşvākukulajah śrīmān, Bhavişyasi yadākşajñah, Sameşyasi ca dārais tvam, Rājyena tanayābhyām ca,

ksipram antaradhīvata. ātmānam vikrtam Nalah, dadarśa ca mahipatih. santvavan Nalam abravit: na tvām vidyur janā iti. duhkhena mahatā Nala, tvavi duhkham nivatsvati. yāvat tvām na vimoksyati, duhkham vai sa nivatsyati. tvam anarho janādhipa, raksā me bhavatah krtā. damstribhyah śatruto 'pi vā matprasādān narādhipa. na te pidā bhavişyati śaśvaj jayam avāpsyasi. Vāhuko 'ham iti bruvan sa hi vedāksanaipunam, adva vai Nisadheśvara. rājāśvahrdayena vai, mitram caiva bhavişyati. śreyasa yoksyase tada mā sma śoke manah krthāh, satyam etad bravīmi te.

Gestalt. Dagegen sah der Erdenfürst mit Staunen, dass der Drache wieder seine ursprüngliche Gestalt angenommen.

Darauf sprach der Drache Karkotaka zu Nala also:

'Verschwunden ist durch mich deine Gestalt, auf dass die Menschen dich nicht mehr erkennen. Der aber, um deswillen du, o Nala, durch so schweres Leid gekränkt worden bist, der wird wegen meines Giftes unter schwerem Leide in dir wohnen, und solange er dich, dessen Glieder von meinem Gifte durchdrungen sind, nicht frei lassen wird, so lange wird er gewisslich in deinem Leibe leidvoll wohnen. Durch mich ist deine einstige Befreiung möglich gemacht: denn ich habe in meinem Zorn dem weh gethan, durch den du Schuldloser, der solches nimmer verdient hat, so schwere Kränkung erfahren, o Menschenfürst! Nun sollen dir nicht mehr dräuen, du grosser Held, spitzzähnige Tiere, nicht mehr Feinde, nicht brahmanische Weise: denn ich bin dir gnädig gesinnt, o König! Kein Gift soll je dir Qualen bereiten, und in den Schlachten, o Herr über die Könige, wirst du allezeit Sieg erringen. Zeuch denn von hinnen, o König, vor das Antlitz Rituparnas, - denn dieser kennt die Würfelkunst, - hin gen Ayôdhyâ, in die liebliche Stadt, heute noch, o Herr von Nishadha! Es wird selbiger König dir die Würfelwissenschaft geben, er wird sie dir geben gegen deine Rossewissenschaft: auch dein Freund wird er werden, der stattliche Spross vom Ikshvåku-Und dann, wenn du würfelkundig sein wirst, dann wird das Glück dein Bundesgenosse sein, und du wirst wieder zu deinem Ehegemahl kommen — hänge nicht dem Kummer nach! -, wieder kommen zu deinem Königreiche und den Kindern.

Svarūpam ca yadā drastum Samsmartavyas tadā te 'ham Anena vāsasā channah Ity uktvā pradadau tasmai 5 Evam Nalam ca samdisya Nāgarājas tato rājams icchethās tvain narādhipa, vāsas cedam nivāsayeh. svam rūpam pratipatsyase. divyam vāsoyugam tadā. vāso dattvā ca Kaurava tatraivāntaradhīyata.

Iti Nalopākhyāne caturdaśah sargah.

## Brhadaśva uvāca:

Tasmin nantarhite nāge
10 Rtuparņasya nagaram
Sa rājānam upātisthad
Asvānām vāhane yuktah,
Arthakrcchresu caivāham
Annasamskāram api ca
15 Yāni silpāni loke 'smin
Sarvam yatisye tat kartum,

prayayau Naişadho Nalah, prāviśad daśame 'hani. Vāhuko 'ham iti bruvan, pṛthivyām nāsti matsamah, praṣṭavyo naipuṇeṣu ca, jānāmy anyair viśeṣataḥ. yac caivānyat suduṣkaram Rtuparṇa bharasva mām.

## Rtuparņa uvāca:

Vasa Vāhuka, bhadrain te,

sarvam etat karişyasi.

Wahrheit ist es, was ich dir sage. Und so du deine eigene Gestalt zu sehen begehrest, o Männeroberherr, dann müssest du mein gedenken und dieses Kleid hier anziehen. Bist du mit diesem Gewande bedeckt, so wirst du alsobald deine Gestalt wiedererlangen.'

Mit diesen Worten übergab er ihm einen Zaubermantel mit Unterkleid.

Wie er also Nala unterwiesen und ihm das Gewand gegeben, so verschwand der Drachenkönig an selbigem Orte.

So lautet im Nalaliede der vierzehnte Gesang.

#### Neunzehnter Gesang.

Als der Schlangenkönig verschwunden, Ging, der einen Knechtesleib gefunden, Der Nischadafürst, den Dienstesherrn Zu suchen, den König Ritupern; Zudem auch sein Fuhrmann Warschneja schon Gekommen war und ihm dient' um Lohn. Denn Ritupern, mit grosser Brunst Liebend die Wagenlenkekunst, Dingte, um sie zu lernen, Fuhrmänner aus allen Fernen. Als nun, satt der Wanderplage, Der gehende Fürst am zehnten Tage Zur Stadt Ajodia gekommen war, Stellt' er sich dort dem König dar. 'Ich bin der Fuhrmann Wahuka, (Also sprach er zum König da)

Es ist in Lenkung der Pferde
Mir niemand gleich auf der Erde;
Ich lasse sie hundert Meilen
An einem Tage eilen.
Ich hab' auch sonst noch manche Kraft
Und manche besondre Wissenschaft;
Zu jedem schweren Geschäfte
Hab' ich Geschick und Kräfte.
In Kunst, die Speisen zu bereiten,
Kann auch mit mir kein andrer streiten.
Und was sonst nur von Dingen
Schwer und mit Kunst zu vollbringen,
Das kann ich thun und thu' ich gern;
Dinge mich, König Ritupern!'
Ritupern:

'Wahuka, wohn' hier als Fuhrmann nun,

Sīghrayāne sadā buddhir Sa tvam ātiṣṭha yogam tam Bhaveyur, aśvādhyakṣo 'si, Tvām upasthāsyataś caiva

- 5 Etābhyām ramsyase sārdham, Evam ukto Nalas tena Rtuparņasya nagare Sa vai tatrāvasad rājā Sāyam sāyam sadā cemam
- 10 Kva nu sā kşutpipāsārtā Smarantī tasya mandasya, Evam bruvantam rājānam Kām enām śocase nityam, Āyuşman, kasya vā nārī
- 15 Tam uvāca Nalo rājā: Āsīd bahumatā nārī, Sa vai kenacid arthena Viprayuktah sa mandātmā Dahyamānah sa śokena
- 20 Niśākāle smarams tasyāh

Und was dir lieb ist, magst du thun; Am Schnell-Laufe der Pferde Ist meine Lust auf der Erde. Sei gesetzt über meinen Stall, Dass schnell-laufig mir werden all Meine Ross', und zum Solde Empfängst du hundert im Golde. Es sollen dir auch zur Seite stehn, Und immer an die Hand dir gehn Warschneja, mein guter Lenker, Und Dschiwala, mein alter Rosseschwenker, Nebst noch anderen vielen, Die rennen nach gleichen Zielen; Mit ihnen magst du dich ergötzend spielen, Und was dir lieb ist magst du thun; Wahuka, wohn' hier als Fuhrmann nun!' So angeredet und gedingt, Wohnte nun Nala von Ehr' umringt Dort beim Könige Ritupern, Vom Reich und seiner Gattin fern, In Knechtsgestalt, der Verbannte, Mit dem Warschneja, der ihn nicht erkannte. Aber an jedem Abend, Die Rosse gefüttert habend,

dhrivate me viśesatah. vena śighrā havā mama vetanam te śatam śatā. nityam Vārspeyajīvalau, vasa vai mayi Vāhuka. nyavasat tatra pūjitah sahavārsnevajīvalah. Vaidarbhīm anucintayan, ślokam ekam jagada ha: śrāntā śete tapasvinī kam vā sādvopatisthati? niśavam Jivalo 'bravit: śrotum icchāmi Vāhuka yam evam anusocasi? mandaprajñasya kasyacit tasyādrdhataram vacah. tayā mando vyayujyata, bhramaty asukhapiditah. divārātram atandritah ślokam ekam sma gāyati.

Sang König Nal im einsamen Stalle, Den einen Vers mit betrübtem Schalle: 'Wo wird die fromme müde nun Im Hunger und im Kummer ruhn, An ihren Gatten denkend, In Schmerz die schönen Augenlider senkend! Zum also singenden bei Nacht Sprach einst Warschneja, der noch gewacht: 'Wer ist denn die, um die du klagest, Und stets den einen Vers nur sagest? O Wahuka, jung bleibe dein Leib! Sage, wer ist sie? wessen Weib? Nal sprach: 'das Weib eines Thoren, Der Geld und Verstand verloren, Der hielt nicht, was vor den Ohren Der Götter er geschworen. Der, bei einer Gelegenheit Von ihr getrennt, nun lange Zeit, Von Schmerz und Gram verwirret, Durch fremde Länder irret, Vom Weh gepeinigt Tag und Nacht, Doch in der Nacht, wenn er ihrer gedacht, Singt er den Vers den einen, Und lernt sonst weiter keinen;

Sa vibhraman mahīm sarvām Vasaty anarhas tadduḥkham Sā tu tam puruṣam nārī Tyaktā tenālpapunyena,

5 Ekā bālānabhijnā ca Kṣutpipāsāparītāngī, Śvāpadācarite nityam Tyaktā tenālpabhāgyena Ity evam Naiṣadho rājā

10 Ajnātavāsam nyavasad

kvacid āsādya kimcana punar evānusamsmaran. krcchre 'py anugatā vane duṣkaram yadi jīvati, mārgāṇām, atathocitā, duṣkaram yadi jīvati, vane mahati dāruṇe mandaprajñena, māriṣa. Damayantīm anusmaran rājñas tasya nivesane.

Iti Nalopākhyāne pañcadaśah sargah.

### Brhadaśva uvāca:

Hṛtarājye Nale Bhīmaḥ
Dvijān prasthāpayāmāsa
15 Samdideśa ca tān Bhīmo
Mṛgayadhvam Nalam yūyam
Asmin karmaṇi sampanne
Gavām sahasram dāsyāmi
Agrahārāmś ca dāsyāmi
20 Na cec chakyāv ihānetum
Jñātamātre 'pi dāsyāmi

sabhārye preşyatām gate
Naladarśanakānkṣayā.
vasu dattvā ca puṣkalam:
Damayantīm ca me sutām.
vijnāte Niṣadhādhipe
yo vas tāv ānayiṣyati
grāmam nagarasammitam.
Damayantī Nalo 'pi vā,
gavām daśa śatam dhanam.

Der unstät so die ganze Welt durcheilet, Da wo er weilt, in Schmach und Kummer weilet.

Und seinen Jammer mit sich selber teilet.
Doch jene, die ihm nachgeschritten
Im Elend, in des Waldes Mitten,
Verlassen, aufgegeben, [Leben,
Ein Wunder ist's, wenn sie noch ist am
Die Jungfrau, einsam, weg-unkundig,
Nicht das verdienend, lächelmundig,
Von Not und Tod umgeben;

[Leben,
Ein Wunder ist's, wenn sie noch ist am
Im wilden Wald, bewohnt von wilden
Tieren und Räuber-Mördergilden,
Wo sie ein ehrunwerter
Unseliger verkehrter
Verlassen hat, o Verehrter!
Die Kunde hab' ich aus seinem Munde,
Und seitdem in nächtlicher Stunde
Sing' ich den Vers, den er gesungen,
Ihm nach, von seinem Schmerz durchdrungen.'

### Zwanzigster Gesang.

Bima der Fürst — als König Nal, Der Bimatochter Ehgemahl,
Im Spiel um sein Reich betrogen,
War ins Elend gezogen;
Ihn zu suchen auf allen Bahnen
Sandte Bima hinaus Brahmanen,
Erteilend Gold und reiches Gut,
Und sprach zu ihnen hochgemut:
'Suchet Nal den Verbannten.

Und mein Kind Damajanten!
Wenn dieses Geschäft ist ausgeführt,
Der Nischadafürst ist ausgespürt,
Demjenigen, der meine Kinder
Mir herbringt, geb' ich tausend Rinder,
Dazu mit fruchtreichen Strecken
Einen stadtgleichen Flecken.
Doch wenn es auch nicht mag gelingen
Damajanti und Nal zu bringen;

Liebich, Sanskrit-Lesebuch.

Ity uktās te yayur hṛṣṭā
Purarāṣṭrāṇi cinvanto
Naiva kvāpi prapaśyanti
Tataś Cedipurīm ramyām
5 Vicinvāno 'tha Vaidarbhīm
Puṇyāhavācane rājñaḥ

Punyāhavācane rājňah Mandam prakhyāyamānena Nibaddhām dhūmajālena Tām samīkṣya viśālākṣīm 10 Tarkayāmāsa Bhaimīti

Suda

Yatheyam me purā dṛṣṭā Kṛtārtho 'smy adya dṛṣṭvemām Pūrṇacandranibhām śyāmām

- 15 Kurvantīm prabhayā devīm Cārupadmaviśālākṣīm Iṣṭām samastalokasya Vidarbhasarasas tasmād Malapaṅkānuliptāṅgīm
- 20 Paurņamāsīm iva nisām Patisokākulām dīnām Vidhvastaparņakamalām Hastihastaparāmṛṣṭām

Wer mir nur ansagt, wo sie sind, Dem geb' ich zehnmal hundert Rind.' So angesprochen, die frohen Brahmanen Gingen hinaus auf allen Bahnen, Gegen alle vier Erdenränder, Suchend durch Reiche, Städt' und Länder, Den Nischadafürsten und sein Gemahl; Doch nirgend sahn sie in Berg und Thal Das Bimakind und den König Nal. Da betrat Sudew', ein Brahmane, Die Tschedistadt, die wohlgethane, Und sie durchspürend mit Forschejagd, Sah er stehn die Widarbamagd, Im Königsschloss, im tiefen Schleier, Bei eines Königsfestes Feier, Zur Seite der jungen Sunande Stand sie im Trauergewande, Neben der Jungfrau die des Gatten Beraubte, wie neben dem Licht sein Schatten. Die hohe Gestalt, in Gram gebückt, Der Schmuck der Frauen, ungeschmückt,

brāhmaṇāh sarvatodiśam Naisadham saha bhāryayā, Nalam vā Bhīmaputrikām. Sudevo nāma vai dvijah apaśyad rājaveśmani Sunandāsahitām sthitām rūpeṇāpratimena tām prabhām iva vibhāvasoh. adhikam malinām kṛśām kāraṇair upapādayan.

Sudeva uvāca:

tathārūpeyam aṅganā. lokakāntām iva Śriyam cāruvṛttapayodharām sarvā vitimirā diśaḥ Manmathasya Ratīm iva pūrṇacandraprabhām iva daivadoṣād ivoddhṛtām mṛṇālīm iva coddhṛtām Rāhugrastaniśākarām śuṣkasrotām nadīm iva vitrāsitavihaṅgamām vyākulām iva padminīm

Der verdunkelte Edelstein, Die Sonne die verloren den Schein. Das welteinzige Schönheitsgeschmeid. Zweifach verhüllt, vom dunkeln Kleid, Und dunkleren Leid, Mit den Augen wie Sonnen Von Nebelnetzen umsponnen; Wie dies Licht, das umnachtete, Die scheinlos unbeachtete, Sudewa dort betrachtete, Sprach er im schönheitshellen Sinn: 'Es ist doch die Widarberin. Ich sehe das Bild, das ganze, Wie damals es stand im Glanze, Als von ihr erkoren zu werden Dar sich stellten die Fürsten der Erden, Als um den irdischen Sonnenstrahl Kamen die Götter vom Himmelssaal Zu Damajanti's Gattenwahl. Hell wird nun das Geschicke, Da ich sie hier erblicke.

Sukumārīm sujātāngīm Dahyamānām ivārkeņa Rūpaudāryaguņopetām Candralekhām iva navām

- 5 Kāmabhogaiḥ priyair hīnām Deham dhārayatīm dīnam Bhartā nāma param nāryā Eṣā hi rahitā tena Duşkaram kurute 'tyantam
- 10 Dhārayaty ātmano deham, Imām asitakesāntām Sukhārhām duhkhitām drṣṭvā Kadā nu khalu duhkhasya Bhartuh samāgamāt sādhvī
- 15 Asyā nūnam punarlābhān Rājā rājyaparibhrastah Tulyasīlavayoyuktām Naisadho 'rhati Vaidarbhīm Yuktam tasyāprameyasya
- 20 Samāśvāsayitum bhāryām Aham āśvāsayāmy enām Adrstapūrvām duḥkhasya

Evam vimršya vividhaih
25 Upāgamya tato Bhaimīm
Aham Sudevo Vaidarbhi,
Bhīmasya vacanād rājňas
Kuśalī te pitā, rājňi,
Āyuṣmantau kuśalinau
30 Tvatkrte bandhuvargāś ca
Anveṣṭāro brāhmaṇāś ca
Abhijňāya Sudevam tam

So sprach Sudewa der Brahman,
Und trat die Damajanti an,
Wo sie einsam in froher Schar
Mit ihren Schmerzgedanken war:
'Ich bin der Sudewa, o Bimakind,
Dessen Freunde deine Brüder sind;
Auf Bima's deines Vaters Wort
Komm' ich dich suchend an diesem Ort.
Dein Vater ist wohl, des Reichs zu walten,
Wohl deine Mutter, im Haus zu schalten,
Und deine Brüder sind wohlbehalten;
Wohlgedeihend nicht minder

ratnagarbhagrhocitām mrnālīm iva coddhrtām mandanārhām amanditām vyomni nīlābhrasamvrtām hīnām bandhujanena ca bhartrdarśanakānksavā. bhūsanam bhūsanair vinā, śobhamana na śobhate. hīno yad anayā Nalah na śokenapi sidati. śatapattravateksanam mamāpi vvathate manah. pāram yāsyati vai śubhā Rohiņī śaśino yathā? Naisadhah prītim esvati punar labdhvā ca medinīm. tulvābhijanasamvrtām tam ceyam asitekşanā. vīrvasattvavato mayā patidarśanalālasām. pūrņacandranibhānanām duhkhārtām dhyānatatparām.

Brhadaśva uvāca:

kāraņair lakṣaṇais ca tām Sudevo brāhmaņo 'bravīt: bhrātus te dayitaḥ sakhā, tvām anveṣtum ihāgataḥ. jananī bhrātaras ca te, tatrasthau dārakau ca tau. gatasattvā ivāsate, bhramanti sataso mahīm. Damayantī Yudhisthira

Sind deine dort weilenden Kinder. Gleichwohl sitzt die Verwandtenschar Um dich wie ihres Lebens bar, Und die Brahmanen hundertweise Begeben um dich sich auf die Reise, Dich zu suchen, dich zu erkunden, Aber ich habe dich gefunden.' Da den Sudewa Damajante, Den also sprechenden, erkannte, Brach hervor in den hellen Thränen Ihrer Brust verschlossenes Sehnen, Und ihrer Brüder lieben Freund

Parvaprechata tān sarvān Ruroda ca bhréam raian Drstvā Sudevam sahasā Tato rudantīm tām drstvā

- 5 Sudevena sahaikante Janitryāh kathayāmāsa: Brāhmanena sahāgamya, Atha Cedipater mātā Jagāma vatra sā bālā
- 10 Tatah Sudevam ānāyya Papraccha: bhāryā kasyevam Katham ca bhrastā inātibhvo Tvayā ca viditā vipra Etad icchāmy aham śrotum
- 15 Tattvena hi mamācaksva Evam uktas tayā rājan Sukhopavista ācasta

kramena suhrdah svakān, Vaidarbhī śokakarsitā bhrātur istam dvijottamam. Sunandā śokakarsitām kathavantīm ca Bhārata sairandhrī rudate bhrśam tām veda vadi manyase. rājňaś cāntahpurāt tadā brāhmanena sahābhavat. rājamātā viśām pate sutā vā kasva bhāvinī. bhartur vā vāmalocanā. katham evamgatā satī? tvattah sarvam asesatah. prcchantyā devarūpiņīm. Sudevo dvijasattamah Damayantyā yathātatham.

Iti Nalopākhyāne sodaśah sargah.

## Sudeva uvāca:

20 Vidarbharājo dharmātmā Sutevam tasva kalvānī Rājā tu Naisadho, nāma

Bhīmo nāma mahādyutih, Damayantīti viśrutā. Virasenasuto Nalah.

Fragte sie, oft die Fragen erneu'nd, Mit Namen nach allen Bekannten, Freunden und Anverwandten. Wie gross ist gewachsen mein Kinderpaar? Frug sie und weinte zwei Thränen klar. Aber Sunanda, sie weinen sehend, Wie sie bei dem Brahmane stehend Betrübt verschwiegnen Gespräches pflog. Sunanda zu ihrer Mutter flog, Sprechend: 'Die Fremde weinet sehr, Zu ihr kam ein Brahmane her, Der sie zu kennen scheinet, Der machet dass sie weinet.' Da schritt die Mutter-Königin Aus dem Frauengemach dahin, Wo jene mit dem Brahmanen stand;

Die Königin-Mutter liess zur Hand Sich her den Sudewa führen. Und befragt' ihn nach Gebühren: 'Wes Weib ist diese und wessen Kind? Von denen, die ihre Freunde sind, Durch welches Geschick getrennt und ver-Und von dir hier woran erkannt? [bannt? Hierüber begehr' ich treu und schlicht O Brahman, von dir den Bericht; Gieb mir aus deinem Munde Von der Herrlichen die Kunde!' Also zum Reden aufgefordert, Der Brahman, zum Sitzen beordert, Sass mit strahlendem Angesichte Enthüllend Damajanti's Geschichte.

### Einundzwanzigster Gesang.

'Des Bima, der in Widarben waltet, In Glanz und Herrlichkeit gealtet, Dessen Tochter ist diese beglückte

'Damajanti' mit Namen geschmückte; Aber des Erben des Nischaderthrons, Nala's, des Wirasenasohns,

Bhāryeyam tasya kalyāṇī Sa vai dyūte jito bhrātrā Damayantyā gatah sārdham Te vayam Damayantyarthe

- 5 Seyam āsāditā bālā
  Asyā rūpeņa sadṛśī
  Asyā hy eṣa bhruvor madhye
  Śyāmāyāḥ padmasamkāśo
  Malena samvṛto hy asyāś
- 10 Cihnabhūto vibhūtyartham Pratipatkalusasyendor Na cāsyā nasyate rūpam, Asamskrtam abhivyaktam Anena vapusā bālā
- 15 Lakşiteyan maya devī

Tac chrutvā vacanam tasya Sunandā śodhayāmāsa

Sa malenāpakṛṣṭena

20 Damayantyās tadā vyabhre Piplum drstvā Sunandā ca Rudantyau tām parisvajya

Gattin ist sie zu preisen, Punjasloka's des Weisen. Er, vom Bruder besiegt im Spiel, Der Fürst der seinem Reich entfiel, Seit er vom Land mit der Gattin fuhr, Ward nicht gefunden seine Spur. Doch länderdurchforschend wandern Nach Damajanti wir andern; Und so in deines Sohns Palast Hab' ich erkannt den verborgnen Gast: Es lebt in keinem Reiche Eine ihr also gleiche An Gestalt und an Sitte, Dass sie Verwechslung litte. An ihrer Stirnen Mitte Leuchtet ein angeborner Stern, Den verborgnen erkannt' ich von fern; Ihn hat dort als ein Adelszeichen Brahma gebildet ohne gleichen, Und den Brahmanen, seinen Söhnen, Sichtbar gemacht, den Schauern des Schönen. Ich habe den lächelnden Nalatrost

Punyaślokasya dhīmatah. hṛtarājyo mahīpatih na prājñāyata karhicit. carāmah pṛthivīm imām. tava putraniveśane, mānuṣī na hi vidyate. sahajah piplur uttamah lakṣito 'ntarhito mayā, channo 'bhreneva candramāh. ayam dhātrā vinirmitah. lekhā nātivirājate vapur malasamācitam bhāti kāñcanasamnibham. piplunānena sūcitā nibhṛto 'gnir ivoṣmaṇā.

#### Brhadaśva uvāca:

Sudevasya viśām pate piplupracchādanam malam. piplus tasyā vyarocata nabhasīva niśākarah. rājamātā ca Bhārata muhūrtam iya tasthatuh.

Erkannt, wie das Gold bedeckt von Rost, Erkannt die Huldin teuer, Wie an der Wärme das verborgne Feuer.' Als Sudewa das Wort enthüllt, Trat Sunanda, staunenerfüllt, Zu Damajanti, mit Stocken. Den Schleier und die Locken Strich sie ihr von der Stirne, Da leuchtete das helle Glücksgestirne, Wie am entwölkten Himmel siegt Der Mond, dem jeder Stern erliegt; So, ihren Blicken erliegend, In ihre Arme fliegend, An ihre Brust sich schmiegend, Weinte Sunanda zerronnen In Schmerzen zugleich und Wonnen. Es weinte die Mutter-Königin, Mit liebend-mütterlichem Sinn. Umfassend die Widarberin. So alle drei, sich stumm umschliessend, Standen sie, Thränen in Thränen giessend. Aber im rinnenden Augenbach

Utsrjya bāspam śanakai Bhaginyā duhitā me 'si Aham ca tava mātā ca Sute Daśārņādhipateh

- 5 Bhīmasya rājňah sā dattā, Tvam tu jātā mayā dṛṣṭā Yathaiva te pitur geham Yathaiva ca mamaiśvaryam Tām prahṛṣṭena manasā
- 10 Praņamya mātur bhaginīm Ajñāyamānāpi satī Sarvakāmaih suvihitā Sukhāt sukhataro vāso Ciraviprositām mātar
- 15 Dārakau ca hi me nītau Pitrā vihīnau śokārtau Yadi cāpi priyam kimcin Vidarbhān yātum icchāmi, Bādham ity eva tām uktvā
- 20 Guptām balena mahatā Prāsthāpayad rājamātā

Die Königsmutter jetzo sprach: 'Mein Schwesterkind, o Beglückte, Bist du, o Sterngeschmückte! Meiner geliebten Schwester Kind. Deine Mutter und ich, wir sind Töchter des mächtigen kriegserfahrnen Sudaman, Königs der Dasaarnen. Sie ward dem Bima gegeben zur Braut, Und ich dem Wirawahu vertraut. Ich habe dich selber auch geschaut, Als Kind, in Dasaarnalanden, Als dort wir zusammen uns fanden, Ich und die Schwester, beim Feste Im Haus des Vaters als Gäste. Doch als hieher du kamest verbannt, Hab' ich dich unkennend erkannt, Und dich im Herzen Tochter genannt. Wie deiner Mutter Haus ist meines, Und meines Sohnes Reich ist deines; Wohne bei uns in bester Ehr', o Sunanda's Schwester!' Ihr darauf mit freudigem Sinn Antwortete die Widarberin:

rājamātedam abravīt: piplunānena sūcitā. rājňas tasva mahātmanah Sudāmnas cārudarsane. Vīrabāhor aham punah. Daśārnesu pitur grhe. tathaiva mama, bhāvini, Damayanti tathā tava. Damayantī viśām pate idam vacanam abravīt: sukham asmy usitā tvavi raksvamānā sadā tvavā; bhavişyati na samsayah. mām anujňātum arhasi. vasatas tatra bālakau, mayā caiva katham nu tau. mayi kartum ihecchasi, śighram me yanam adiśa. hrstā mātrsvasā nrpa putrasyānumate tatah śrimatin naravāhinā

'Als Unbekannte so lange Zeit Hier hab' ich gewohnt in Zufriedenheit, Für alles Wehe gegütet, Von dir geschirmt und gehütet. Froh war mir die Wohnung, die ich erkor, Aber frohere steht mir bevor, Entlass mich, Mutter, in Frieden, Die von den Ihren ist so lang geschieden. Ich höre wie meine Kleinen Dort nach der Mutter weinen. Wenn du mir willst das Liebste thun, Nach Widarba verlangt mich nun, Rüste mir einen Wagen, Mich nach Widarba zu tragen!' 'So sei's!' antwortet' ihr mit fester Stimme die edle Mutterschwester; Und gleich mit Urlaub von ihrem Sohn, Dem sitzenden auf dem Tschedithron, Liess sie den lieben Gast davon, Unter Thränen und Klagen, Auf rossebespanntem Wagen, Versehn mit Trank und Speise, Die ihr Sunanda rüstet' auf die Reise;

Yānena Bharataśreștha Tatah sā nacirād eva Tām tu bandhujanah sarvah Sarvān kuśalino dṛṣṭvā

- 5 Mātaram pitaram cobhau Devatāh pūjayāmāsa Pareņa vidhinā devī Atarpayat Sudevam ca Prīto dṛṣṭvaiva tanayām
- 10 Sā vyuṣṭā rajanīm tatra Viśrāntā mātaram rājan Mām ced icchasi jīvantīm Naravīrasya caitasya Damayantyā tathoktā tu
- 15 Bāṣpeṇāpihitā rājan Tadavasthām tu tām dṛṣṭvā Hāhābhūtam atīvāsīd Tato Bhīmam mahārājam Damayantī tava sutā

Mit starker Mannschaft zur Bedeckung, Dass sicher sei der Fahrt Vollstreckung. Und so in kurzer Frist mit Glück Kam sie gen Widarben zurück, Wo die ganze Verwandtenschar Erfreut von ihrer Ankunft war, Sie mit Ehren empfangend, Und sie zu trösten verlangend. Als Damajanti nun alle gesehn, Vater, Mutter und Brüder in Wohlergehn, Samt allen Verwandten, Bekannten, Ihr befreundet genannten, Und ihre lieben Kindlein auch; Versäumte sie nicht mit Opferrauch Dankend die Götter zu bedenken. Und die Brahmanen zu beschenken. Doch Bima, der Feindesüberwinder, Gab dem Sudewa die tausend Rinder, Und auch den stadtgleichen Flecken Mit den fruchtreichen Strecken. Der König, seiner Tochter froh, Den ganzen Lohn gab er ihm so, Der dem gebührte nach Bedingen, Der beide, die ins Elend gingen, Nal würd' und Damajanti bringen.

svannapanaparicchadam. Vidarbhān agamat punah, prahrstah samapūjayat. bāndhavān dārakau ca tau sarvam caiva sakhijanam brāhmaņāms ca yasasvinī Damayantī viśām pate. gosahasrena pārthivah grāmeņa draviņena ca. pitur veśmani bhāvinī nidam vacanam abravīt: mātah, satyam bravīmi te, Nalasyānavane vata. sā devī bhrśaduhkhitā nottaram kimcid abravīt. sarvam antahpuram tadā bhrsam ca praruroda ha. bhāryā vacanam abravīt: bhartāram anuśocati,

Doch weil sein Kind nur war gefunden, War Bima seines Leids entbunden. Und an den Nal ward nicht gedacht. Aber nachdem sie eine Nacht Im Vaterhause zugebracht, Sprach Damajanti am Morgen Zur Mutter unverborgen: 'Mutter! wenn du mich am Leben Haben willst, lass Kunde dir geben! Eile, den Mann in Waffen, Nala mir herzuschaffen! So von der Tochter angesprochen, Die Königin weinte schmerzgebrochen, Mit strömenden Augenlidern, Sie konnt' ihr kein Wort erwidern. Wie also das ganze Fraungemach Seine Königin sah, Ach Ach Rief es um sie und tönte Und weinte laut und stöhnte. Doch drauf zu Bima, dem Völkerhorte, Sprach die Königin diese Worte: 'Damajanti, o Fürst, dein Kind Traurt um den Gatten ungelind, Und hat mit ausgezogener Scham Mir selber gesagt den Gattengram.

Apakṛṣya ca lajjām sā Prayatantu tava preṣyāḥ Tayā pradeśito rājā Prāsthāpayad diśaḥ sarvā:

- 5 Tato Vidarbhādhipater Damayantīm atho srtvā Atha tān abravīd Bhaimī: Brūyāsta janasamsatsu Kva nu tvam kitava cchittvā
- 10 Utsrjya vipine suptām Sā vai yathā samādistā Dahyamānā bhrsam bālā Tasyā rudantyāh satatam Prasādam kuru vai vīra
- 15 Evam anyac ca vaktavyam, Väyunä dhüyamäno hi Bhartavyä rakṣaniyā ca Tan naṣṭam ubhayam kasmād Khyātah prājňah kulinaś ca

20 Samvrtto niranukrośah

Lass deine Diener denn gehen, Nach Punjasloka zu sehen! Vater genügt ihr und Mutter nicht, Noch ihrer Kindlein Freudenlicht, Nur am gefundenen Gatten Wird ihr Sehnen ersatten.' Von solchen Worten angefeuert, Ward das Nalasuchen erneuert: Nala den König aufzuspüren, Werbend um Bima's Botenbrot, Die Brahmanen, auf sein Gebot, Zu Damajanti reisefertig Traten sie, ihres Winks gewärtig: 'Wir sind zur Fahrt gerüstet, Befiehl was dir gelüstet!' Wie sie die Nalasuchenden schaute, Lächelnd weinte die Nalatraute; Zu ihnen aus schmerzbewegter Brust Sprach die trauernde Nalalust: 'In allen Ländern, die ihr mögt durchwallen, In allen Volkszusammenkünften, allen Weltsammelplätzen, Märkten, Höfen, Hallen, Auf Gassen und auf Strassen lasst erschallen Stets diesen Gruss, er dürf' euch nie entfallen:

svayam uktavatī nṛpa. Punyaślokasya margane. brāhmaņān vasavartinah vatadhvam Nalamārgane. nivogād brāhmanās tadā prasthitāh smety athābruvan. sarvarāstresv idam vacah tatra tatra punah punah: vastrārdham prasthito mama anuraktām privām priva? tathāste tvatpratīksiņī vastrārdhenābhisamvrtā. tena śokena parthiva prativākyam vadasva ca. krpām kuryād yathā mayi, vanam dahati pāvakah. patnī hi patinā sadā, dharmajñasya satas taya? sānukrośo bhavān sadā śanke madbhagyasamksayat.

"Wo gingst du, Spieler! hin im Leide Mit dem mir abgeschnittnen Kleide, Im Wald verlassend ohne Scheue Die liebe schlafende getreue? Sie wartet, wie's ihr ist befohlen, Wie lange säumst du sie zu holen, Die gebräunte vom Sonnenbrande, Im abgeschnittnen Gewande; Die stets noch weint an jenem Kummer, Und keinen Schlaf seit jenem Schlummer Gekostet, wo du sie verliessest, O sprich, ob du mir das verhiessest?" Dies und andre meine Klagen Sollt ihr wie ihr könnt nur sagen, Dass sie ihm zu Herzen dringen, Und mir sein Erbarmen bringen, Denn angeregt vom Windeshauch, Verzehrt einen Wald ein Funken auch. Ist der Gattin nicht vom Gatten Schutz und Pflege zu erstatten? Wie denn ist dir, Pflichtenkenner, Das entgangen, Preis der Männer! Du genannt der edle, huld'ge, Weise, starke, frommgeduld'ge,

Tat kuruşva naravyaghra Ānṛśamsyam paro dharmas Evam bruvānān yadi vah Sa narah sarvathā jñeyah 5 Yaś caivam vacanam śrutvā

- 5 Yaś caivam vacanam śrutvā Tad ādāya vacas tasya Yathā ca vo na jānīyād Punarāgamanam caiva Yadi vāsau samrddhah syād 10 Yadi vāpy asamarthah syāj,
- Evam uktās tv agacchams te Nalam mṛgayitum rājams Te purāṇi sarāṣṭrāṇi Anvesanto Nalam rājan
- 15 Tac ca vākyam tathā sarve Śrāvayāmcakrire viprā

dayām mavi nareśvara, tvatta eva hi me śrutah. pratibrūvād dhi kaścana kaś casau kva ca vartate. brūvāt prativaco narah mamāvedvam dvijottamāh, bruvato mama śāsanāt tathā kārvam atandritaih. yadi vāpy adhano bhavet jňevam tasva cikirsitam. brāhmanāh sarvato diśah tadā vyasaninam tathā. grāmān ghosāms tathāśramān nādhijagmur dvijātayah. tatra tatra viśām pate Damayantyā vatheritam.

Iti Nalopākhyāne saptadaśah sargah.

### Brhadaśva uvāca:

Atha dīrghasya kālasya 20 Pratyetya nagaram Bhaimīm Naisadham mṛgayāṇena Ayodhyām nagarīm gatvā Parṇādo nāma vai dvijaḥ idam vacanam abravīt: Damayanti mayā Nalam Bhāṅgāsurir upasthitaḥ.

Wie ward zur Unhuld deine Huld Mir ach durch meines Glückes Schuld! -Wo ihr jenen Gruss nun fraget. Und euch jemand Antwort saget, Der ist Nala, den forschet aus, Wer? und wie? und wo zu Haus? Wo euch, sprechend jene Worte, Einer gegenspricht am Orte, Dessen Wort geschwind, geschwinder, Tragt mir her, ihr Brahmakinder, Eilt von ihm hinweg gewandt, Eh er habe das erkannt, Dass ihr seid von mir gesandt. Aber bringt mir den Bescheid, Ob im Glück er ob im Leid, Ob er reich ist oder arm,

In Freuden, oder wie ich im Harm? Lasst kein Mühsal euch entwaffnen. Tragt, ihr besten der Geschaffnen. Durch die Länder auf und nieder Damajanti's Schmerzenslieder! So angewiesen, die erfreuten Brahmanen wandernd sich zerstreuten. Den Nala suchend sie fuhren Durch Städte, Dörfer und Fluren, Spürend auf allen Spuren, Um Thäler und Bergesspitzen, Bei allen hirtlichen Sitzen; Keine Siedlung und Siedelei Gingen sie ungeforscht vorbei: Und immer, überall, vor allen Leuten, Sprachen sie ihren Gruss nach Damajanti's Bedenten.

Zweiundzwanzigster Gesang.

Aber nach langdurchmessenem Pfad, Ein Brahman genannt Parnad, Nun zur Widarbastadt heimkehrend, Die Bimatochter begrüsst' er ehrend: 'Nach Nal, o Damajanti, spähend, War ich, den Nischader suchen gehend,

Digitized by Google

Śrāvitaś ca mayā vākyam Rtuparņo mahābhāgo Tac chrutvā nābravīt kimcid Na ca pārisadah kaścid

- 5 Anujňātam tu mām rājňā Rtuparņasya puruso Sūtas tasya narendrasya, Śīghrayānesu kuśalo Sa vinihśvasya bahuśo
- 10 Kuśalam caiva mām pṛṣṭvā Vaiṣamyam api samprāptā Ātmānam ātmanā satyo Rahitā bhartṛbhiś caiva Prāṇāmś cāritrakavacān
- 15 Vişamasthena müdhena Yat sā tena parityaktā Prāṇayātrām pariprepsoh Ādhibhir dahyamānasya Satkṛtāsatkṛtā vāpi,
- 20 Bhrastarājyam śriyā hīnam

Gekommen gen Ajodia fern, Dort trat ich zum König Ritupern; Und vor des Fürsten Ohren, O Königin hochgeboren, Hab' ich gesprochen deinen Gruss, Wie er gesprochen werden muss. Da hat der edle König mir Nichts erwidert, o Frauenzier, Und keiner auch von allen, Wer um ihn war in den Hallen. Doch als ich Urlaub nun empfangen, Und war vom König hinausgegangen, Sprach mich an ein Geselle An einer einsamen Stelle; Als Dienstmann Ritupern's gekannt, Wahuka so mit Namen genannt, Der des Marstalles waltet, Kurzarmig, übelgestaltet, Aber in aller Kunst erprobt, In Speisebereitung wohlbelobt, Und vor allen erfahren, Schnell mit Rossen zu fahren; Ich höre, er lässt sie eilen An einem Tag hundert Meilen.

tvadīvam sa mahājane yathoktam varavarnini. Rtuparno narādhipah bhāsvamāno mayāsakrt. vijane kaścid abravīt Vāhuko nāma nāmatah, virūpo, hrasvabāhukah, mrstakartā ca bhojane. ruditvā ca punah punah paścad idam abhaşata: gopāyanti kulastriyah jitasvargā, na samsayah. na krudhvanti kadācana dhārayanti varastriyah. paribhrastasukhena ca tatra na kroddhum arhati. śakunair hrtavāsasah śyāmā na kroddhum arhati, patim drstvā tathāgatam kşudhitam vyasanāplutam.

Der, nachdem er sich umgeblickt, Und einen Seufzer vorangeschickt, Sprach mit der Stimme, von Thränen erstickt: 'Auch ins Elend gegangen, Und von Mühsal umfangen, Edle himmelswürdige Fraun Hüten selber sich selber, traun! Von den Gatten verlassen, Wird ein Groll sie nicht fassen; Den Leib mit Demut und Vertraun Tragen gewappnet edle Fraun. Einem betrübten Thoren, Der sein Liebstes verloren, Der verlassen ihr Angesicht, Zürnen wird sie ihm deshalb nicht; Dem, von Hunger beklommen, Vögel das Kleid genommen, Dem der Kummer das Herz zerbricht, Zürnen wird ihm die Braune nicht. Ob ihr Liebes geschehen, Ob sie Leides gesehen, Vergessen wird sie's, wenn sie sieht Den Gatten, der im Elend zieht.' Wie ich, Fürstin, den Gruss vernommen,

Tasya tad vacanam śrutvā Śrutvā pramāņam bhavatī Etac chrutvāśrupūrņākṣī Damayantī raho 'bhyetya

- 5 Ayam artho na samvedyo Tvatsamnidhau niyoksye 'ham Yathā na nrpatir Bhīmah Tathā tvayā prayattavyam, Yathā cāham samānītā
- 10 Tenaiva mangalenāśu Samānetum Nalam mātar Viśrāntam tu tatah paścāt Arcayāmāsa Vaidarbhī Nale cehāgate vipra
- 15 Tvayā hi me bahu kṛtam Yad bhartrāham sameṣyāmi Evam ukto 'rcayitvā tām Gṛhān upayayau cāpi Tataḥ Sudevam ābhāṣya
- 20 Abravīt samnidhau mātur Gatvā Sudeva nagarīm Rtuparņam vaco brūhi Āsthāsyati punar Bhaimī Tatra gacchanti rājāno

Bin ich schnell dir hieher gekommen, Nachdem ich nur eilends Kund' erfragt Über den Mann der den Gruss gesagt; Nun sieh, o mit hellem Auge, Was meine Botschaft dir tauge!' Als die reiche an Gattengram Von Parnada dies Wort vernahm, Ging sie mit Thränenbächen, Heimlich zur Mutter zu sprechen: 'Mutter, lass mich den Trost nicht missen, Dieses darf nicht der Vater wissen! Ich will in deiner Gegenwart ermahnen Zu neuer Fahrt Sudewa den Brahmanen. Also, Mutter, musst du mir thun, Wenn du willst, dass mein Herz soll ruhn. Wie dem Sudewa der Preis gebührt, Dass er mich selbst hieher geführt, Mit gleichem Glück auch und Heile Soll er nun gehn ohne Weile, Mir das liebste der Kleinodien

tvarito 'ham ihāgatah, rājňaś caiva nivedava. Parnādasva viśām pate mātaram pratvabhāsata: Bhīme mātah kathamcana, Sudevam dvijasattamam. pratipadyeta me matam mama cet privam icchasi. Sudevenāśu bāndhavān Sudevo yātu māciram Ayodhyam nagarīm itah. Parnādam dvijasattamam dhanenātīva bhāvinī: bhūvo dāsvāmi te vasu. yathā nānyah karisyati, śighram eva dvijottama. āśīrvādaih sumangalaih krtarthah sumahamanah. Damayantī Yudhişthira duhkhaśokasamanvitā: Avodhvāvāsinam nrpam sampatan niva kāmagah: Damayantī svayanivaram. rājaputrāś ca sarvaśah.

Herzuholen von Ajodien. Dann verdient er erst den Lohn, Den er hat empfangen schon, [sohn.' Wenn er mir herbringt Nal den Wirasena-Die Mutter gab den Thränen nach. Mit denen das die Tochter sprach; Dem Vater-Gatten-König ward gesponnen Unschuldiger Verrat, von Lieb' ersonnen. Also in Mutter-Gegenwart Trieb sie den Sudewa zur Fahrt: 'Sudewa! geh nach Ajodia fern, Zum dort waltenden Landesherrn, Zu Ritupern sprich, dem Könige, Aber die List beschönige Mit einem Vorwand, welcher frommt. Wie ein Mann der durch Zufall kommt, Sprich: Bima der Fürst hält abermal Für Damajanti die Gattenwahl; Es kommen dahin mit Gedröhne Die Fürsten und Fürstensöhne.

Tathā ca gaņitah kālah:
Yadi sambhāvanīyas te
Sūryodaye dvitīyam sā
Na hi sa jūāyate vīro
5 Evam tayā yathokto vai
Rtuparņam mahārāja

śvobhūte sa bhavişyati.
gaccha śīghram arindama.
bhartāram varayişyati,
Nalo jīvati vā na vā.
gatvā rājānam abravīt
Sudevo brāhmaņas tadā.

Iti Nalopākhyāne 'stādaśah sargah.

### Brhadaśva uvāca:

Śrutvā vacah Sudevasya
10 Sāntvayaň ślakṣṇayā vācā
Vidarbhān yātum icchāmi
Ekāhnā hayatattvajňa
Evam uktasya Kaunteya
Vyadīryata mano duḥkhāt,

15 Damayantī vaded etat?
Asmadarthe bhaved vāyam
Nṛśaṁsaṁ bata Vaidarbhī
Mayā kṣudreṇa nikṛtā
Strīsyabhāvaś calo loke

Rtuparno narādhipaḥ Vāhukam pratyabhāṣata: Damayantyāh svayamvaram manyase yadi Vāhuka. tena rājñā Nalasya ha pradadhyau ca mahāmanāh: kuryād duḥkhena mohitā, upāyaś cintito mahān? kartukāmā tapasvinī, kṛpaṇā pāpabuddhinā? mama doṣaś ca dāruṇaḥ.

Und fragt er: Wann ist der Tag gesetzt? So sage: Wie erst erfährst du's jetzt, Was keinem ist verborgen? Der Tag ist gesetzt auf morgen. Willst du dabei sein, Feindekränker! Eile, wenn du den Wagenlenker Hast, der hundert Meilen

An einem Tage kann eilen.

Denn mit des neuen Tages Strahl

Wählt Damajanti den neuen Gemahl.

Und fragst du mich, Held von starkem Speer!

Wo hast du diese Kunde her?

So wiss, ich habe die Kunde

Aus Damajanti's Munde.'

### Dreiundzwanzigster Gesang.

Wie Sudewa am frühen Tage
Brachte die Damajantisage
Zu Ritupern's des Königs Ohr,
Sprang der König vom Sitz empor,
Und rief mit lautem Schalle
Den Wahuka aus dem Stalle.
Als der Fuhrmann vor ihm erschien,
Sprach er schmeichelnde Wort' an ihn:
'Ich will hinab ins Widarbathal
Zu Damajanti's Gattenwahl,
Morgen soll sie geschehen,
An einem Tage will ich gehen,
Der du die Rossekund' gewannst,
O Wahuka, wenn du solches kannst,
Nun zeig', ob du kannst eilen

An einem Tag hundert Meilen!'
Als der König die Worte sprach,
Punjasloka's Herz vor Schmerz zerbrach,
Er dacht' in seinen Sinnen:
'Was will Damajanti beginnen?
Ob sie vor Jammer verlor den Verstand?
Oder ob sie diese List erfand?
Soll so grosses Vergehen
Von der frommen geschehen,
Von der armen gekränkten
Durch mich in Leid versenkten?
Der Frauen Sinn ist wank und schwach,
Und zu gross ist was ich verbrach.
Sie hat durch die Trennung verloren
Die Liebe für diesen Thoren;

Syād evam api: kuryāt sā Mama śokena samvignā Naivam sā karhicit kuryāt Satyam yad atrāsatyam vā

- 5 Rtuparnasya vai kāmam Iti niścitya manasā Krtānjalir uvācedam Pratijānāmi te vākyam, Ekāhnā puruşavyāghra
- 10 Tatah parīksām aśvānām Aśvaśālām upāgamya Sa tvarvamāno bahuśa Aśvāň jijňāsamāno vai Adhyagacchat krśan aśvan
- 15 Tejobalasamāyuktān Varjitāľ lakşanair hīnaih Śuddhān daśabhir āvartaih Drstvā tān abravīd rājā Kim idam prārthitam kartum?
- 20 Katham alpabalaprāņā Mahadadhvānam api ca

Eko lalāte dvau mūrdhni Dvau dvau vaksasi vijneyau

Durch mich ist die Fürstin schön und jung Gefallen in Kummerverzweiflung. Dennoch kann sie den Rat nicht hegen, Wenn mein nicht, ihrer Kindlein wegen. Aber das Falsche beim Wahren Will ich gehn und erfahren; Ich will des Königes Willen Um meinetwillen erfüllen.' -So als beschlossen in seiner Qual Der Wahukagestaltete Nal; Unterwürfig die Hände faltend, [tend: Sprach er, geschränkt vor der Brust sie hal-'Ich gehorch', o Herr, deinem Wort, Ich bringe dich, o Völkerhort, Nach Widarb' ohne Frage, O Fürst, an diesem Tage.' Darauf der Wahuka mit Fleiss, Auf des Ajodiaherrn Geheiss, Die Rosseschau zu beginnen, In den Marstall trat er mit Sinnen.

vivāsād gatasauhrdā, nairāśyāt tanumadhyamā. sāpatyā ca viśeşatah. gatvā vetsyāmi niścayam, ātmārtham ca karomy aham. Vāhuko dinamānasah Rtuparnam narādhipam: gamişyami naradhipa Vidarbhanagarīm nrpa. cakre rājan sa Vāhukah Bhāngāsurinrpājñavā. Rtuparnena Vāhukah vicārya ca punah punah samarthān adhvani ksamān kulaśilasamanvitān prthuprothan mahahanun Sindhujān vātaramhasah. kimcit kopasamanvitah: pralabdhavyā na te vayam. vakşyantīme hayā mama, gantavyam katham īdrśaih? Vāhuka uvāca:

dvau dvau parśvopaparśvayoh prayane caika eva tu.

Immer gespornt von Ritupern, Erlas er Rosse von hartem Kern, Derbmagere, schwernachhaltige, Unfeine, wegesgewaltige, Breitnasige, starkkinnbackige, Langschenklige, hochnackige, Haarstruppige, mähnenstraubige, Windstürmige, flammenschnaubige. Als die der Fürst sah vorgeführt, Sprach er, ein wenig von Zorn berührt: 'Was gedenkst du zu fügen? Willst du uns wohl betrügen! Du wählst alswie zum Possen Die plumpsten von meinen Rossen. Uns ist ein langer Weg zu gehn, Kann es mit solchen Tieren geschehn?' Wahuka:

'An der Stirne ein Zeichen, Und eins vor der Brust desgleichen, Zwei seh' ich an ihren Weichen,

Ete hayā gamişyanti Yān anyān manyase rājan Vidarbhān, nātra samśayah. brūhi tān yojayāmi te.

kulaśīlasamanvitān

javayuktān rathe Nalah.

samārohat tvarānvitaļ,

Rtuparna uvāca:

Tvam eva hayatattvajňah, kuśalo hy asi Vāhuka. 5 Yān manyase samarthāms tvam kṣipram tān eva yojaya. Bṛhadaśva uvāca:

Tatah sadaśvāmś caturah Yojayāmāsa kuśalo Tato yuktam ratham rājā 10 Atha paryapatan bhūmau

- Tato naravarah śrīmān
  Sāntvayāmāsa tān aśvāms
  Raśmibhiś ca samudyamya
  Sūtam āropya Vārṣṇeyam
- 15 Te codyamānā vidhivad Samutpetur athākāsam Tathā tu dṛṣṭvā tān aśvān Ayodhyādhipatiḥ śrīmān Rathaghoṣam tu tam śrutvā
- 20 Vārṣṇeyaś cintayāmāsa Kim nu syān Mātalir ayam Tathā tallakṣaṇam vīre Śālihotro 'tha kim nu syād Mānuṣam samanuprāpto

jānubhis te hayottamāḥ.
Nalo rājā viśām pate
tejobalasamanvitān,
Nalo yātum iyeṣa saḥ
javam āsthāya vai param.
Vāhukena hayottamāḥ
rathinam mohayan niva.
vahato vātaramhasaḥ
vismayam paramam yayau.
hayasamgrahaṇam ca tat
Vāhukasya hayajñatām:
devarājasya sārathiḥ?
Vāhuke drśyate mahat.
dhayānām kulatattvavit
vapuḥ paramaśobhanam?

An ihren Schenkeln viere, Und vier an den Hufen der Tiere; Das sind die Rosse, die tragen Nach Widarba den Wagen. Fürst, welch andere meinst du dann? Sag es, so füg' ich das Gespann.

Ritupern:

'Nein, Wahuka, du fündiger,
Du bist der Rossekündiger;
Spanne du die nur flüchtig,
Welche du hältst für tüchtig.'
Da spannte der Damajantigemahl
Vier edle Rosse nach seiner Wahl;
Und eilend der König sprang auf den Wagen,
Der ihn sollte zur Brautwahl tragen!
Da stieg noch, auf Nalas Bitte,
Warschneja auf als der dritte.
Aber Nal auf dem Fuhrmannsitz,
Zurief er den Rossen schnell wie Blitz:
'Höret ihr Rosse, was ich sage,

Ihr sollt nach Widarba in einem Tage! Da stärzten die zitternden Pferde Mit ihren Knien auf die Erde. Aber Nala, der Männer Schmuck, Raffte sie auf mit einem Ruck, Und mit liebkosender Stimme Trieb er sie an im Grimme. Also mit Kunst gezügelt, Schwangen als wie geflügelt Durch die Luft sich die schwebenden Braunen, Und machten den eigenen Fuhrmann staunen. Aber in stummer Bewunderung Sah Ritupern der Rosse Schwung. Doch hörend also den Wagen rasseln, Und sehend die Zügel wie Blitze prasseln, Warschneja bedachte zweifelhaft Des Wahuka Rossewissenschaft: 'Wie? ist etwa Matalis, Des Götterköniges Fuhrmann, dies? Oder ist's Nala, der Ringer,

Utāhosvid bhaved rājā So 'yam nrpatir āyāta? Athavā yām Nalo veda Tulyam hi lakṣaye jñānam

- 5 Api cedam vayas tulyam Nāyam Nalo mahāvīryas, Pracchannā hi mahātmānaś Daivena vidhinā yuktāḥ Bhaven na matibhedo me
- 10 Pramāņāt parihīņas tu Vayah pramāņam tat tulyam, Nalam sarvaguņair yuktam Evam vicārya bahuśo Hrdayena mahārāja
- 15 Rtuparņas tu rājendro Cintayan mumude rājā Aikāgryam ca tathotsāham Param yatnam ca sampreksya

Nalah parapuramjayah ity evam samacintavat. vidvām tām eva Vāhukah, Vāhukasya Nalasya ca. Vāhukasya Nalasya ca. tadvidyaś ca bhavisyati. caranti prthivīm imām śāstroktaiś ca nirūpanaih. gātravairūpvatām prati. bhaved iti matir mama. rūpeņa tu viparyayah; manye Vāhukam antatah. Vārşņeyah paryacintayat Punyaślokasya sarathih. Vāhukasya hayajñatām sahavārsneyasārathih, hayasamgrahanam ca tat parām mudam avāpa ha.

Iti Nalopākhyāne navadaśah sargah.

#### 20

### Brhadaśva uvāca:

Sa nadīh parvatāms caiva Acireņāticakrāma Tathā prayāte tu rathe Uttarīyam adho 'pasyad 25 Tatah sa tvaramānas tu vanāni ca sarāmsi ca khecaraḥ khe caran niva. tadā Bhāṅgāsurir nṛpaḥ bhraṣṭaṁ parapuraṁjayaḥ. paṭe nipatite tadā

Der Feindesburgenbezwinger?
Ist der König in dieser Gestalt
Gekommen zu diesem Aufenthalt?
Oder, deren sich Nal beflissen,
Sollte die Kunst auch Wahuka wissen?
Ich sehe nicht König-Nals Gestalt,
Doch seh' ich König-Nals Gewalt
Und seine Kraft zu lenken;
Wer hilft mir dieses bedenken?
Denn verstellter Geberde
Durchwandern Fürsten die Erde,

Vom Schicksal verborgen, vom Los bezwunIn schriftbesagten Verwandelungen. [gen,
Der hässliche Knecht, dem der Arm ist klein,
Kann der Nala mein König sein?
Doch der da fährt so donnerdröhnig,
Wer kann er sein als Nal mein König?
So war dem Nal, der als Wahuka fuhr,
Warschneja sein Fuhrmann auf der Spur,
Im schwanken Zweifel dahin getragen
Auf dem rastlos schütternden Wagen.

#### Vierundzwanzigster Gesang.

Jene von Nala gezügelten, Ohne Flügel beflügelten Rosse rannten ohn' Aufenthalt Über Berg und Thal, durch Feld und Wald, Von Strom zu Strom, aus Flur in Flur. Da, auf dem Wagen, der so hinfuhr, Sah Ritupern im Entwallen Sein Obergewand sich entfallen, Und sprach im eilenden Vorwärtsstreben Zu Nal: 'Ich will das Gewand aufheben. Grahīşyāmīti tam rājā Nigṛhṇīşva mahābuddhe Vārṣṇeyo yāvad enam me Nalas tam pratyuvācātha:

- 5 Yojanam samatikrānto Evam ukto Nalenātha Āsasāda vane rājan Tam drstvā Vāhukam rājā Mamāpi sūta pasya tvam
- 10 Sarvah sarvam na jānāti, Naikatra parinişthāsti Vrkşe 'smin yāni parnāni Patitāny api yāny atra Ekam atrādhikam pattram
- 15 Pañca kotyo 'tha pattrānām Pracinuhy asya śākhe dve Ābhyām phalasahasre dve Tato ratham avasthāpya Parokṣam iva me rājan
- 20 Pratyakşam etat kartāsmi Athātra gaņite rājan Pratyakşam te mahārāja Aham hi nābhijānāmi Samkhyāsyāmi phalāny asya

Halt, o Zierde der Männer, Halte die stürmenden Renner, Dass Warschnejas vom Wagen springe, Und zurück mir den Mantel bringe!' Ihm antwortete Wahuka-Nal: 'Der Mantel liegt schon weit zumal, Hinter uns eine Meile, Er wird dir nicht mehr zu Teile.' So bedeutet, staunte genug Ritupern ob des Wagens Flug. Da sah der König im fernen Raum Einen schönen Wibitakabaum, Und sprach zu Nal im Entjagen: 'Lass, Fuhrmann, auch von meiner Kunst dir Alle wissen nicht alles eben, [sagen! Allwissenschaft ist keinem gegeben. Nimmer findet des Wissens Schatz In einem einzigen Herzen Platz. O Wahuka in schneller Flucht Sieh jenen Baum mit Blatt und Frucht!

Nalam āha mahāmanāh. hayan etan mahajayan, paţam ānayatām iha. dūre bhraşţah paţas tava, nāhartum śakyate punah. tadā Bhāngāsurir nrpah phalavantain vibhītakam. tvaramāņo 'bhyabhāsata: samkhyāne paramam balam. sarvajňo nāsti kaścana, jňanasya puruse kvacit. phalāny api ca Vāhuka tatraikam adhikam satam, phalam ekam ca Vāhuka. dvayor api ca śakhayoh, yāś cāpy anyāh praśākhikāh, pañconam satam eva ca. rājānam Vāhuko 'bravīt: katthase śatrukarsana. śātayitvā vibhītakam, vidyate na paroksatā. śatayisye vibhītakam, bhaved evam na veti vā. paśyatas te janādhipa,

Was davon liegt zu Boden gefallen, Ist dreihundert und drei in allen, Einhundert Frücht' und eine dabei, Dazu zweihundert Blätter und zwei. Aber an allen Ästen und Kronen Sind der Blätter fünf Millionen, Und Früchte sind an den Zweigen geblieben Zwei tausend und hundert weniger sieben. Da hielt den Wagen an gemach Wahuka, der zum König sprach: 'Du redest mir Unbegreifliches, O Herrscher, sehr bezweifl' ich es; O Held, ich muss zählen reiflich, Dass es mir werde begreiflich. Vor deinen Augen von Raum zu Raum Zähl' ich, o Fürst, den Wibitakabaum, Weil was du sagst mir nicht klar ist, Ob es falsch oder wahr ist. Die Früchte zähl' ich vor deinem Blick; Warschneja halte mit Geschick

Muhūrtam api Vārsneyo Tam abravīn nṛpaḥ sūtani: Vāhukas tv abravīd enani Pratīkṣasva muhūrtani tvam,

- 5 Eşa yāti śivah panthā, Abravīd Rtuparņas tu Tvam iva yantā nānyo 'sti Tvatkrte yātum icchāmi Śaraṇani tvāni prapanno 'smi,
- 10 Kāmam ca te karişyāmi Vidarbhān yadi yātvādya Athābravīd Vāhukas tam: Tato Vidarbhān yāsyāmi, Akāma iya tam rājā
- 15 Ekadeśani ca śakhāyāḥ Gaṇayasvāśvatattvajña, So 'vatīrya rathāt tūrṇani. Tataḥ sa vismayāviṣṭo Gaṇayitvā yathoktāni
- 20 Atyadbhutam idam rājan Śrotum icchāmi tām vidyām

Die Zügel einen Augenblick.' Ihm sagte der Fürst mit Schaudern: 'Fuhrmann! nicht Zeit ist zu zaudern.' Doch Wahuka sprach dagegen (Sehr war es ihm angelegen): 'Warte du diese Weile, Oder willst du, so eile, Hier des geraden Wegs enttrabend, Den Warschneja zum Fuhrmann habend.' Zu jenem darauf mit Schmeichelwort Sprach Ritupern der Volkeshort: 'Wahuka, dir mag gleichen Kein Fuhrmann in allen Reichen. Dass wir heute Widarba sehn, Rosskundiger! muss durch dich geschehn. Fuhrmann! ich bin in deiner Gewalt, Mache mir keinen Aufenthalt! Gern will ich in allen Dingen Dir was du begehrst vollbringen, Wenn du mir heut noch beim Wagenentsteigen Wirst in Widarba die Sonne zeigen.' Wahuka sprach, und hielt die Pferde: 'Wann ich gezählt hier haben werde.

raśmin yacchatu vajinam. nāyam kālo vilambitum. param yatnam samāsthitah: athavā tvarate bhavān, vāhi Vārsnevasārathih. santvavan Kurunandana: prthivyām api Vāhuka, Vidarbhān hayakovida. na vighnam kartum arhasi. yam mām vaksyasi Vāhuka, sūrvain daršavitāsi me. samkhyāya ca vibhītakam kurusvaivam vaco mama. ganayasvety uvaca ha. samādistam mayānagha tatas tvam prītim āvaha. śātavāmāsa tam drumam, rājānam idam abravīt: tāvantv eva phalāni tu. drstavān asmi te balam. yayaitaj jñāyate nṛpa.

Dann werd' ich nach Widarba gehn, Also lasse mein Wort bestehn!' Da gab unwillig der König nach, Indem er zu jenem Zähle! sprach; 'Zähle geschwind nur einen Ast, Damit du deinen Willen hast: Es sind der Äste sieben. [trieben.] Und gleichviel Frücht' hat jeder Ast ge-Aber springend vom Wagenraum, Schnell zählte jener den ganzen Baum, Die Früchte zählt' er, Ast um Ast, Dann sprach er zum Könige staunend fast: 'Der Früchte sind, o Herr, soviel gesagt du Nun will ich auch die Blätter zählen, [hast. Ob keines an der Zahl mag fehlen.' Aber verzweifelnd an der Reise, Sprach Ritupern: 'An dem Beweise Meiner Kunst, o Rossebändiger, Lass dir genügen, o Verständiger!' Doch Nal in des Verlangens Brunst, 'O König!' sprach er, 'welche Kunst Ist es, du sollst sie mir nennen, Durch die sich das lässt erkennen?

Tam uvāca tato rājā Viddhy akṣahṛdayajñam mām Vāhukas tam uvācātha: Matto 'pi cāśvahṛdayam

- 5 Rtuparņas tato rājā
  Hayajñānasya lobhāc ca
  Yathoktain tvain grhāņedam
  Niksepo me 'śvahrdayain
  Evam uktvā dadau vidyām
- 10 Tasyākşahrdayajñasya Karkoţakavişain tīkşnain Kales tasya tadārtasya Sa tena karşito rājā Tato vişavimuktātmā
- 15 Tam śaptum aicchat kupito
  Tam uvāca Kalir bhīto
  Kopam samyaccha nrpate,
  Indrasenasya jananī
  Yadā tvayā parityaktā,
- 20 Avasam tvayi rājendra, Vişeņa nāgarājasya Śaraņam tvām prapanno 'smi, Ye ca tvām manujā loke Matprasūtam bhayam tesām
- 25 Bhayartam śaranam yatam Evam ukto Nalo rājā Tato bhītah Kalih ksipram Kalis tv anyais tadādrśyah Tato gatajvaro rājā
- 30 Sampranaşte Kalau rājan Mudā paramayā yuktas Ratham āruhya tejasvī Vibhītakas cāprasastah

Da sprach der König nicht aus Huld,
Sondern aus Reise-Ungeduld:
'Wisse, dass ich die Zahlenkraft
Besitz' und die Würfelwissenschaft.'
Wahuka sprach: 'Die gieb du mir,
So geb' ich die Wagenkunde dir.'
Da sprach in der Sachen Drange
Zu Nal Ritupern: 'Empfange!
Ich gebe dir hiermit die Kraft
Der Zahl- und Würfelwissenschaft.
Mir magst du, wann wir wieder weilen,

tvarito gamane nrpa: samkhvāne ca viśāradam. dehi vidyām imām mama, grhāna purusarsabha. Vāhukam kārvagauravāt tam tathety abravid vacah, aksānām hrdavam param, tvayi tişthatu Vāhuka. Rtuparno Nalaya vai, śarīrān nihsrtah Kalih, mukhāt satatam udvaman. śāpāgnih sa vinihsrtah, dirghakalam anatmayan. svam rūpam akarot Kalih, Nişadhādhipatir Nalah. vepamānah krtanjalih: kîrtim dasyami te param. kupitā māśapat purā, tato 'ham bhrsapiditah suduhkham aparājita dahvamāno divāniśam. śrnu cedam vaco mama: kīrtayişyanty atandritāh, na kadācid bhavisvati, yadi mām tvam na śapsyase. nyayacchat kopam ātmanah, praviveśa vibhītakam. kathayan Naişadhena vai. Naişadhah paravīrahā sainkhyāyāsya phalāny uta tejasātha pareņa vai prayayau jayanair hayaih. samvrttah Kalisamérayat.

Dafür die Wagenkunst erteilen,
Doch nun, Wahuka, lass uns eilen!' —
Wie jener das Geschenk empfangen,
Blickt' er den Baum an mit Verlangen,
Da sah er gleich an seinen Kronen
Die Blätter an Zahl fünf Millionen.
Doch wie er die Zahlenkraft empfing,
Alsbald aus seinem Herzen ging
Kali hervor als wie ein Rauch,
Umhüllend den Wibitaka-Strauch,
Der alsobald am Orte

Hayottamān utpatato Nalah samnodayāmāsa Vidarbhābhimukho rājā Nale tu samatikrānte 5 Tato gatajvaro rājā Vimuktah Kalinā rājan dvijān iva punah punah prahrstenāntarātmanā. prayayau sa mahāyaśāh, Kalir apy agamad grham. Nalo 'bhūt pṛthivīpatih rūpamātraviyojitah.

Iti Nalopākhyāne vimsatitamah sargah.

### Brhadaśva uvāca:

Tato Vidarbhān samprāptam
10 Rtuparņam janā rājne
Sa Bhīmavacanād rājā
Nādayan rathaghoseņa
Tatas tam rathanirghosam
Śrutvā tu samahrsyanta

- 15 Damayantī tu śuśrāva Yathā meghasya nadato Param vismayam āpannā Nalena samgrhīteşu Sadrśam hayanirghoşam
- 20 Prāsādasthāś ca śikhinaḥ Hayāś ca śuśruvus tasya

Mit Frucht und Blatt verdorrte. Aber wie Kali verschwunden, Nala Qualen-entbunden Glückstrahlend bestieg er den Wagen, Und liess nun die Rosse jagen, sāyāhne satyavikramam Bhīmāya pratyavedayan. Kundinam prāvišat puram sarvāh savidišo dišah. Nalāśvās tatra śuśruvuh, pureva Nalasamnidhau. rathaghoṣam Nalasya tam gambhīram jaladāgame. śrutvā nādam mahāsvanam pureva Nalavājiṣu mene Bhaimī tathā hayāh. śālāsthāś caiva vāranāh rathaghoṣam mahīpateh.

Indem den Blick er nach Widarba wandte, Und ohne Einhalt mit dem Wagen rannte, Der König, der verbannte, Der nun frei war von Kali's Gewalt, Doch noch getrennt von seiner Gestalt.

# Fünfundzwanzigster Gesang.

Aber vor dem Widarba-Thor,
Eh die Sonne den Schein verlor,
War angelangt der heldenkräftige
Ritupern durch die Fahrt die heftige;
Da eilten alsobald geschäftige
Diener, die Ankunft des Helden
Dem König Bima zu melden.
Auf Bima's Geheiss, im Abendschein
Fuhr in die Stadt der König ein,
Und machte mit seines Wagens Schallen
Acht Himmelsgegenden wiederhallen.
Wie den nalischen Wagenschall
Hörten, stehend in Bima's Stall,
Die Nalasrosse, die Damajante
Vor Nala's Flucht nach Widarba sandte,

Lustwieherten sie der lauten Fahrt,
Wie sonst in Nala's Gegenwart.
Auch Damajanti die sehnsuchtsvolle,
Hörend das nalische Wagengerolle,
Wie mit dumpfem Geschmetter
Ein anziehendes Wetter,
Dachte in staunenden Sinns Entflüglung
Ehmaliger Nalasrossezüglung;
Der Wagenklang schien wie ehemals
Der Gattin und den Rossen Nals.
Doch in dem Königsstall die Elefanten,
Und die auf Zinnen stehend Räder spannten,
Die Pfauen, wie die beiden hörten
Den Wagentos, den unerhörten,
Die Elefanten all empörten

Tac chrutvā rathanirghoşam Praņedur unmukhā rājan

Damayanty uvāca:

Yathāsau rathanirghoşah

5 Mamāhlādayate ceto,
Adya candrābhavaktranı tanı
Asamkhyeyagunam viram,
Yadi vai tasya virasya
Praviśāmi sukhasparśam,

- 10 Yadi mām meghanirghoşo Adya cāmīkaraprakhyam Yadi mām simhavikrānto Nābhigacchati rājendro, Na smarāmy anṛtam kimcin,
- 15 Na ca paryuşitam vākyam Prabhuh kṣamāvān vīraś ca Raho 'nīcānuvartī ca Gunāms tasya smarantyā me Hṛdayam dīryata idam
- 20 Evam vilapamānā sā Āruroha mahad vešma

Den Rüssel, und den Hals die Pfauen, Und schrieen auf in frohem Grauen, Alsob die Donnerwolke rollte, Die ihnen Regen bringen sollte. Aber unterm Gedröhne Sprach Damajanti die schöne: 'Wie dieser Wagendonner brüllt, Der mit Getös die Erd' erfüllt, Meine Seele mit Wonne schwellt, Das ist Nala, der Fürst der Welt! Heute den Mond von Angesicht Wenn ich sehe den Nala nicht, Den Herrn der Tugenden ohne Zahl, Sterben muss ich heut ohne Wahl. Dieses Helden mit Fürstensitte Soll ich in seiner Arme Mitte Nicht heut in Lustumfangung gehn, So vergeh' ich, es muss geschehn. Wenn mir mit Nachtgewölksgeschmetter Der Nischader nicht naht, mein Retter, So muss ich in goldnen Armen Des Flammenstosses erwarmen. Wenn mir der Löwenmutgesellte,

pūrayan niva medinīm Nala eşa mahîpatih. na paśyāmi Nalam yadi vinanksvāmi na samsavah. bāhvor nādyāham antaram na bhavişyāmy asamsayam. nopagacchati Naisadhah, pravekşyāmi hutāśanam. mattavāraņavikramaķ vinanksvāmi na samsavah. na smarāmy apakāratām svairesv api kadācana. data cabhyadhiko nrpaih klībavan mama Naişadhah, tatparāyā divāniśam śokāt priyavinākrtam.

nastasamiñeva Bharata

Punyaślokadidrksaya.

vāranāh śikhinas tathā

meghanāda ivotsukāh.

Der Elefantenrauschgeschwellte, Der Könige Fürst, nicht naht in Kraft, So vergeh' ich, unzweifelhaft. Jetzt gedenk' ich keiner Kränkung, Keiner Kummer-Leid-Versenkung, Keiner Falschheit, keiner Schmach; Ich weiss kein böses Wort das er sprach, Ich weiss nicht, was er je verbrach? Der edele, der huldige, Der heldige, geduldige, Sanftmütige, unschuldige, Nie niederem Trieb ergeben, Mit allweg hohem Streben, Der Nischader, mein Leben. Dessen Tugenden nur gedenkend, Tag und Nacht mich darein versenkend, Ist das Herz mir zerrissen Von Gram, den Liebsten zu missen.' Also klagend, die sinnverlorne, Die Fürstin stieg die hochgeborne Auf des Palastes Zinnen, Dort Punjasloka's Anblick zu gewinnen. Und mit ihr war nur Kesini, die Zofe.

Tato madhyamakaksāyāni Rtuparnam mahīpālam Tato 'vatīrya Vārsneyo Hayāms tān avamucyātha 5 So 'vatīrya rathopasthād Upatasthe mahārājam Tam Bhīmah pratijagrāha Akasmāt sahasā prāptah Kim kāryam svāgatam te 'stu 10 Nābhijajňe sa nrpatir Rtuparno 'pi rājā sa Rājānam rājaputram vā Naiva svayamvarakathām Tato viganayan rājā 15 Āgato 'smīty uvācainam Rājāpi ca smayan Bhīmo Adhikam vojanaśatam Grāmān bahūn atikramva

Alpakāryam vinirdistam

Da sah sie unten im Hofe Den Wagen mit den Rossen halten, Und auf ihm stehn die drei Gestalten, Die beiden Diener und ihren Herrn, Warschneja, Wahuka, Ritupern. Sie sah den fremden Fürsten nur, Aber von Nala keine Spur, Sie sah Warschneja, den Fuhrmann Nal's, Und sonst kein Zeichen ihres Gemahls: Da hafteten ihre unverwandten Blicke auf Wahuka, den sie nicht kannten. Doch Warschneja und Wahuka sprang Jetzt vom Wagen, um Strang um Strang Der Rosse zu entwirren, Und das Gespann zu entschirren. Da stieg auch Ritupern hernieder, Umblickend mit Staunen wieder und wieder. Doch Bima kam hervorgegangen, Den fremden König zu empfangen; Sie traten sich zum Gruss entgegen, Und waren um den Gruss verlegen. Ritupern, umblickend oft und oft, Sah nicht was er zu sehen gehofft, Kein festliches Schaugepränge, Kein Gästescharengedränge.

dadarśa ratham āsthitam, sahavārsnevavāhukam. Vāhukas ca rathottamāt sthāpayāmāsatū ratham. Rtuparno narādhipah Bhimam bhimaparakramam. pūjavā paravā tatah. strīmantram na sma vindati, rājňā pṛṣṭaḥ sa Bhārata. duhitrarthe samāgatam, dhīmān satvaparākramah na sma paśyati kamcana, na ca viprasamāgamam. manasā Kosalādhipah bhavantam abhivadakah. manasā samacintavat tasvāgamanakāranam: nādhvagacchad vathātatham. tasyāgamanakāranam.

'Fehleinladung ward mir zu Teil; Was ist zu thun? - Dir Gruss und Heil!' Sprach er zu Bimas ohne Verdruss. Und dagegen: 'Dir Heil und Gruss!' Sprach Bimas; nicht wissen mocht' er, Dass jener genaht um die Tochter. 'Was bringt uns die Ehre deines Besuchs?' Still wunderte sich des Bimaspruchs Ritupern, und wie er da Nicht Kön'ge noch Königssöhne sah, Keine versammelte Werberzunft Und keine Brahmanenzusammenkunft; Schnell gefasst, sprach er unbeklommen: 'Dich zu begrüssen bin ich gekommen, Zu erfragen dein Wohlergehn. Und dein Wohlbefinden zu sehn. Aber Bima lächelnd bedachte, Was jenen wohl zum Entschlusse brachte, Dass er den Weg von über hundert Meilen machte?

'Durch Flecken und Dörfer so viele Fuhr er gewiss nicht zum Spiele; Die Ursach' ist nicht von Belang, Die er angiebt von diesem Gang. Ich werd' es künftig erfahren, Paścād udarke jňāsyāmi Naitad. Evam sa nṛpatis Viśrāmyatām ity uvāca Sa satkṛtah prahṛṣṭātmā

- 5 Rājapresyair anugato Rtuparņe gate rājan Vāhuko ratham ādāya Sa mocayitvā tān aśvān Svayam caitān samāśvāsya
- 10 Damayantī tu śokārtā Sūtaputram ca Vārşņeyani Cintayāmāsa Vaidarbhī: Nalasyeva mahān āsīn, Vārşņeyena bhaven nūnam
- 15 Tenādya rathanirghoşo Āhosvid Rtuparņo 'pi Yathāyam rathanirghoşo Evam sā tarkayitvā tu Dūtīm prasthāpayāmāsa

20

tam satkrtva vyasarjayat, klanto 'sīti punah punah. prītah prītena pārthivah distam veśma samāviśat. Vārsnevasahite nrpe rathaśālām upāgamat. upacarva ca śāstratah rathopastha upāviśat. drstvā Bhāngāsurim nrpam Vāhukam ca tathāvidham kasyaişa rathanihsvanah? na ca paśyāmi Naisadham. vidyā saivopaśiksitā, Nalasveva mahān abhūt. vathā rājā Nalas tathā, Naisadhasyeva lakşyate. Damayantī viśām pate Naisadhānvesaņe śubhā.

kāranam vad bhavişyati,

Iti Nalopākhyāna ekavinisatitamah sargah.

## Damayanty uvāca:

Gaccha Keśini jānīhi Upaviṣṭo rathopasthe Abhyetya kuśalam bhadre

ka eşa rathavāhakaḥ vikṛto hrasvabāhukaḥ. mṛdupūrvain samāhitā

Weswegen der Fürst gefahren.'
Also mit Ehren hiess er
Willkommen ihn, dann entliess er
Der weitern Fragen seinen Gast:
'Du bist müde, bedarfst der Rast;
Geh ein zur Wohnung, dich zu erholen!
Und was du wünschest, ist befohlen,'
Da ging in König Bimas Dach
(Die Bimadiener schritten nach)
Fürst Ritupern zum Ruhgemach,
Auch von Warschneja begleitet.
Doch, der den Wagen geleitet,
Wahuka blieb im Hof allein.
Da zog er die Ross' in den Stall hinein,
Und gab ihnen ihr Behagen,

Dann kam er wieder und setzte sich auf den Wagen.

Aber die von den Zinnen schaute,
So sprach die betrübte Nalatraute,
Mit sehnsuchtsvollem Gestöhne:
'Wes war nun das Wagengedröhne?
Wie des Nischaders war's zumal,
Aber ich sehe nicht den Nal.
Von wem ist das Dröhnen entsprungen,
Das wie Nala's geklungen,
Und mein Herz hat durchdrungen?'
So aus liebeschmerzdurchpochter
Brust die klagende Bimatochter;
Da hiess sie die Botin gehen,
Den Nischader auszuspähen.

#### Sechsundzwanzigster Gesang.

'Geh, o Kesini still und heiter! Sieh, wer dort ist der Wagenleiter, Der auf dem Wagen im Harme Sitzt, unschön und kurz vom Arme. Prcchethāh puruşam hy enam Atra me mahatī śankā Yathā ca manasas tuştir Brūyāś cainam kathānte tvam

5 Prativākyam ca suśroņi

yathātattvam anindite. bhaved eşa Nalo nṛpaḥ, hṛdayasya ca nirvṛtiḥ. Parṇādavacanam yathā, budhyethās tvam anindite.

### Brhadaśva uvāca:

Tatah samāhitā gatvā Damayanty api kalyāņī

dūtī Vāhukam abravīt, prāsādasthā hy upaikṣata.

### Keśiny uvaca:

10 Svāgatam te manuşyendra, Damayantyā vacah sādhu Kadā vai prasthitā yūyam, Tat tvam brūhi yathānyāyam, kuśalani te bravīmy aham. nibodha puruşarşabha. kimartham iha cāgatāh? Vaidarbhī śrotum icchati.

### Vāhuka uvāca:

15 Śrutah svayamvaro rājñā
Dvitīyo Damayantyā vai
Śrutvaitat prasthito rājā
Hayair vātajavair mukhyair,

uvaca.

Kausalyena mahātmanā bhavitā śva iti dvijāt. śatayojanayāyibhiḥ aham asya ca sārathiḥ.

# Keśiny uvāca:

20 Atho yo 'sau tṛtīyo vaḥ Tvam ca kasya katham cedam Vāhuk

sa kutah kasya vā punah? cedam tvayi karma samāhitam? Vāhuka uvāca:

Zu ihm tretend beut ihm Gruss, Sinnend auf süssen Redefluss, Befrage du mir nach Fuge Den Mann, o schön' und kluge! Denn es wohnt mir ein Zweifel bei. Ob es Nala der König sei. Doch nach Befinden so es wende, Dass du an des Gespräches Ende Jenes Parnadawort ihm sagest, Und um Antwort darauf ihn fragest; Jenes Wort, das auf allen Bahnen Trugen von mir hinaus die Brahmanen, Das sag ihm, o schlanke von Gliedern, Und merk was er wird erwidern!' Die dienstbeflissene Botin da Ging anreden den Wahuka; Doch Damajanti die edeltraute Stand auf dem Palast und schaute.

Das Damajantiwort, o bester:
Wie habt ihr diesen Weg genommen,
Und wie seid ihr hieher gekommen?
Sage mir das mit rechtem Sinn;
Hören will's die Widarberin.'
Wahuka:

'Dem Ajodiaherrn ward kund,
O schönste, aus Brahmanenmund:
Mit des morgenden Tages Strahl
Ist Damajanti's Gattenwahl.
Dieses gehört, ist schnell entschlossen
Der Fürst mit Hundertmeilenrossen
Mit windeiligen hergekommen,
Und hat zum Fuhrmann mich genommen.'

Kesini:

'Doch jener von euch der dritte Mann, Wer ist er und wessen? sag mir an! Und wer bist du und wessen? sprich! Und wie kam dies Geschäft an dich?'

#### Wahuka:

'Als Punjasloka's Fuhrmann bekannt, Warschneja, so ist jener genannt,

### Kesini:

'Glückliche Ankunft, Manntiger! Willkomm biet' ich dir, edler Krieger! Höre von mir, o ehrenvester, Puṇyaślokasya vai sūto Sa Nale vidrute, bhadre, Aham apy aśvakuśalah Rtuparṇena sārathye

5 Atha jānāti Vārṣṇeyaḥ Katham ca tvavi caitena

Ihaiva putrau nikşipya
10 Gatas tato yathākāmani,
Na cānyah puruṣah kaścin
Gūḍhaś carati loke 'smin
Ātmaiva tu Nalani veda
Na hi vai svāni lingāni

Yo 'sāv Ayodhyān prathamam gatavā Imāni nārīvākyāni kathay Kva nu tvam kitava cchittvā vastrā Utsrjya vipine suptām anural Sā vai yathā samādiştā tathās Dahyamānā divārātram vastrā

Tasyā rudantyāh satataii

Prasādam kuru vai vīra

Der, als er verloren seinen Herrn, Trat in Dienste bei Ritupern. Ich selber bin ein Rossekenner, Ein im Fahren geübter Renner, Wahuka nennen mich die Männer. Wie du siehst ist meine Gestalt, Bei Ritupern ist mein Aufenthalt; Er hat mich zu Rosseleitung Gedingt und zu Speisebereitung.'

#### Kesini:

'Hat Warschneja denn Kund' empfangen, Wohin der König Nal gegangen? Und was hat er, darum befragt, Dir selber, o Wahuka, gesagt?' Wahuka:

'Nachdem er hieher gebracht die ehlichen Kinder Nala's des unglückseligen, Ist er gegangen nach Dienst und Brot, Und weiss nichts von des Nischaders Not. So weiss auch von Nala kein andrer Auf Erden kein Wohner noch Wandrer. Vārṣṇeya iti viśrutaḥ, Bhāṅgāsurim upasthitaḥ. sūtatve ca pratiṣṭhitaḥ, bhojane ca vṛtaḥ svayam.

Keśiny uvāca:

kva nu rājā Nalo gataḥ? kathitam syāt tu Vāhuka? Vāhuka uvāca:

> Nalasyāśubhakarmaṇaḥ naiṣa jānāti Naiṣadham. Nalain vetti yaśasvini, naṣṭarūpo mahīpatiḥ. yā cāsya tadanantarā, Nalaḥ śainsati karhicit.

gatavān brāhmaņas tadā kathayānah punah punah: vastrārdham prasthito mama anuraktām priyām priya? tathāste tvatpratīksiņī vastrārdhenābhisamvṛtā. tena duḥkhena pārthiva prativākyam vadasva ca —

Der Fürst hat in verborgner Gestalt Einen verborgnen Aufenthalt. Nur Nala kennt des Nala Spur, Und ausser ihm noch Eine nur; Denn Nala thut in den Reichen Nirgends kund seine Zeichen.'

Kesini:

'Doch jener, der auf Nala's Spur Damals kam gen Ajodia's Flur, Der Brahmane, der fort und fort Redete dieses Frauenwort: 'Wo gingst du, Spieler! hin im Leide Mit dem mir abgeschnittnen Kleide, Im Wald verlassend ohne Scheue Die liebe schlafende getreue? Sie wartet, wie's ihr ist befohlen,

Die Gebräunte vom Sonnenbrande, Im abgeschnittnen Gewande; Die stets noch weint an jenem Kummer, Und keinen Schlaf seit ienem Schlummer

Wie lange säumst du sie zu holen,

Tasyās tat priyam ākhyānam Tad eva vākyam Vaidarbhī Etac chrutvā prativacas Yat purā, tat punas tvatto pravadasva mahāmate, śrotum icchaty aninditā. tasya dattam tvayā kila Vaidarbhī śrotum icchati.

Brhadaśva uvāca:

Evam uktasya Keśinyā Hṛdayam vyathitam cāsīd Sa nigṛhyātmano duḥkham Bāspasamdigdhayā vācā

10 Vaişamyam api samprāptā Ātmānam ātmanā satyo Rahitā bhartrbhiś cāpi Prānāmś cāritrakavacān Vişamasthena mūdhena

15 Yat sā tena parityaktā Prāņayātrām pariprepsoh Ādhibhir dahyamānasya Satkṛtāsatkṛtā vāpi, Bhraṣṭarājyam śriyā hīnam

20 Evam bruvāņas tad vākyam Na bāṣpam aśakat soḍhum Tataḥ sā Keśinī gatvā Tat sarvam kathitam caiva Nalasya Kurunandana asrupūrņe ca locane. dahyamāno mahīpatih punar evedam abravīt: gopāyanti kulastriyah jitasvargā, na samsayah. na krudhyanti kadācana, dhārayanti varastriyah. paribhrastasukhena ca tatra na kroddhum arhati. śakunair hṛtavāsasah śyāmā na kroddhum arhati, patini drstvā tathāgatam kşudhitam vyasanāplutam. Nalah paramaduhkhitah praruroda ca, Bhārata. Damayantyai nyavedayat vikāram tasya caiva tam.

Iti Nalopākhyāne dvāvimsatitamah sargah.

Gekostet, wo du sie verliessest, O sprich, ob du ihr das verhiessest?' Dort, als du diesen Gruss gehört, Was, Edelster, von Sinn verstört, Hast du damals darauf gesagt? Hören will's die Widarbamagd.' So von Kesini angesprochen, Nala, das Herz von Leid zerbrochen, Und die Augen thränenumschwommen, Von plötzlichem Liebesschmerz beklommen, Sprach er, indem er zu Boden blickte, Mit der Stimme die Weinen erstickte: 'Auch ins Elend gegangen, Und von Mühsal umfangen, Edle himmelswürdige Fraun Hüten selber sich selber, traun! Von den Gatten verlassen, Wird ein Groll sie nicht fassen; Den Leib mit Demut und Vertraun Tragen gewappnet edle Fraun.

Einem betrübten Thoren, Der sein Liebstes verloren, Der verlassen ihr Angesicht, Zürnen wird sie ihm deshalb nicht; Dem, von Hunger beklommen, Vögel das Kleid genommen, Dem der Kummer das Herz zerbricht, Zürnen wird ihm die Braune nicht. Ob ihr Liebes geschehen, Ob sie Leides gesehen, Vergessen muss sie's, wenn sie sieht Den Gatten, der im Elend zieht.' Wie Wahuka die Worte sprach, War alles Leid in Nala wach; Die Thränen erstickt' er gewaltsam, Und weinte sie unaufhaltsam. Aber Kesini ging von hinnen, Der Damajanti auf den Zinnen Anzusagen die Redepflegung, Und des Fuhrmanns Gemütsbewegung.

### Brhadaśva uvāca:

Damayantī tu tac chrutvā Śaṅkamānā Nalam tam vai Gaccha Keśini bhūvas tvam

- 5 Abruvānā samīpasthā Yadā ca kimcit kuryāt sa Tatra samceşţamānasya Na cāsya pratibandhena Yācate na jalam deyam
- 10 Etat sarvam samīkşya tvam Nimittam yat tvayā drşţam Damayantyaivam uktā sā Niśamyātha hayajñasya Sā tat sarvam yathāvrttam
- 15 Nimittain yat tayā dṛṣṭam Dṛḍham śucyupacāro 'sau, Dṛṣṭapūrvah śruto vāpi Hrasvam āsādya samcāram Tam tu dṛṣṭvā yathāsangam

bhrsam sokaparāyaņā Keśinim idam abravit: parīksām kuru Vāhuke. caritāny asya lakşaya, kāraņam tatra bhāmini, lakşayantī viceştitam. devo 'gnir api Keśini, sarvathā tvaramāņayā. caritam me nivedaya Vāhuke daivamānusam. jagāmātha ca Keśinī, lingāni punar āgamat. Damayantyai nyavedayat Vāhuke daivamānusam: na mayā mānusah kvacit Damayanti tathavidhah. nāsau vinamate kvacit, utsarpati yathāsukham,

## Siebenundzwanzigster Gesang.

Da das Damajanti vernommen hatte, Sprach sie seufzend: 'Es ist mein Gatte, Aber es sind nicht Nala's Glieder.' Dann zu Kesini sprach sie wieder: 'Kesini, geh, erforsche weiter Wahuka dort den Wagenleiter! Stell dich in seine Nähe. Und sein Handeln erspähe! Ohne zu sprechen, merke Auf jegliches seiner Werke, Ob in dem, was er irgend schafft, Sich kund thut eine besondre Kraft, Eine geheim-wundergleiche, Das bemerke mir, sinnreiche! Jetzo ist die Zeit nicht fern, Wo er wird für seinen Herrn Die Abendküche bestellen; Da sollst du dich ihm gesellen. Kesini! ihm zu widerstreben, Soll man ihm da kein Feuer geben, Dem fordernden desgleichen Soll man kein Wasser reichen. Was du da siehest thun den Helden, Das sollst du mir besonders melden.

Auch was an ihm desgleichen Dein Blick noch mag erreichen Von übermenschlichen Zeichen, Merkmalen übernatürlich, Berichte mir das gebührlich!' So bedeutet von Damajante, Hinging Kesini die gewandte; Und wie sie den Rosselenker mit Glück Hatte umspäht, schnell kam sie zurück, Meldend der harrenden Nalabraut, Was sie am Wahuka hatte geschaut. Also that ihr der Botin Mund Nal's übermenschliche Zeichen kund: 'Nie von Einem geschehen Hab' ich gehört noch gesehen Dinge so göttlichreiner Art, Als ich an diesem Mann gewahrt. Wo er an einem Orte Tritt zu niederer Pforte, Beugt er das Haupt zum Durchgang nicht; Sondern soviel zur Höhe gebricht, Soviel muss sie sich heben, Den Durchgang ihm zu geben. Und so, wie hindurch er schreitet,

Samkate 'py asya sumahān Rtuparnasya cārthāya Presitam tatra rājnā tu Tasva praksālanārthāva 5 Te tenāveksitāh kumbhāh Tatah praksālanam krtvā Trņamuştim samādāya Atha prajvalitas tatra Tad adbhutatamam drstvā 10 Anyac ca tasmin sumahad Yad agnim api samsprsya Chandena codakam tasya Atīva cānyat sumahad Yat sa puşpāny upādāya 15 Mrdyamānāni pāņibhyām Bhūya eva sugandhīni Etāny adbhutalingāni Damayantī tu tac chrutvā Amanyata Nalam praptam 20 Sā śankamānā bhartāram

Keśinim ślaksnaya vaca

Wird auch die enge geweitet. Drauf ward vom König Bima herbei Gesendet des Fleisches mancherlei, Und, um es zu kochen kunstgemäss, Herzu gebracht ward manch Gefäss. Aber nach deinen Befehlen Liess man das Wasser fehlen. Jener blickte darein, da schwoll Jedes Gefäss von Wasser voll. Als er nun alles geschlichtet, Geordnet und gerichtet, Auch Holz zum Feuer geschichtet, Fehlt' ihm das Feuer auf dein Gebot. Aber er half sich leicht in der Not; Ein Büschelchen Stroh Nahm er zur Hand und hielt es so Gegen den letzten Sonnenstrahl, Und Feuer fing es allzumal. Dies Wunder das ich ihn sah verrichten. Eilt' ich hieher dir zu berichten: Und sonst noch hab' ich gesehen Viel wunderbares geschehen: Dass er den Brand nicht spüret,

vivaro jayate 'dhikah. bhojanīvam anekaśah māmsam bahu ca pāśavam. kumbhās tatropakalpitāh, pūrnā evābhavams tatah. samadhiśritya Vāhukah savitus tam samādadhāt, sahasā havyavāhanah. vismitāham ihāgatā. āścaryam laksitam mayā, naivāsau dahyate subhe. vahaty āvarjitam drutam. āścaryam drstavaty aham, hastābhyām mamrde śanaih. tena puspāņi tāny atha hṛṣitāni bhavanti hi. drstvāham drutam āgatā. Punyaślokasya cestitam karmaceştābhisūcitam. Nalam Vāhukarūpiņam rudatī punar abravīt:

Wo er an's Feuer rühret, Und dass der Wassersud sich regt Nach seinem Willen und sich legt. Aber dies grösste Wunder noch Hab' ich erblickt, o hör' es doch! Eine gewelkte Blume fand Er am Boden, in seine Hand Nahm er sie und zerrieb sie Zwischen den Fingern, da trieb sie Ihm neuerblühend ohne Mängel Mit frischem Geruch und steifem Stengel. Diese Zeichen an ihm geschaut Hab' ich eilig dir anvertraut.' Als die harrende Nalabraut Hörete diesen Botenbericht, Zweifeln konnte sie länger nicht. Da sie die Gaben allzumal Schaute, die bei der Gattenwahl Die Götter hatten verliehn dem Nal. Da dacht' ihr Herz als Gatten ihn Der den Augen ein andrer schien, Und sie sprach unter Thränen Zu Kesini mit Sehnen:

Punar gaccha pramattasya Mahānasāc chritam māmsam Sā gatvā Vāhukasyāgre Atyuşnam eva tvaritā

- 5 Damayantyai tatah prādāt Socitā Nalasiddhasya Prāśva matvā Nalam sūtam Vaiklavyam paramam gatvā Mithunam preşayamasa
- 10 Indrasenām saha bhrātrā Abhidrutya tato rājā Vāhukas tu samāsādva Bhṛśam duhkhaparītātmā Naisadho darśavitvā tu
- 15 Utsrjva sahasā putrau Idam susadršam bhadre Ato drstvaiva sahasā Bahuśah sampatantim tyam Vayam ca deśatithayo,

20

Es steigen von Wahuka's Küche Herauf zu mir die Gerüche! Geh, o Kesini, geh und heisch Ein Stück von ihm gebratnes Fleisch! Zu kosten lass mich's empfangen, Ich habe danach Verlangen.' Die Botin kam zu Wahuka, Ein Stück Fleisches nahm sie da, Und trug das dampfende heisse Zur Herrin mit eiligem Fleisse. Diese wie sie das Fleisch geschmeckt, Und dran den Nalageschmack entdeckt, Den sie gekostet oft zuvor, Herzüberwältigt schrie sie empor: 'Das ist, was ich koste, Von Nala meinem Troste. Wie lange wird er sich verstocken, Sich der Verkennungshüll' entlocken Zu lassen, so sich sträuben, Und mir sein Herz betäuben?' Da sandte sie ihr Kinderpaar Mit Kesini dem Fuhrmann dar. Und als der Wakuka sahe Die beiden ihm treten nahe,

Vāhukasyopasamskrtam ānavasveha bhāvini. tan māmsam apakrsya ca tatkşanāt priyakārinī Keśini Kurunandana. māmsasya bahuśah purā prākrośad bhrśaduhkhitā. praksālva ca mukham tatah Keśinyā saha Bhārata. samabhijñāya Vāhukah parisvajyānkam ānavat. sutau surasutopamau susvaram praruroda ha. vikāram asakrt tadā Keśinim idam abravit: mithunam mama putrayoh, bāspam utsrstavān aham. janah śanketa dosatah. gaccha bhadre yathāsukham. Iti Nalopākhyāne trayovimsatitamah sargah.

> Sein Töchterlein und seinen Sohn, Denen der Vater war entflohn; Der König, sie erkennend, In Zärtlichkeit entbrennend, Ihnen entgegen rennend, Umfing er sie, bei Namen beide nennend, Und hielt sie, lang von ihnen nicht sich Indes ihm die Augen flossen trennend, Von Thränen, die begossen Die Damajantisprossen. Aber schnell, die Zutagelegung Merkend seiner Gemütsbewegung, Liess er die Kinder fahren, Und sprach zu Kesini: 'Du magst gewahren! Ich hab' ein liebes Kinderpaar, Das gleichet diesem ganz und gar; Drum, da ich diese plötzlich schaute, In Thränen mein Verlangen taute. Wenn dich die Leute öfter sehn Her zu dem fremden Manne gehn, Werden sie dir's verdenken, Mit Nachrede dich kränken; Unbescholtene! geh mit Glück, Und komm nicht mehr hieher zurück!'

## Brhadaśva uvāca:

Sarvam vikāram dṛṣṭvā tu Āgatya Keśinī kṣipram Damayantī tato bhūyaḥ

- 5 Mātuh sakāśam duhkhārtā Parīkṣito me bahuśo Rūpe me samśayas tv ekah, Sa vā praveśyatām mātar Viditam vāthavājūātam
- 10 Evam uktā tu Vaidarbhyā Duhitus tam abhiprāyam, Sā vai pitrābhyanujñātā Nalam pravešayāmāsa Tām sma dṛṣṭvaiva sahasā
- 15 Āvişţah śokaduhkhābhyām Tam tu drşţvā tathāyuktam Tīvraśokasamāvişţā Tatah kāṣāyavasanā Damayantī mahārāja
- 20 Pūrvam dṛṣṭas tvayā kaścid Suptām utsṛjya vipine Anāgasam priyām bhāryām Apahāya tu ko gacchet Kim u tasya mayā bālyād
- 25 Yo mām utsrjya vipine

Punyaślokasya dhimatah Damayantyai nyavedayat. presavāmāsa Keśinīm Naladarśanakānksayā: Vāhuko Nalasankayā, svayam icchāmi veditum. mām vānujnātum arhasi, pitur me samvidhīvatām. sā devī Bhīmam abravīt anvajānāt sa pārthivah. mātrā ca Bharatarşabha vatra tasvāh pratiśravah. Damayantim Nalo nrpah babhūvāśrupariplutah. Damavantī Nalam tadā babhūva varavarninī. jatilā malapankinī Vāhukam vākyam abravīt: dharmajño nāma Vāhuka gato yah purusah striyam? vijane śramamohitām Punyaślokam rte Nalam? aparāddham mahīpateh, gatavān nidrayā hrtām?

### Achtundzwanzigster Gesang.

Als Damajanti Spur um Spur Solchen Botenbericht erfuhr, Blieb ihr zu thun das eine nur: Zu ihrer Mutter trat sie. Deren Beistand erbat sie: 'Mutter! lass dich die Bitte rühren, Lass den Wahuka her mir führen, Den Nala will ich erkunden, Ich denke, er ist gefunden.' Die Königin gab dem Flehen nach; Da ward zu seiner Frauen Gemach Der König, zitternd im Stillen, Geführt halb wider Willen. Wie er sah Damajanti stehn, Wollten die Sinne ihm vergehn. Aber die Schöne im Leide, Die Holde im Trauerkleide, Liebreizende ohne Geschmeide,

Der gebrochene Freudenstrahl, Damajanti, die Augenqual Ihres Geliebten, stand vor Nal; Also zu Nala sprach sie da: 'Hast du jemals, o Wahuka, Schon einen Mann von Pflicht gesehn Heimlich von seiner Gattin gehn? Der im Walde schlafend verliess Die so er seine Liebste hiess, Die treue fromm und schuldlos Verstossend hart und huldlos! Wer verliesse sein Ehgemahl So ausser Punjasloka Nal! Was wohl hab' ich verbrochen, Gethan, gedacht, gesprochen, Gegen den Fürsten, das bestrafend Er im Wald mich verlassen schlafend? Der vor Göttern mir Erwählte.

Sākṣād devān apahāya Anuvratām sābhikāmām Agnau pāṇim gṛhītvā ca Bhaviṣyāmīti satyam ca

- 5 Damayantyā bruvantyās tu Śokajam vāri netrābhyām Atīva kṛṣṇasārābhyām Parisravan Nalo dṛṣṭvā Mama rājyam pranaṣṭam yan,
- 10 Kalinā tat kṛtam bhīru, Yat tvayā dharmakṛcchre tu Vanasthayā duhkhitayā Sa maccharīre tvacchāpād Tvacchāpadagdhah satatam
- 15 Mama ca vyavasāyena Duḥkhasyāntena cānena Vimucya mām gataḥ pāpas, Tvadartham vipulaśroņi, Katham tu nārī bhartāram
- 20 Utsrjya varayed anyam Dūtās caranti pṛthivīm Bhaimī kila sma bhartāram Svairavṛttā yathākāmam Śrutvaiva caivam tvarito
- 25 Damayantī tu tac chrutvā

Vor Götterblick mir Anvermählte, Der vor der Götter Ohren Mir Lieb' und Treue geschworen, O sprich, wie ging das seinem Sinn ver-Der liebend ihm angehangnen, [loren? Ins Elend mit ihm gegangnen, Der Mutter seiner Erzeugten, Wie that er das der Gebeugten? Der über lodernden Altären Die Hand mir hielt, um zu erklären: Dich will ich schützen, will ich nähren! O Wahuka! kannst du ermessen, Wie Nala das hat vergessen?' Während sie all die Worte sprach, Quoll der schmerzentsprungene Bach, Der ihr aus beiden Augen brach. Aber sehend die feuchten Schmerzumdunkelten Leuchten, Die dunkelschwarzen Sterne, thränumrötet,

vrto yah sa maya pura putrinim tvaktavan katham? devānām agratas tathā pratiśrutya, kva tad gatam? sarvam etad arindama asukham prāsravad bahu. raktāntābhyām jalam tu tat śokartam idam abravit: nāham tat krtavān svavam, yac ca tvām aham atyajam. śapenabhihatah pura śocantyā mām divāniśam, dahyamāno 'vasat Kalih so 'gnāv agnir ivāhitah. tapasā caiva niriitah. bhavitavyam hi nau subhe. tato 'ham iha cagatah na hi me 'nyat prayojanam. anuraktam anuvratam vathā tvam bhīru karhicit? krtsnām nrpatisasanāt: dvitīyam varayişyati anurūpam ivātmanah. Bhāngāsurir upasthitah. Nalasya paridevitam

Sprach Nala, vom Gefühl der Schuld getötet: 'Dass sein Reich hat verloren Nal, Dieses that nicht dein Ehgemahl, Sondern Kali's Erbossen. Ja Kali thats, dass Nal dich hat verstossen. Doch wie hätte ein reines Weib Mit Gattenergeben-geweihtem Leib, Einen andern zu wählen Lust, Unglückselige, wie du thust! Deine Boten durchwandern Von einem Ende zum andern Die Welt, ausrufend in Berg und Thal: Die Bimatochter hält die zweite Gattenwahl. Dazu ist Ritupern gekommen, Und hat zum Fuhrmann mich genommen.' Als Damajanti diese Klagen Des Nala hörte, sprach sie mit Zagen, Zitternd, die Hände faltend, Geschränkt vor der Brust sie haltend:

Prānjalir vepamānā ca
Na mām arhasi kalyāņa
Mayā hi devān utsrjya
Tavādhigamanārtham tu
5 Vākyāni mama gāthābhir
Tatas tvām brāhmaņo vidvān
Abhyagacchat Kosalāyām
Tena vākye kṛte samyak
Upāyo 'yam mayā dṛṣto
10 Tvām ṛte na hi loke 'nya

10 Tvām rte na hi loke 'nya Samartho yojanaśatam Sprśeyam tena satyena Yathā nāsatkrtam kimcin Ayam carati loke 'smin

15 Eşa me muñcatu prāṇān Tathā carati tigmāmśuḥ Sa muñcatu mama prāṇān Candramāḥ sarvabhūtānām Sa muñcatu mama prāṇān

20 Ete deväs trayah kṛtsnam Vibruvantu yathāsatyam Evam uktas tayā Vāyur

'Wollest du, Fürst der Mächtigen, Keines Fehls mich verdächtigen! Denn einst ja Götter übergehend, Dich hab' ich gewählt, dich, dich nur sehend. Und dich zu suchen sind Brahmanen Hinausgezogen auf allen Bahnen. Die durch zehn Erdenkreise Sangen von mir die Weise. Aber auf beglücktem Pfad, Ein Brahmane, genannt Parnad, Kommend zum Ajodiaherrn, Hat dich gefunden bei Ritupern. Auf die Antwort, dir entsprungen, Als er dir mein Lied gesungen, Hab' ich diesen Trug erdacht, Der dich nun hat, o Nischader, hieher ge-Denn niemand im Erdenkreise, bracht. O Held von starkem Preise. Lässt, ausser dir, enteilen Die Ross' an Einem Tage hundert Meilen. Mit dieser Wahrheit hohen Schwüren, Herr! will ich deinen Fuss berühren:

bhītā vacanam abravīt: dosena pariśankitum, vrtas tvam Nisadhādhipa. sarvato brāhmanā gatāh gāyamānā diśo daśa. Parnādo nāma pārthiva Rtuparnaniveśane. prativākve tathāhrte Naisadhānavane tava. ekāhnā pṛthivīpate gantum aśvair narādhipa. pādāv etau mahīpate manasāpi carāmy aham. bhūtasāksī sadāgatih. yadi pāpam carāmy aham. parena bhuvanam sadā, vadi pāpam carāmy aham. antaś carati sāksivat, vadi pāpam carāmv aham. trailokyam dhārayanti vai, ete vādya tyajantu mām. antariksād abhāsata:

Sowahr als meine Gedanken Von dir nicht durften wanken! Der diese Welt durchwandelt lind, Aller Wesen Zeuge, der Wind, Der soll meine Lebensgeister lösen, So ich etwas gethan des Bösen! Und also, die in hoher Wonne Über den Wassern schwebt, die Sonne, Die soll meine Lebensgeister lösen, So ich etwas gethan des Bösen! Und so der Mond von Himmelsmitte Schauend herab nach Zeugensitte, Der soll meine Lebensgeister lösen, So ich etwas gethan des Bösen! Die drei himmlischen Gewalten, Die den Gang der Schöpfung halten, Sollen Wahrheit mir zeugen, Oder zum Tode mich beugen!' So angerufen vom Bimakind, Sprach aus den Lüften herab der Wind: 'Diese hat nicht verbrochen, Nala! höre gesprochen

Naişā kṛtavatī pāpam, Rājan, śīlanidhih sphīto Sākṣiṇo rakṣiṇaś cāsyā Upāyo vihitaś cāyam

- 5 Na hy ekāhnā śatam gantā Upapannā tvayā Bhaimī Nātra śankā tvayā kāryā, 'Tathā bruvati Vāyau tu Devadundubhayo nedur,
- 10 Tad adbhutatamam drştvā Damayantyām viśankām tām Tatas tad vastram ajaram Samsmrtya nāgarājam tam, Svarūpiņam tu bhartāram
- 15 Prākrośad uccair āliṅgya Bhaimīm api Nalo rājā Sasvaje, svasutau cāpi Tataḥ svorasi vinyasya Parītā tena duḥkhena
- 20 Tathaiva maladigdhāṅgīṁ Suciraṁ puruṣavyāghras

Wahrheit von mir und verkündigt: Diese hat nicht gesündigt. Bewahrt ist dir an seinem Platz Der Gattin schwellender Tugendschatz. Wir drei sind ihr gewesen drei Jahr Zeugen und Hüter immerdar. Und diesen Trug hat sie erdacht, Damit du seist hieher gebracht; Denn niemand ausser dir kann eilen An einem Tage hundert Meilen. Also wieder vereinigt sind Der Nischadafürst und das Bimakind; Kein Zweifel in dir verbleibe, Füge dich zu deinem Weibe! Wie also redete der Wind, Wehten Lüfte des Frühlings lind, Und unter der Götterpauken Schlägen Fiel ein strömender Blumenregen. Dem Wunder musste Nala staunen, Und neigte sich der Reizendbraunen, Der Zweifel sich begebend, Die Gattin sanft erhebend. Freudedurchschauert, der Völkerhort

Nala, satyam bravimi te. Damayantyāh surakşitah. vavam trīn parivatsarān. tvadartham atulo 'navā, tvām rte 'nyah pumān iha. tvam ca Bhaimyā mahīpate, samgaccha saha bhāryayā. puspavrstih papāta ha, vavau ca pavanah sivah. Nalo rajatha Bharata vyapākarsad arindama. pravrnod vasudhadhipah tato lebhe svakam vapuh. drstvā Bhīmasutā tadā Punyaślokam anindita. bhrajamano yatha pura yathavat pratyanandata. vaktram tasya śubhānanā niśaśvāsāyatekşaņā. parisvajva sucismitām tasthau śokapariplutah.

Dachte des Schlangenköniges Wort, Er blickte in das Spiegelschild, Und erblickte sein rechtes Bild. Der Wahuka war verschwunden, Und Nala sich selbst verbunden, Da er die Gattin gefunden. Doch Damajanti, Nal erblickend, Schrie auf, mit Armen ihn umstrickend: 'Heut ist die zweite Gattenwahl, Und Damajanti wählt den Nal. O mein Gemahl, mein Bräutigam, Nimm deine Braut im Witwengram.' Sie barg an ihre keusche Brust Des Königs Haupt in weher Lust, Seufzer durch Jubel dämpfend, Mit Lächeln durch Thränen kämpfend. Die Liebesgötter riefen Ach, Und bauten ihnen das Brautgemach. So ruheten nun die beiden, Zur Freude gelangt durch Leiden, Gedenkend langer Trennung, Froh der Wiedererkennung, Die Wonnetausch begehrenden,

Tatah şarvanı yathavıttanı Bhimayakathayat pritya Tato 'bravin maharajah: Damayantya sahopetanı Damayantyā Nalasya ca Vaidarbhyā jananī nṛpa. kṛtaśaucam aham Nalam kalyam draṣṭā sukhoṣitam.

5 Brhadaśva uvāca:

Tatas tau sahitau rātrim
Vane vicaritam sarvam
Grhe Bhīmasya nṛpateh
Vasetām hṛṣṭasamkalpau
10 Sa caturthe tato varṣe
Sarvakāmaih susiddhārtho
Damayanty api bhartāram
Ardhasamjātasasyeva

kathayantau purātanam üşatur muditau nṛpa. parasparasukhaisiṇau Vaidarbhī ca Nalaś ca ha. saṃgamya saha bhāryayā labdhavān paramām mudam. āsādyāpyāyitā bhṛśam toyam prāpya vasundharā.

Saivam sametya vyapanīya tandrām Śāntajvarā harṣavivṛddhasattvā Rarāja Bhaimī samavāptakāmā Śītāmśunā rātrir ivoditena. Iti Nalopākhyāne caturvimśatitamah sargah.

#### Brhadaśva uvāca:

20 Atha tām vyusito rātrim Vaidarbhyā sahitaḥ kāle Tato 'bhivādayāmāsa

15

Nalo rājā svalamkṛtaḥ dadarśa vasudhādhipam. prayataḥ śvaśuram Nalaḥ,

Atmete wie die Blumenau,

Sich Liebesrausch vermehrenden,
Einander Herzgedanken unverhehlenden,
Abwechselnd ihre Leidgeschicht' erzählenDa ward im Liebesmunde [den;
Zur Lust die Leidenskunde.
So wiedergewann sein ehlich Gemahl
Im vierten Jahr der König Nal,
In Herrlichkeit und Wonne,
Wie in des Frühlings Zeichen tritt die Sonne.
Und Damajanti, wieder in Lust

Wenn sie besucht der Morgentau.

Da sangen leise leise
Zwo Nachtigallen die Weise:
Vereint dem Gatten, ab die Trauer legend,
Gestillten Weh's, das Herz von Glück
umfangen,
Glänzt Bima's Tochter, keinen Wunsch
mehr hegend,

Der Nacht gleich, deren Mond ist aufgegangen.

#### Neunundzwanzigster Gesang.

Früh als die Nacht vor dem Tag entfloh, Trat Damajanti's Mutter froh Zu Bima dem König sprechend so: 'Unser Kind hat den Gatten gefunden, Damajant' ist dem Nala verbunden.' Dies hörend, erhob mit Staunen Der König die Augenbraunen.

Aber die Gattin sanft und klug

That ihm kund den ganzen Betrug,
Wie Damajanti die List erdacht,
Die den Gatten zurückgebracht.
Da kam mit fürstlichem Prangen
Nala herangegangen,
Damajanti zur Seite,
In der Kindlein Geleite. [her,
Nal trat mit Gruss zum königlichen Schwä-

Ruhend an ihres Gatten Brust,

Tato 'nu Damayantī ca Tam Bhīmah pratijagrāha Yathārham pūjayitvā ca Nalena sahitām tatra

- 5 Tām arhaṇām Nalo rājā
  Paricaryām svakām tasmai
  Tato babhūva nagare
  Janasya samprahṛṣṭasya
  Aśobhayanta nagaram
- 10 Siktāh sumṛṣṭapuṣpāḍhyā Dvāri dvāri ca paurāṇām Arcitāni ca sarvāṇi Rtuparņo 'pi śuśrāva Damayantyā samāyuktam
- 15 Tam ānāyya Nalam rājā Sa ca tam kşamayāmāsa Sa satkṛto mahīpālo Diştyā sameto dāraih svair Kaccit tu nāparādham te
- 20 Ajñātavāsain vasato Yadi vā buddhipūrvāņi Mayā kṛtāny akāryāņi

Na me 'parādham kṛtavāms 25 Kṛte 'pi ca na me kopaḥ,

Und Damajanti trat der Mutter näher. Da hiess Bima mit Freudeton Jenen willkommen als seinen Sohn. Und anders nicht als zärtlich blicken mocht' Auf seine schöne gattentreue Tochter. Da drängte die ganze Verwandtenschar Sich fröhlich um's neuverbundene Paar. Doch durch die Stadt, die schöne, Ging freudenerzengtes Getöne Von Frohen, die vernommen, Wie König Nal gekommen. Es schmückten die Unterthanen Die Stadt mit Kränzen und Fahnen; Besprengte Strassen streuten sie mit Blumen Und räucherten in Götterheiligtumen. Nun hört' auch König Ritupern Von seinem Fuhrmann, wie zum Herrn Er sich verwandelt hatte, Und hiess Damajanti's Gatte.

vavande pitaram śubhā. putravat parayā mudā, samāśvāsavata prabhuh Damayantīm pativratām. pratigrhya yathavidhi yathavat pratyavedayat. sumahān harsajah svanah Nalam drstvā tathāgatam. patākādhvajamālinam, rājamārgāh kṛtās tadā, puspabhangah prakalpitah. devatāvatanāni ca. Vāhukacchadminam Nalam jahrşe ca narādhipah. kşamayamasa parthivam hetubhir buddhisammitah. Naişadham vismitananah bhavan ity abhyanandata. krtavān asmi Naisadha madgrhe vasudhādhipa? vady abuddhyāpi kānicit tāni tvam kşantum arhasi.

Nala uvāca:

tvam svalpam api pārthiva, kṣantavyam hi mayā tava.

Zu Nala trat er mit huldigen Geberden gegen ihn sich zu entschuldigen; Und Nal entschuldigte sich hinwieder Gegen den Ajodia-Befrieder. So zum Nischadalandesherrn Redete König Ritupern: 'Glück dir zum gefundenen Weibe, Zum wiedergefundenen Leibe! Ist irgend von mir ein Versehen. O Nischadafürst, geschehen Gegen dich, als du ungekannt Wohntest in meines Hauses Wand? Sei's mit Willen geschehen, Mocht' absichtlos es ergehen, Was ich that das nicht war zu thun, Das mögest du verzeihen nun.'

Nala:

'Du hast nicht die kleinste Kränkung Gethan mir, wert der Gedenkung, Pūrvam hy api sakhā me 'si
Ata ūrdhvam tu bhūyas tvam
Sarvakāmaih suvihitaih
Na tathā svagrhe rājan
5 Idam caiva hayajñānam
Tad upākartum icchāmi
Evam uktvā dadau vidyām
Sa ca tām pratijagrāha
Grhītvā cāśvahrdayam
10 Sūtam anyam upādāya
Rtuparņe gate rājan
Nagare Kundine kālam

sambandhī ca janādhipa, prītim āhartum arhasi. sukham asmy uşitas tvayi, yathā tava grhe sadā. tvadīyam mayi tişthati, manyase yadi pārthiva. Rtuparnāya Naisadhah, vidhidrstena karmanā. rājan Bhāngāsurir nṛpah yayau svapuram eva ha. Nalo rājā višām pate nātidīrgham ivāvasat.

Iti Nalopākhyāne pañcavimśatitamah sargah.

### Brhadaśva uvāca:

15 Sa māsam uşya Kaunteya Purād alpaparīvāro Rathenaikena śubhreņa Pañcāśadbhir hayaiś caiva Sa kampayan niva mahīni

20 Praviveśa susamrabdhas

Bhīmam āmantrya Naişadhah jagāma Niṣadhān prati dantibhih pariṣoḍaśaih ṣatśataiś ca padātibhih. tvaramāņo mahīpatih tarasaiya mahāmanāh.

O Fürst! und wäre dergleichen gethan, So stünde mir doch der Zorn nicht an, Um das was nicht Nala dem Fürsten geschah. Sondern dem Fuhrmann Wahuka. Ich hab' ohn' alles Ungemach, O Fürst, gewohnt unter deinem Dach; Mir konnte nicht besser in meinem Hause sein als in deinem. Doch dir bin ich Entschädigung Schuldig für die Erledigung Der Stelle, die ich verwaltet, Als Wahuka gestaltet. Vergieb, o Fürst, aus grosser Huld Meine und meiner Gattin Schuld, Durch deren Rat du verloren Den Fuhrmann den du erkoren.

So wird nun auch Warschneja gern Umkehren zum Dienste des alten Herrn, Du mögest es ihm nicht wehren, Du sollst ihn nicht entbehren: Dir schenk' ich hier mit Hand und Munde Die mir verliehne Rossekunde, So wie bereits o Fürst mit Gunst Du mir geschenkt die Zahlenkraft und Würfel-Du magst dich mit sichern Zügeln Zurück nach Ajodia flügeln! Und ich will hier mich besinnen, Was ich nun mag mit deiner Kunst gewinnen.' Also begrüsst, fuhr froh und mit Glück Ritupern in sein Reich zurück; Und Nala weilte im Siegesdrange In der Widarbastadt nicht lange.

#### Dreissigster Gesang.

Als einen Mond Damajanti's Gatte In Widarba verweilet hatte, Fuhr er gerüstet von hinnen, Um neu sein Reich zu gewinnen. Mit einer kleinen erlesnen Schar Ging der König an diese Fahr, Die ein Spiel für den Helden war. Wie ein Sturm über's Land er fuhr, Und gelangte zur Nischadaflur, Daraus er reichsverlustig geflohn; Tatah Puşkaram āsādya Uvāca: dīvyāva punar, Damayantī ca yac cānyan Esa vai mama samnyāsas,

- 5 Punah pravartatām dyūtam Paņenaikena, bhadram te, Jitvā parasvam āhrtya Pratipāņah pradātavyah, Na ced vānchasi tvam dyūtam
- 10 Dvairathenāstu vai śāntis Vamśabhojyam idam rājyam Yena kenāpy upāyena, Dvayor ekatare buddhiḥ Kaitavenākṣavatyām vā,
- 15 Naişadhenaivam uktas tu Dhruvam ātmajayam matvā Diştyā tvayārjitam vittam Diştyā ca duşkaram karma Diştyā ca dhriyase rājan
- 20 Dhanenānena vai Bhaimī Mām upasthāsyati vyaktam Nityaśo hi smarāmi tvām

Da sprach der Wirasenasohn Zum Bruder, der sass auf seinem Thron: 'Neues Spiel sei begonnen! Neues Gut hab' ich gewonnen; Das will ich, dir zum Ergetzen, Samt meinem Weib, auf einen Würfel setzen. Ich setze mein Weib, du setzest dein Reich; Puschkara, scheint der Satz dir gleich? Aber höre vor allen, Wie mir das Spiel will gefallen! Wenn ich gewinn' und du verlierst, So ist mein, was du hast und regierst, All dein Gut und dein Leben Ist mir in die Hand gegeben. Wenn ich verlor und du gewannst, So nimm du was mein ist, wenn du kannst: Du musst nur zum Ende der Sachen Mit mir einen Schwertgang machen. Puschkara, das ist mein Beschluss, Lass uns spielen ohne Verdruss! Trauest du auf die Würfelgunst? Bauest du auf die Waffenkunst?

Vīrasenasuto Nalah bahu vittam mavārjitam. mama kimcana vidyate tava rājyam tu Puskara. iti me niścitā matih. prāņayoś ca paņāvahe. rājvam vā vadi vā vasu paramo dharma ucyate. yuddhadyūtam pravartatām, tava vā mama vā nṛpa. arthitavyam yathātathā vṛddhānām iti śāsanam. kriyatām adva Puşkara, yuddhe vā nāmyatām dhanuh. Puskarah prahasan niva pratyāha prthivīpatim: pratipāņāya Naisadha, Damayantyāh kṣayam gatam, sadāro 'dva mahābhuja. iitena samalamkrtā divi Śakram ivāpsarāh. pratīkse 'pi ca Naisadha,

Ich biete dir, sieh die Wahl an, Knöchel zugleich und Stahl an. Denn ein vatergeerbtes Reich Muss man mit allen Kräften zugleich Auf allen Wegen begehren, So lauten der Alten Lehren. Puschkara! heute ist kein Rat; Spiel oder That! Heut sollst du dein Leben mir lassen, Oder Damajanti umfassen.' Als dem Puschkara das ward kund, Sprach er zu Nal mit lachendem Mund, Seinem Glücke vertrauend, Im Geiste sein schon Damajanti schauend: 'Glück zu dem neu gewonnenen Schatz, Den du bringest zu neuem Satz! Glück zu! von Not und Leiden Soll Damajanti scheiden; Mit allen Schätzen angethan, Will ich sie heute noch umfahn. Stets hab' ich, o Nischader, dein gedacht, Und dich erwartet Tag und Nacht;

Devane ca mama prītir Jitvā tv adya varārohām Kṛtakṛtyo bhaviṣyāmi, Śrutvā tu tasya tā vāco

- 5 Iyeşa sa śiraś chettuin Smayams tu roşatāmrākşas Panāvah, kim vyāharase, Tatah prāvartata dyūtam Ekapānena vīreņa
- 10 Sa ratnakośanicayaiḥ Jitvā ca Puşkarain rājā Mama sarvam idain rājyam Vaidarbhī na tvayā śakyā Tasyās tvain saparīvāro
- 15 Na tvayā tat kṛtam karma Kalinā tat kṛtam karma, Nāham parakṛtam doṣam Yathāsukham vai jīva tvam, Tathaiva sarvasambhāram
- 20 Tathaiva ca mama prītis Sauhārdam caiva me tvatto

Denn keine Lust konnt' ich beim Spiel erzielen,

Das ich nicht konnte mit meines gleichen spielen.

Aber wenn ich zum Spiel der Minne Damajanti von dir gewinne, Dann fehlt — sie lag mir stets im Sinn — Nichts mehr, dass ich zufrieden bin.' Als er den sinnlos prahlenden hörte, Der Stolz des Königs sich empörte, Er wollt' ins Herz ihm bohren den Stahl; Aber gefasst, mit einem Strahl Aus zornrot-lachenden Augen Sprach er: 'Wozu kann taugen Vor dem Ausgang das Prahlen? Wer verliert, soll bezahlen. Da nahm den Anfang das hohe Spiel, Und gleich am Anfang war's am Ziel; Auf einen Wurf, auf einen Streich, Gewann von Puschkara Nal das Reich. Und so beendigter Sachen Sprach der Sieger mit Lachen: 'Das Reich, von Anfang mir verliehn,

abhavan na suhrdganaih. Damavantīm aninditām sā hi me nityaśo hrdi. bahvabaddhapralapinah khadgena kupito Nalah. tam uvāca tato Nalah: jito na vyāharişyasi. Puskarasya Nalasya ca, Nalena sa parājitah, pranena panito 'pi ca. prahasan nidam abravīt: avvagram hatakantakam. rājāpasada vīksitum, mūdha dāsatvam āgatah. yenāham vijitah purā, tvam tu mūdha na budhyase. tvavy ādhāsye kathamcana, prānān avasrjāmi te. svam amśam vitarāmi te, tvayi vīra na samsayah na kadācit prahāsyati.

Das eine Weile dein nur schien, Wird mein nun wieder heissen, Oder wer will mir's entreissen? Das Reich ist nun bei seinem Mann, Sie nehmen sich beid' einander an, Dass sie kein dritter gefährden kann. Und Damajanti, o Königsknecht, Ist zu schauen dir nicht gerecht; Du bist mit den Deinigen allen Ihr zu Sklaven verfallen. Doch es ist nicht durch dich geschehn, Dass ich vom Reich einst musste gehn; Kali war's durch den ich verlor, Aber du weisst es nicht, o Thor! Gleichwohl, fremdes Verbrechen Will ich an dir nicht rächen. Lebe nach deinem Belieben! Das Leben ist dir geblieben. Dir lass' ich all dein eignes Gut, Geh in dein Erbteil wohlgemut, Dich möge kein Übel erreichen, Und nie von dir soll meine Freundschaft Du bist mein Bruder immerdar, [weichen.

Puṣkara, tvam hi me bhrātā, Evam Nalah sāntvayitvā Svapuram preṣayāmāsa Sāntvito Naiṣadhenaivam

- 5 Puṇyaślokam tadā rājan
  Kīrtir astu tavākṣayyā,
  Yo me vitarasi prāṇān
  Sa tathā satkṛto rājñā
  Prayayau svapuram hṛṣṭaḥ
- 10 Prasthāpya Puşkaram rājā Praviveša puram śrīmān Pravišya sāntvayāmāsa Paurā jānapadāš cāpi Ūcuḥ prānjalayah sarve
- 15 Adya sma nirvṛtā rājan Upāsitum punah prāptā Praśānte Puṣkare hṛṣṭe Mahatyā senayā rājā Damayantīm api pitā
- 20 Prāsthāpayad ameyātmā Āgatāyām tu Vaidarbhyām Vartayāmāsa mudito Tathā prakāśatām yāto Punah śaśāsa tad rājyam
- 25 Īje ca vividhair yajñair

samjīva śaradah śatam. bhrātaram satyavikramah parisvajva punah punah. Puskarah pratvuvāca ha nabhivādya krtānjalih: jīva varsāvutam sukhī, adhisthanam ca parthiva. māsam uşya tato nṛpah Puşkarah svajanānvitah. vittavantam anāmayam atvartham upaśobhitām. paurān sa Nisadhādhipah, samprahrstatanūruhāh sāmātyapramukhā janāh: pure janapade 'pi ca devā iva Satakratum. saiipravrtte mahotsave Damayantim upānayat. satkṛtya paravīrahā Bhīmo bhīmaparākramah. saputrāyām Nalo nṛpaḥ devarād iva Nandane. Jambudvīpe sa rājasu pratyāhrtya mahāyaśāh vidhivac captadakşinaih.

Iti Nalopākhyāne şadvimsatitamah sargah. Iti Nalopākhyānam samāptam.

Puschkara, lebe hundert Jahr!'
So vom tröstenden Bruder umfangen,
Sprach Puschkara, dessen Stolz zergangen:
'Punjasloka! dein Eigentum
Sei ewiges Glück, unsterblicher Ruhm.
Lebe der Jahre tausend,
In Freuden und Frieden hausend!
Dass du mir, Fürst, mein Leben
Und meine Stadt hast gegeben —
In meiner Stadt als dein Diener froher
Werd' ich nun sitzen als hier, o Hoher,
Auf deinem Thron, wo ich Ruh nicht empfand,
Weil er auf rollenden Würfeln stand.
Dort sollen mich lieben die Meinen,

Wie hier mich gehasst die Deinen.
Aber zu büssen mein Vergehn,
Soll man mich erst als Pilger sehn
Zum heiligen Wasser Ganga's gehn.
Dort in die Strudel will ich versenken
Die Würfel, die böse Geister lenken,
Dass sie hinfort keine Huldin kränken,
Wie sie Damajantin gethan.
Dieses sage der Fürstin an,
Wann du hierher sie hast geführt
Im Glanze, der der Sonne gebührt,
Dass sie mit dir in Wonnen lebe,
Und meinen Thorenwahn vergebe.

#### Atha Pancatantram.

Oni namah! śriśāradāgaņapatigurubhyo namah! namo Manubrhaspativyāsavālmīkiprabhṛtibhyah! mahākavibhyo namah!

Sakalārthaśāstrasārain

jagati samālokya Visnuśarmedam

5 Tantraih pañcabhir etac

cakāra sumanoharam śāstram.

Tadyathānuśrūyate. Asti Dākṣiṇātye janapade Mahilāropyam nāma nagaram. Tatra sakalārthisārthakalpadrumaḥ pravaranṛpamukuṭamaṇimarīcimañjarīcayacarcitacaraṇayugalaḥ sakalakalāpāramgato 'maraśaktir nāma rājā babhūva. Tasya trayaḥ putrāḥ paramadurmedhaso Vasuśaktir Ugraśaktir O Anekaśaktiś cetināmāno babhūvuḥ. Atha rājā tāñ śāstravimukhān ālokya sacivān āhūya provāca: bho jñātam etad bhavadbhir yan mamaite putrāḥ śāstravimukhā vivekarahitāś ca. Tad etān paśyato me mahad api rājyam na saukhyam āvahati. Athayā sādhy idam ucyate:

#### Pantschatantra.

#### Einleitung.

Om! Verehrung sei der heiligen Sarásvati, dem Ganésa und den Lehrern! Verehrung sei Manu, Briháspati, Vyasa, Valmíki und den übrigen Dichtern der alten Zeit! Verehrung sei den grossen Dichtern!

Das Beste, was der Bücher jedes in der Welt,
Das in der Lebensklugheit unterweist, enthält,
Hat Vischnusarman ausgeprüft und dann erdacht
Dies schöne Werk und fünf Kapitel draus gemacht.

Denn also wird erzählt: In einer Provinz des Südens liegt eine Stadt, namens Mahilarópya. Dort war ein König, namens Amarasakti, ein wahrer Wunschbaum für die Menge aller Bedürftigen, dessen Fusspaar mit der Strahlenfülle der Diademjuwelen der vornehmsten Fürsten bedeckt war, und der sich die Meisterschaft in allen Künsten erworben hatte. Er besass drei Söhne, die in hohem Māsse unwissend waren; sie hiessen Vasusakti, Ugrasakti und Anekasakti. Da nun der König gewahrte, dass sie keine Neigung hatten, etwas zu lernen, rief er seine Räte zusammen und sprach zu ihnen: Ihr wisst, dass diese meine Söhne keine Neigung zum Lernen haben und urteilslos sind. Drum macht mir, wenn ich sie ansehe, auch mein grosses Reich keine Freude. Man sagt ja mit Recht:

Wer zöge nicht dem Sohne, der sich als ein Thor

Ajātamṛtamūrkhebhyo
Yatas tau svalpaduḥkhāya,
Varam garbhasrāvo
Varam jātapreto
5 Varam vandhyā bhāryā
Na cāvidvān rūpaKim tayā kriyate dhenvā
Ko 'rthaḥ putrena jātena

mṛtājātau sutau varam,
yāvajjīvam jado dahet.
varam ṛtuşu naivābhigamanam
varam api ca kanyaiva janitā
varam api ca garbhesu vasatir
draviņaguņayukto 'pi tanayah.
yā na sūte na dugdhadā?
yo na vidvān na bhaktimān?

Tad eteşām yathā buddhiprakāśo bhavati tathā ko'py upāyo 'nuṣthīyatām.

10 Atra ca maddattām vṛttim bhunjānānām panditānām pancaśatī tiṣṭhati. Tato yathā mama manorathāh siddhim yānti tathānuṣṭhīyatām iti. Tatraikah provāca: deva, dvādaśabhir varṣair vyākaranam śrūyate. Tato dharmaśāstrāni Manvādīny arthaśāstrāni Cāṇakyādīni kāmaśāstrāni Vātsyāyanādīni. Evam ca tato dharmārthakāmaśāstrāni jñāyante. Tatah pratibodhanam bhavati. Tanmadhyato 'thāparah Sumatināmā prāha: aśāśvato 'yam jīvitavyaviṣayah. Prabhūtakālajneyāni śabdaśāstrāni. Tat samkṣepamātram śāstram kimcid eteṣām prabodhanārtham cintyatām iti. Uktam ca yatah:

Anantapāram kila śabdaśāstram, Svalpam tathāyur, bahavaś ca vighnāh.

Erweist, den nichtgebornen und den toten vor!

Denn diese beiden machen uns nur kurzes Leid,

Der Dumme aber Qualen durch die Lebenszeit.

Dass kinderlos die Gattin bleibt, dass niemals man der Liebe pflegt,

Dass man den kaum gebornen Sohn als Leiche auf den Holzstoss legt,

Geburt von Töchtern, Fehlgeburt, Verbleiben in dem Mutterschöss:

Von allen diesen Übeln ist auch nicht ein einziges so gross

Wie dieser Jammer, einen Sohn, der unverständig ist, zu haben,

Und wenn er Schönheit auch besitzt und Geld und Gut und andre Gaben.

Was nützt die Kuh, die weder Kalb noch Milch uns giebt? Was nützt ein Sohn, der nichts gelernt und uns nicht liebt?

Darum muss irgend ein Mittel angewendet werden, ihren Verstand zu entwickeln. Fünfhundert Gelehrten reiche ich ja den Unterhalt. So möge denn dafür gesorgt werden, dass meine Wünsche in Erfüllung gehen. Darauf sagte einer der Räte: Herr, zwölf Jahre erfordert das Studium der Grammatik; dann kommen die Schriften über Recht und Sitte heran, die Manu und andere verfassten; darauf diejenigen, welche von der Lebensklugheit handeln, die von Tschanakya und andern herrühren; endlich diejenigen, die Vatsyáyana und andere über die Liebe geschrieben haben. In dieser Weise erfolgt also die Erkenntnis des Guten, Nützlichen und Angenehmen, und darin besteht die Aufklärung des Geistes. Aber einer aus der Mitte der Räte, namens Súmati, entgegnete: Dieses Leben dauert nicht ewig. Die Grammatik nimmt eine lange Zeit in Anspruch. Deshalb soll man zur Ausbildung der Prinzen darauf sinnen, den Hauptgehalt der Lehrbücher kurz zusammenzufassen. Es heisst ja:

Man kommt, wem wär' es unbekannt, in der Grammatik nie ans Ziel; Doch kurz ist unsre Lebenszeit, und Hindernisse giebt es viel: Sārain tato grāhyam apāsya phalgu Hamsair yathā kṣīram ivāmbumadhyāt.

Tad atrāsti Viṣṇuśarmā nāma brāhmaṇaḥ sakalaśāstrapāramgamaś chāttrasamsadi labdhakīrtiḥ. Tasmai samarpaya tv etān. Sa nūnam drāk prabuddhān kariṣyatīti. Sa rājā tad ākarṇya Viṣṇuśarmāṇam āhūya provāca: bho bhagavan madanugrahārtham etān arthaśāstram prati drāg yathānanyasadṛśān vidadhāsi tathā kuru. Tad aham tvām śāsanaśatena yojayiṣyāmi. Atha Viṣṇuśarmā tam rājānam ūce: deva, śrūyatām me tathyavacanam. Nāham vidyāvikrayam śāsanaśatenāpi karomi. Punar etāms tava putrān māsaṣaṭkena yadi nītiśāstrajñān na karomi tatah svanāmatyāgam karomi. Athāsau rājā tām brāhmaṇasyāsambhāvyām pratijñām śrutvā sasacivaḥ prahṛṣṭo vismayānvitas tasmai sādaram tān kumārān samarpya parām nirvṛtim ājagāma. Viṣṇuśarmaṇāpi tān ādāya tadartham mitrabhedamitraprāptikākolūkīyalabdhapraṇāśāparīkṣitakārakāṇi ceti pañca tantrāṇi racayitvā pāṭhitās te rājaputrāḥ. Te 'pi tāny adhītya māsaṣaṭkena yathoktāḥ samvṛttāḥ. Tataḥ prabhṛty etat pañcatantrakam nāma nītiśāstram bālāvabodhanārtham bhūtale sampravṛttam. Kim bahunā?

Adhīte ya idam nityam Na parābhavam āpnoti nītišāstram srņoti ca Sakrād api kadācana.

20

Kathāmukham etat.

Drum wähle man das Beste draus und lasse fort, was wenig taugt, Wie der Flamingo vom Gemisch aus Milch und Wasser Milch nur saugt.

Nun lebt hier ein Brahmane, mit Namen Vischnusarman, der in allen Lehrbüchern völlig bewandert und in den Kreisen der Studierenden berühmt ist. Diesem übergieb deine Söhne; er wird sie gewiss in kurzer Zeit verständig machen. Als der König dies vernommen hatte, liess er Vischnusarman rufen und sprach zu ihm: Mir zu Liebe, Hochwürdiger, bewirke, dass meine Söhne in der Lehre von der Lebensklugheit in kurzer Zeit alle andern übertreffen. Ich werde dir dann hundert Schenkungsurkunden ausstellen. Vischnusarman antwortete dem König: Vernimm meine wahrhaftige Antwort, Gebieter. Ich verkaufe die Wissenschaft nicht, auch nicht für hundert Schenkungen. Doch wenn ich nicht in sechs Monaten deine Söhne der Lebensklugheit kundig gemacht habe, so will ich nicht länger meinen Namen führen. Als der König dies unglaubliche Versprechen des Brahmanen gehört hatte, war er wie auch seine Rate von Freude und Staunen erfüllt, übergab jenem ehrerbietig seine Söhne und fühlte sich völlig beruhigt. Vischnusarman übernahm die Prinzen, verfasste ihretwegen folgende fünf Bücher, nämlich 1) Veruneinigung von Freunden, 2) Erwerbung von Freunden, 3) Krieg der Krähen und Eulen, 4) Verlust des schon Erworbenen und 5) Handeln ohne Überlegung, und liess sie von den Prinzen lernen. Und als diese sie sich angeeignet hatten, waren sie nach Verlauf von sechs Monaten so geworden, wie er vorhergesagt hatte.

Seitdem verwendet man dieses Lehrbuch der Lebensklugheit, welches das fünfteilige heisst, auf dem ganzen Erdboden zur Erziehung der Jugend. Wozu viele Worte?

Wer diese Klugheitslehre stets liest oder hört, bleibt jederzeit

Von Kränkung, wenn auch Indra selbst sie ihm zufügen will, befreit.

Digitized by Google

Athātaḥ prārabhyate mitrabhedam nāma prathamam tantram yasyāyam ādimah ślokah:

Vardhamāno mahān snehaḥ Piśunenātilubdhena simhagovṛṣayor vane jambukena vināśitaḥ.

Tadyathānuśrūyate. Asti Dākṣiṇātye janapade Mahilāropyam nāma nagaram. Tatra dharmopārjitabhūrivibhavo Vardhamānako nāma vaṇikputro babhūva. Tasya kadācic cintā samutpannā yat prabhūte 'pi vitte saty arthotpattyupāyāś cintanīyāh kartavyāś ceti. Yata uktam ca:

Na hi tad vidyate kimcid
Yatnena matimāms tasmād
Yasyārthās tasya mitrāni,
Yasyārthāh sa pumāl loke,
Na sā vidyā na tad dānam
Arthārthibhir na tat sthairyam

10

15 Iha loke hi dhaninām
Svajano 'pi daridrānām
Arthebhyo 'pi hi vrddhebhyaḥ
Pravartante kriyāḥ sarvāḥ
Pūjyate yad apūjyo 'pi,

yad arthena na sidhyati, artham ekam prasādhayet. yasyārthās tasya bāndhavāh, yasyārthāh sa ca panditah. na tac chilpam na sā kalā dhaninām yan na gīyate. paro 'pi svajanāyate, tatkṣanād durjanāyate. samvṛttebhyas tatas tatah parvatebhya ivāpagāh. yad agamyo 'pi gamyate,

## Erstes Buch.

## Verfeindung von Freunden.

Hier fängt das erste Buch an, welches 'Verfeindung von Freunden' heisst. Die erste Strophe in demselben ist folgende: [schwand Es traf sich, dass den Löwen und den Stier Die noch beständig wuchs; doch sie ent-Im Walde grosse Liebe einst verband, Durch eines Schakals Hinterlist und Gier.

Es wird nämlich erzählt: In einer Provinz des Südens liegt eine Stadt, namens Mahilaropya. Dort wohnte ein Kaufmannssohn, mit Namen Vardhamánaka, der viel auf rechtlichem Wege erworbenes Vermögen besass. Er stellte einst folgende Überlegung an: Wenn ich auch einen bedeutenden Besitz habe, so muss ich doch Mittel ausdenken, Geld zu erwerben, und sie zur Ausführung bringen. Man sagt ja:

Nichts giebt es in der Welt, das steht ja fest,
Was durch das Geld sich nicht erreichen lässt;
Der Kluge strebt darum mit aller Kraft,
Dass er sich Geld, nichts, nichts als Geld verschafft.
Dir fehlen Anverwandte nicht, nicht Freunde, hast du Geld,
Und als Gelehrter giltst du dann, als Mann in dieser Welt.

Alles: edlen Sinn und offne Hand, Und mit Kunst und Wissen sind bekannt, Und dass nie von ihrem Ziel sie weichen Rühmen die Bedürft'gen an den Reichen.

Verwandter wird in dieser Welt sogar ein Fremder, ist er reich; Selbst ein Verwandter, ist er arm, er wird ein schlechter Mensch sogleich. Aus reichen Mitteln, welche man zusammentrug von vielen Stellen, Geh'n alle Werke ja hervor, wie Flüsse aus den Bergen quellen. Dass man auch den besucht, begrüsst, dass Ehre dem wird dargebracht, Der dessen gar nicht würdig ist, wie zeigt doch dies des Geldes Macht! Vandyate yad avandyo 'pi, Aśanād indriyāṇīva Etasmāt kāraṇād vittam Arthārthī jīvaloko 'yam Tyaktyā ianavitāram syam

Tyaktvā janayitāram svam Gatavayasām api pumsām Arthena tu ye hīnā

5

15

sa prabhāvo dhanasya ca. syuh kāryāny akhilāny api, sarvasādhanam ucyate. śmaśānam api sevate, niḥsvam gacchati dūratah.

yeşām arthā bhavanti te taruņāḥ,
vṛddhās te yauvane 'pi syuḥ.

Sa cārthah puruṣāṇām ṣaḍbhir upāyair bhavati: bhikṣayā nṛpasevayā kṛṣikarmaṇā vidyopārjanayā vyavahāreṇa ca vaṇikkarmaṇā vā. Sarveṣām 10 api teṣām vāṇijyenātiraskṛto 'rthalābhah syāt. Uktam ca yatah:

Krtā bhikṣā rekair, Kṛṣiḥ kliṣṭāvṛṣṭyā, Kusīdād dāridryam Na manye vāṇijyāt vitarati nrpo nocitam aho, pracuragahanah sevanavidhih, parakaragatagranthisamanan, kimapi paramam vartanam iha.

Upāyānām ca sarveṣām Dhanārtham śasyate hy ekas, upāyah panyasamgrahah tadanyah samsayātmakah.

Tac ca vāṇijyam saptavidham arthāgamāya syāt tadyathā: gāndhikavyavahāro nikṣepapraveśo goṣṭhikakarma paricitagrāhakāgamo mithyākrayakathanam kūṭatulāmānam deśāntarād bhāndānayanam ceti. Uktam ca:

Wie unsrer Sinne Leistungen beruhn Auf Essen, so auf Geld auch alles Thun; Dies ist gemeint, wenn man das Geld Für jedes Werks Vollbringer hält. Auch vor der Leichenstätte bangt Ein Mensch nicht, den nach Geld verlangt, Und drückt den Vater Armut, lässt er ihn Im Stich, um in die weite Welt zu ziehn.

Wer Geld besitzt ist jung, auch wenn ihm schon Vor langer Zeit die Jugend ist entflohn; Doch ob dich gleich das Jünglingsalter schmückt, Du giltst als Greis, wenn dich die Armut drückt.

Vermögen gewinnen nun die Menschen durch sechs Mittel, durch Betteln, durch Königsdienst, durch Ackerbau, durch Erwerbung von Wissen, durch Geld- und durch Handelsgeschäfte. Gelderwerb durch Handel hat aber den Vorzug vor allen anderen Erwerbungsarten. Es heisst ja:

Aufs Betteln legen Niedre sich; des Königs Gaben sind zu klein;
Der Ackerbau — wie mühevoll; dem Lehrer dienstbar stets zu sein,
Wenn man studiert, ist unbequem; der Wucher, den man pflegt, verschlingt
Das Geld, das unser eigen ist, weil ers in fremde Hände bringt,
Und führt zur Armut: wenn ich dies erwäge, dann (so mein' ich) bleibt
Das beste Mittel zum Erwerb doch dieses, dass man Handel treibt.

Gepriesen wird von allen Mitteln zum Gelderwerb der Handel nur;
Denn alle Mittel ausser diesem sind von unsicherer Natur.

Der Handel aber kann siebenfach zum Gelderwerb getrieben werden, nämlich als Handel mit wohlriechenden Stoffen, als Annahme von Wertsachen zur Aufbewahrung, als Geschäftsführung für eine Gesellschaft, als Geschäft mit einem ankommenden Kunden, ferner so, dass man einen falschen Preis angiebt, ferner so, dass man falsche Wage und falsches Mass führt, endlich so, dass man Waren aus fremdem Lande holt. Es heisst ja:

Panyanain gandhikain panyain,

Yatraikena ca yat krītam Nikşepe patite harmye

Nikşepī mriyate tubhyam

5 Goşthikakarmaniyuktah Vasudhā vasusampūrnā Paricitam āgacchantam Hṛṣyati taddhanalubdho

Anyac ca:

Pürnāpürne māne,
Mithyākrayasya kathanain,
Anyac ca:

Dvigunam trigunam vāpi Prāpnuvanty udyamāl lokā śreşthī stauti svadevatām:
pradāsyāmy upayācitam.
śreşthī cintayati cetasā hṛṣṭaḥ:
mayādya labdhā, kim anyena?
grāhakam utkaṇṭhayā vilokyāsau
yadvat putreṇa jātena.

tac chatena pradivate.

kim anyaih kancanadibhih?

paricitajanavañcanam tathā nityam, nijadharmo 'yam Kirātānām.

bhāṇḍakrayavidhānataḥ dūradeśāntaraṁ gatāḥ.

15 Ityevam sampradhārya Mathurāgāmīni bhāndāny ādāya subhāyām tithau gurujanābhyanujñātah surathādhirūdhah prasthitah. Tasya ca mangalavrsabhau Samjīvakanandakanāmānau grhotpannau dhūrvodhārau sthitau. Tayor ekah Samjīvakābhidhāno Yamunākaccham avatīrnah san pankapūram āsādya kalitacaraņo yugabhangam vidhāya nisasāda. Atha tam tadavastham 20 ālokya Vardhamānah param visādam agamat. Tadartham ca snehārdra-

Ja, Wohlgerüche, das sind Waren! Das Gold und andres ist bloss Tand. Verkauft man doch für hundert Gulden, was man für einen nur erstand.

Wenn einem Gildeherrn ein Gut Ins Haus geliefert wird zur Hut,

O möchte der Besitzer nicht

Mehr lange leben, und du sollst empfangen

Dann preist er seinen Gott und spricht: Von meiner I
Wenn einem Gildeherren ein Verein

Von meiner Hand, was du nur magst vern ein Verein [langen!

Die Führung der Geschäfte übertrug,
Dann denkt er froh: Nun ward die Erde mein
Samt ihren Schätzen; ist dies nicht genug!
Ein wohlbekannter Käufer, wie ihn schon
Der Kaufmann sich ersehnte, kommt gegangen;
Er sieht's und trägt nach seinem Geld Verlangen,
So froh, als sei geboren ihm ein Sohn.

Bald richtig und bald falsch zu messen, die Kunden zu betrügen auch Und falsche Preise anzugeben, das ist bei den Kiraten Brauch. Das Doppelte, Dreifache auch gewinnen durch den Kauf von Waren Für ihr Bemühn die Männer, die nach fernen fremden Ländern fahren.

Als er also überlegt hatte, nahm er Warenballen, die nach Mathura gelangen sollten, und machte sich an einem glücklichen Tage, nachdem er sich von Eltern und Lehrern verabschiedet hatte, auf einem tüchtigen Wagen auf die Reise. Die beiden Stiere, namens Sandschivaka und Nandaka, die an seiner Deichsel zogen, hatten glückverheissende Zeichen und waren in seinem Hause geboren. Der eine von diesen, Sandschivaka, brach sich, als man zum Ufer der Yamuna hinabgefahren und in einen tiefen Sumpf geraten war, den Fuss, zerbrach das Joch und fiel nieder. Vardhamana

hṛdayas trirātram prayāṇabhangam akarot. Atha tam viṣaṇṇam ālokya sārthikair abhihitam: bhoh śreṣṭhin, kim evam vṛṣabhasya kṛte simhavyāghrasamākule 'smin vane bahvapāye samagro 'pi svasārthas tvayā samdehe niyojitah? Uktam ca:

Na svalpasya kṛte bhūri nāśayen matimān naraḥ, Etad eva hi pāṇḍityaṁ yat svalpād bhūrirakṣaṇam.

Athāsau tad avadhārya Samjīvakasya rakṣāpuruṣān nirūpya śeṣasārtham nītvā prasthitah. Atha rakṣāpuruṣā api bahvapāyam tad vanam viditvā Samjīvakam parityajya pṛṣthato gatvānyedyus tam sārthavāham mithyāhuh: 10 svāmin mṛto 'sau Samjīvako, 'smābhis tu sārthavāhasyābhīṣṭa iti matvā vahninā samskṛta iti. Tac chrutvā sārthavāhah kṛtajñah snehārdrahṛdayas tasyaurdhvadehikakriyā vṛṣotsargādikāh sarvāś cakāra. Samjīvako 'py āyuhśeṣatayā Yamunāsalilamiśraih śiśirataravātair āpyāyitaśarīrah kathamcid apy utthāya Yamunātaṭam upapede. Tatra marakatasadṛśāni bālatṛnā-15 grāni bhakṣamāṇah katipayair ahobhir Haravṛṣabha iva pīnah kakudmān balavāmś ca samvṛttah pratyaham valmīkaśikharāgrāni śṛṅgābhyām vidārayan pragarjamś cāste. Sādhu cedam ucyate:

Arakşitam tişthati daivarakşitam, Surakşitam daivahatam vinasyati. Jīvaty anātho 'pi vane visarjitah, Kṛtaprayatno 'pi grhe vinasyati.

20

war sehr bekümmert, als er ihn in diesem Zustande erblickte, und unterbrach deswegen mitleidsvoll drei Nächte lang seine Reise. Da sprachen die Gefährten der Karawane zu ihm, da sie ihn in dieser Bekümmernis sahen: Ei, ei, Kaufherr, wie kannst du so um eines Stieres willen in diesem unsicheren, von Löwen und Tigern erfüllten Walde deine ganze Karawane in Gefahr bringen? Es heisst ja:

Um Wen'ges viel zu opfern, sprich, ist das des klugen Manns Gebaren? Zeigt darin doch die Klugheit sich, durch Wenig Vieles zu bewahren.

Dies nahm sich Vardhamana zu Herzen, bestimmte Wächter, die bei Sandschivaka zurückbleiben sollten, und brach mit der übrigen Karawane auf. Die Wächter aber verliessen Sandschivaka, da sie die Gefahren des Waldes kannten, zogen der Karawane nach und sprachen am nächsten Tage zum Kaufherrn fälschlich: Herr, Sandschivaka ist tot; weil wir bedachten, du habest ihn lieb gehabt, ward er von uns ehrenvoll verbrannt. Als der Kaufherr dies gehört hatte, vollzog er dankbar und voll Mitleids alle Totenbräuche für jenen, also die Freilassung eines Stieres und alle übrigen. Sandschivaka aber, gestärkt durch die kühlen, vom Wasser der Yamuna feuchten Winde erhob sich mühsam, weil seine Lebenszeit noch nicht abgelaufen war, und gelangte zum Ufer der Yamuna. Dort frass er das junge, smaragdgrüne Gras, wodurch er in einigen Tagen so feist wurde wie Siva's Stier; sein Buckel wuchs ihm, er gewann Stärke und verbrachte die Tage, indem er mit seinen Hörnern die Ameisenhaufen zerstörte und brüllte. Sagt man doch mit Recht:

Was Schicksal schlägt, das muss bestehen, und fehlt auch jede andre Hut; Was Schicksal schlägt, das muss vergehen, ist auch die Obhut treu und gut. Am Leben bleibt im Wald der Eine, dort ausgesetzt, den niemand hegt, Atha kadācit Pingalako nāma simhah sarvamṛgaparivṛtah pipāsākula udakagrahaṇārtham Yamunātaṭam avatīrṇah Samjīvakasya gambhīrataram śabdam dūrād evāśṛṇot. Tam ca śrutvātīva vyākulahṛdayah sasādhvasam ākāram prācchādya vaṭavṛkṣatale caturmaṇḍalāvasthānenāvasthitah. Catur-5 maṇḍalāvasthānam tv idam: simhah simhānuyāyinah kākarūkāh kimvṛttā iti. Atha tasya Karaṭakadamanakanāmānau dvau śṛgālau mantriputrau bhraṣṭādhikārau sadānuyāyināv āstām. Tau ca parasparam mantrayatah. Tatra Damanako 'bravīt: bhadra Karaṭaka, ayam tāvad asmatsvāmī Pingalaka udakagrahaṇārtham Yamunākaccham avatīrya sthitah. Sa kimnimittam 10 pipāsākulo 'pi nivṛṭya vyūharacanām kṛṭvā daurmanasyenābhibhūto 'tra vatatale sthitah? Karaṭaka āha: kim āvavor anena vyāpārena?

Avyāpāresu vyāpāram yo narah kartum icchati, Sa eva nidhanam yāti kīlotpātīva vānarah.

Damanaka āha: katham etat? So 'bravīt:

Asti kasminiscin nagarābhyāse kenāpi vanikputrena taruşandamadhye devatāyatanam kartum ārabdham. Tatra ye ca karmakarāh sthapatyādayas te madhyāhnavelāyām āhārārtham nagaramadhye vrajanti. Atha kadācit tatrānuşangikam vānarayūtham itas cetas ca paribhramad āgatam. Tatraikasya kasyacic chilpino 'rdhasphātito 'njanavrkṣadārumayah stambhah kha-20 dirakīlakena madhyanihitena tiṣthati. Atrāntare vānarās tarusikharaprāsā-

Ein Andrer stirbt in seinem Hause, und ob man ihn auch trefflich pflegt.

Es begab sich nun einmal, dass ein Löwe, namens Pingálaka, als er, von allen Tieren der Wildnis umgeben, von Durst gequält, zum Ufer der Yámuna hinabstieg, um zu trinken, das sehr dumpfe Gebrüll Sandschivaka's aus der Ferne hörte. Da erbebte sein Herz sehr; er verhüllte sein erschrockenes Gesicht und blieb unter einem Feigenbaum stehen, während sein Gefolge sich so aufstellte, dass die üblichen vier Kreise entstanden. Diese werden vom Löwen selbst, seiner nächsten Umgebung, den Kákaras und den Kimvrittas gebildet. Dem Löwen folgten aber beständig zwei Schakale, namens Karátaka und Damánaka, nach, beide Ministersöhne, aber ihrer Ämter entsetzt. Beide berieten mit einander, und Damanaka sprach: Lieber Karataka, unser Herr Pingalaka stieg doch eben zum Trinken nach dem Ufer der Yamuna hinab; warum kehrt er um, obgleich ihn der Durst quält, und steht nun, von Verzagtheit ergriffen, dort unter dem Feigenbaume da, nachdem er die Seinen in Schlachtordnung aufgestellt hat? Karataka antwortete: Was haben wir beide damit zu schaffen?

Dass sich ein Mann mit solchen Dingen, Das muss den Tod ihm, wie dem Affen, Die ihn nicht kümmern, macht zu schaffen, Der einen Keil herauszog, bringen.

Damanaka sprach: Wie war das? Und jener erzählte:

Erste Fabel.

In der Nähe einer Stadt hatte inmitten einer Baumgruppe ein Kaufmannssohn den Bau eines Tempels begonnen. Die Bauleute, der Aufseher sowohl wie die andern, gingen mittags zum Essen nach der Stadt hinein. Nun kam einmal eine in der Nachbarschaft hausende Affenherde, die sich hier und dort umhertrieb, nach der Baustätte. Dort lag ein Balken von Andschanaholz, den ein Handwerker zur Hälfte gespalten hatte, und in dessen Mitte ein Keil von Khådiraholz getrieben war. Die Affen fingen

dasrngadāruparyantesu yathecchayā krīditum ārabdhāh. Ekas ca tesām pratyāsannamrtyus cāpalyāt tasmin nardhasphātitastambha upavisya pānibhyām kīlakam samgrhya yāvad utpātayitum ārebhe tāvat tasya stambhamadhyagatavrsanasya svasthānāc calitakīlakena yad vrttam tat prāg eva niveditam.

Ato 'ham bravīmi: avyāpāreşv iti. Āvayor bhakşitaseşa āhāro 'sty eva tat kim amunā vyāpāreņa? Damanaka āha: tat kim bhavān āhārārthī kevalam eva? Tan na yuktam. Uktam ca:

Suhrdām upakārakāraņād dvisatām cāpy apakārakāraņāt Nrpasamsraya isyate budhair; jatharam ko na bibharti kevalam?

10 Kimca:

Yasmin jīvati jīvanti bahavah so 'tra jīvati. Vayāmsi kim na kurvanti cancvā svodarapūranam? Yaj jīvyate kṣaṇam api prathitam manuṣyair Vijnānaśauryavibhavāryaguṇaih sametam,

Tan nāma jīvitam iha pravadanti tajjnāḥ;
Kāko 'pi jīvati ciram ca balim ca bhunkte.

Supūrā syāt kunadikā, Susamtustah kāpurusah supūro mūşikāňjalih, svalpakenāpi tuşyati.

nun an, nach Herzenslust auf den Baumgipfeln, den Zinnen des Tempels und den Enden der Balken ihr Spiel zu treiben. Doch einer unter ihnen, dem der Tod nahe war, setzte sich aus Unbesonnenheit auf jenen halbgespaltenen Balken und packte den Keil mit den Händen. Während er ihn nun herauszuziehen begann, geriet er mit den Testikeln zwischen die klaffenden Balkenhälften; er bewegte den Keil von seiner Stelle, und was nun mit ihm geschah, das habe ich schon vorhin mitgeteilt. Darum sage ich: Dass sich ein Mann mit solchen Dingen, Das muss den Tod ihm, wie dem Affen, Die ihn nicht kümmern, macht zu schaffen, Der einen Keil herauszog, bringen.

Wir haben ja auch zu essen, das nämlich, was der König übriglässt. Was geht uns also dieser Vorfall an! Damanaka erwiderte: Verlangt dich denn bloss nach dem Essen? Das ist nicht recht. Man sagt ja:

Der Kluge schliesst sich gern dem Fürsten an, Um seinem Freunde Beistand zu gewähren Und seinem Feind zu schaden; jedermann Vermag es ja, bloss seinen Bauch zu nähren.

In Wahrheit lebt ein Mann, durch den, wenn er lebt, viele leben auch; Mit Schnabels Hülfe füllen ja selbst Vögel ihren eignen Bauch.

Wenn eines Menschen Leben auch in kurzer Zeit Verlief und doch um Wissen, Ruhm und Tapferkeit Gepriesen wird und gegen Ehre nicht verstiess, Ein wahres Leben nennen dann die Kenner dies. Es lebt ja auch die Krähe lange und ernährt Sich von den Brocken, die man ihr zum Frass gewährt. Ein Bächlein zu füllen, reicht wenig schon aus, Und ebenso ist's mit den Pfötchen der Maus; So wird auch ein Wicht befriedigt gar leicht:

Kimca:

Kim tena jātu jātena

Ārohati na yah svasya

Tathā ca:

Parivartini samsāre 5 Jātas tu ganyate so 'tra

Kimca:

Jātasya nadītīre

Yat salilamajjanākula-

Tatha ca: 10

> Stimitonnatasanicārā Jāvante viralā loke Niratiśayam garimānam

15 Aprakatīkrtaśaktih Nivasan nantar dāruni

rena? Uktam ca:

Aprsto 'trāpradhāno yo

20 Na kevalam asammanam Tathā ca:

mātur yauvanahārinā vamśasyagre dhvajo yatha?

mrtah ko vā na jāvate? yah sphuraty anvayadhikam.

tasyāpi trnasya janmasāphalyam janahastālambanam bhavati.

ianasamtāpahārinah jaladā iva sajjanāh. tena jananyāh smaranti vidvāmsah, Yat kamapi vahati garbham mahatam api yo gurur bhavati. śakto 'pi janas tiraskriyām labhate; langhyo vahnir na tu jvalitah. Karataka āha: āvām tāvad apradhānau, tat kim āvayor anena vyāpā-

> brūte rājňah purah kudhīh, labhate ca tiraskriyām.

Er freut sich ja, wenn man ein wenig ihm reicht. Ob die Geburt wohl eines solchen Menschen frommt, Der bloss die Jugendblüte seiner Mutter raubt Und nicht emporsteigt, bis er wird des Stammes Haupt, Der Fahne gleich, die an des Fahnstocks Spitze kommt! Geburt ward solchen Männern nur in Wirklichkeit, Durch welche grössres Ansehn ihr Geschlecht gewinnt; Wer wäre, da im Kreislauf alle Wesen sind, Von Neugeburt nach seinem Tode wohl befreit!

Sogar ein Gras an Flusses Rand Ist nicht umsonst in dieser Welt. Wenn sich ein Mann daran mit seiner Hand, Von Angst verwirrt, im Untersinken hält.

Dass Wolken und Gutherzige erstehn, Die hoch und lautlos ihre Wege gehn Und von den Menschen nehmen Glut und Pein, Das tritt in dieser Welt nur selten ein.

Deshalb erfreut die Mutter sich der höchsten Achtung, also lehren Die Weisen, weil vielleicht ein Sohn ihr wird, den einst auch Grosse ehren.

> Verachtung bleibt auch einem Mächt'gen nicht erspart, So lang' er seine Stärke nicht hat offenbart. Leicht springt man über Feuer, das im Holz noch ruht; Doch wenn es flammt, wer ist's wohl, der es dann noch thut!

Karataka sagte: Wir gelten jetzt nichts; was geht uns also diese Sache an? Es heisst ja:

Ein Thor, der ohne Stellung ungefragt Hier vor dem König seine Meinung sagt, Nein, Spott wird ihm noch obendrein.

Der erntet nicht nur keine Ehre ein,

Vacas tatra prayoktavyam Sthāvībhavati cātvantam yatroktam labhate phalam rāgah śuklapate yathā.

Damanaka āha: Mā maivam vada.

Apradhānah pradhānah syāt

sevate yadi pārthivam,

5 Pradhāno 'py apradhānah syād

vadi sevāvivarjitah.

Yata uktam ca:

Āsannam eva nṛpatir bhajate manuṣyam Vidyāvihīnam akulīnam asamskṛtam vā. Prāyeṇa bhūmipatayah pramadā latāś ca Yat pārśvato bhayati tat pariyestayanti.

10 Tathā ca:

15

Kopaprasādavastūni Ārohanti śanaiḥ paścād Vidyāvatām mahecchānām

Sevāvrttividām caiva Ye jātyādimahotsāhān Teşām āmaraņam bhikṣā Ye ca prāhur durātmāno:

20 Sarpān vyāghrān gajān simhān

Pramādālasyajādyāni

ye vicinvanti sevakāh, dhunvantam api pārthivam. silpavikramasālinām nāsrayah pārthivam vinā. narendrān nopayānti ca, prāyascittam vinirmitam. durārādhyā mahībhujah, khyāpitāni nijāni taih.

drstvopāyair vasīkrtān

Da rede man, wo Früchte bringt das ausgesprochne Wort
Und haftet, wie an weissem Zeug die Farbe, fort und fort.

Da entgegnete Damanaka: O rede doch nicht also. Bedenke:

Ein Unbedeutender gilt viel, wenn er in Fürstendienst sich stellt;

Ein Grosser selbst gilt wenig nur, der fern von solchem Dienst sich hält.

Ein Herrscher ist dem Manne wohlgeneigt,
Der sich in seiner Nähe grade zeigt,
Auch wenn er nicht geweiht ist, wenn er Wissen
Und gute Herkunft lässt vermissen.
Es pflegen ja Lianen, die Fürsten und die Frauen
An das sich anzuklammern, was sie zur Seite schauen.
Ein Diener, der von allem sorgsam Kenntnis nimmt,
Was zornig einen Fürsten, was ihn gnädig stimmt,
Erreicht gemach, ob jener auch sich sträubig zeigt,
Dass er ihm auf den Rücken steigt.

Gelehrten, Dienstverständigen, Kunstfertigen und Helden bleibt Kein Anschluss, als ein Fürst, so auch den Männern, die der Ehrgeiz treibt. Wer von den Königen zurück sich zieht, Der muss zur Sühne Bettelbrot Die durch Geburt und sonst er mächtig sieht, Geniessen bis an seinen Tod.

> Ein schlechter Mensch behauptet wohl: Nicht leicht Wird, dass ein Fürst zufrieden ist, erreicht; Doch macht dies Wort nur seinen Unverstand, Und dass er schlaff und träge ist, bekannt.

Manch Mittel lässt in unsre Macht gelangen Die Elefanten, Löwen, Tiger, Schlangen;

Digitized by Google

Rājeti kiyatī mātrā Rājānam eva samsritya Vinā Malayam anyatra Dhavalāny ātapatrāņi Sadā mattās ca nāgendrāh dhīmatām apramādinām. vidvān yāti parām gatim; candanam na prarohati. vājinas ca manoramāh prasanne sati bhūpatau.

Karataka āha: atha bhavān kim kartumanāh? So 'bravīt: adyāsmatsvāmī Pingalako bhīto bhītaparivāras ca vartate. Tad enam gatvā bhayakāraṇam vijnāya sandhivigrahayānāsanasamsrayadvaidhībhāvānām ekatamena samvidhāsye. Karataka āha: katham vetti bhavān yad bhayāviṣto 10 'yam svāmī? So 'bravīt: kim atra jneyam? Yata uktam ca:

Udīrito 'rthah pasunāpi grhyate, Hayās ca nāgās ca vahanti coditāh. Anuktam apy ūhati pandito janah, Parengitajñānaphalā hi buddhayah.

15 Tathā ca Manuh:

Und Manu sagt:

5

Ākārair ingitair gatyā Netravaktravikārais ca

ceştayā bhāşanena ca laksyate 'ntargatam manah.

Tad adyainam bhayākulam prāpya svabuddhiprabhāveņa nirbhayam kṛtvā vaśīkṛtya ca nijām sācivyapadavīm samāsādayiṣyāmi. Karaṭaka āha: 20 anabhijño bhavān sevādharmasya, tat katham enam vaśīkariṣyasi? Damanaka āha: yathaiva nu Pāṇḍavānām Virāṭanagarapraveśakāle Dhaumya-

Drum denken kluge, rüstge Männer: 'Bloss Ein König! Traun die Arbeit ist nicht gross!'

Dass ein Gelehrter einem Fürsten sich anschliesst, dies allein verleiht

Ihm hohe Stellung, wie auch Sandel nur auf dem Vindhyaberg gedeiht.

Beständig brünstge Elefanten und weisse Sonnenschirme werden,

Besitzen wir des Königs Gnade, zuteil uns samt den schönsten Pferden.

Karataka sagte: Was gedenkst du also zu thun? Jener antwortete: Jetzt ist unser Herr Pingalaka in Angst samt seinem Gefolge. So will ich denn zu ihm gehen, den Anlass zu seiner Angst erforschen und diesen dann durch eins der bekannten sechs Mittel, Frieden, Krieg, Marschieren, Abwarten, Schutzbündnis und Zweizungigkeit, beseitigen. Wieder sprach Karataka: Woher weisst du, dass der Herr von Furcht ergriffen ist? Damanaka entgegnete: Das ist doch nicht schwer zu erkennen. Man sagt ja:

Des ausgesprochnen Wortes Sinn wird auch vom Vieh erkannt: Es ziehn, wenns anbefohlen ward, wie Ross, so Elefant. Erschlossen wird, was keiner noch aussprach, von klugen Leuten; Giebt doch Verstand die Fähigkeit, Geberden recht zu deuten.

Was einer in der Seele hegt, durch Wort und Aussehn giebt sichs kund, Durch Gang, Geberden, Regungen, und wie ihm Auge spielt und Mund.

Da ich nun den König vor Furcht ausser sich antreffe, so werde ich ihn durch die Macht meiner Einsicht von derselben befreien, ihn unter meine Leitung bringen und mir meine Ministerstelle wieder erwerben. Karataka sagte: Du bist doch mit den Vorschriften über Fürstendienst nicht bekannt; wie kannst du den Herrn leiten! Damanaka antwortete: So wie die Pandusöhne, als sie sich zum Dienst bei Virata in

maharşikathitah sakalo 'py anujīvidharmo vijnāta iti:

Suvarņapuspitām prthvīm Śūraś ca krtavidyaś ca Sā sevā yā prabhuhitā Āśrayet pārthivam vidvām Vo pa vetti gunān vassas

Āśrayet pārthivam vidvāms Yo na vetti guņān yasya Na hi tasmāt phalam tasya Dravyaprakṛtihīno 'pi Bhavaty ājīvanam tasmāt

5

10 Api sthānuvad āsīnah' Na tv evānātmasampannād Sevakah svāminam dvesti Ātmānam kim sa na dvesti Yam āśritya na viśrāmam

So 'rkavan nrpatis tyājyaḥ Rājamātari devyām ca Purohite pratīhāre Jīveti prabruvan proktah

vicinvanti travo janāh: yaś ca jānāti sevitum. grāhyā vākyaviśesatah; taddvārenaiva nānvathā. na tam seveta panditah. sukrstād ūsarād iva. sevyah sevyagunanvitah, phalam kālāntarād api. śuşyan parigatah kşudhā vrttim īheta panditah. krpanam parusāksaram. sevyāsevyam na vetti yah? ksudhārtā vānti sevakāh, sadāpuşpaphalo 'pi san. kumare mukhyamantrini vartitavyam nrpe yathā. krtvam krtvavicaksanah

dessen Stadt begeben wollten, alle von dem grossen Weisen Dhaumya gegebenen Vorschriften für Dienende wussten, so auch ich. Höre:

Drei Männer sind es, die das Gold, die Blüte dieser Erde pflücken:

Wer dienen kann, wen Heldenmut und wen die Wissenschaften schmücken. Ein Sprichwort sagt, das wäre Dienst allein, Der Kluge gebe sich in diesem Sinn, Auf seines Herren Wohl bedacht zu sein; In einem andern nie, dem Fürsten hin.

> Der Kluge hüte sich, dass in den Dienst er geht Bei dem, der Trefflichkeit zu schätzen nicht versteht; Es bringt ihm keine Frucht, wie Früchte nicht ein Acker Mit salz'gem Boden trägt, und pflügt man ihn auch wacker.

Ist auch dem Fürsten nichts von dem, was Fürstenmacht bedingt, geblieben, Man diene dennoch ihm, wenn er Vorzüge, wie sie Diener lieben An einem Herrn, besitzt; von ihm erhält der Diener, wenn auch schon Inzwischen lange Zeit verstrich, den Lebensunterhalt zum Lohn.

Der Kluge sitze, wenn ihn mit Gewalt Und trockne lieber ein, als dass den Unter-Der Hunger anfasst, wie ein Stamm so still Vom Zügellosen er empfangen will. [halt

Ein Diener ist dem Herren abgeneigt,

Der gegen ihn sich grob und geizig zeigt; Wie kommt es wohl, dass er nicht gegen sich entbrennt,

Da, wem man dienen soll, wem nicht, er nicht erkennt?

Wie man vor einem Arka-Baume flieht, Ob man auch immer ihn voll Blüte sieht Wenn Dienende, die Hunger leiden Und zu ihm kommen, ihm sich anzuschliessen,

Und Frucht, so soll man einen Herrscher meiden, Bei ihm Erholung nicht geniessen.

Dem Diener sei des Königs Mutter, die Kön'gin und wer auf dem Thron

Ihm folgt, der Kanzler und Hofpriester und Kämm'rer wie des Herrn Person. Wer, wohlbekannt mit seiner Pflicht, Wenn ihm Befehl erteilt wird, spricht:

Karoti nirvikalpam vah. Prabhuprasādajam vittam Vastrādyam vidadhāty ange. Antahpuracaraih sārdham 5 Na kalatrair narendrasva. Sammato 'ham prabhor nityam Krcchresv api na marvādām. Dvesidvesaparo nitvam Yo naro naranāthasva. Dyūtam yo Yamadūtābham 10 Paśyed daran vrthakaran, Yuddhakāle 'grago vah svāt Prabhor dvārāśrito harmve, Karataka āha: atha bhavāms

sa bhaved rajavallabhah. supātre vo nivojavet. sa bhaved rajavallabhah. vo mantram na samācaret. sa bhaved rajavallabhah. iti matvā vyatikramet sa bhaved rājavallabhah. istānām istakarmakrt sa bhaved rajavallabhah. hālām hālāhalopamām sa bhaved rājavallabhah. sadā prsthānugah pure sa bhaved rājavallabhah. tatra gatvā kim tāvad vaksyati? Tat

Uttarād uttaram vākyam Suvrstigunasampannād

15 tāvad ucvatām. Damanaka āha:

vadatām samprajāvate bījād bījam ivāparam.

Apāvasamdarśanajām vipattim Upāyasamdarśanajām ca siddhim Medhāvino nītiguņapravuktām Purah sphurantīm iva darśayanti.

Ekesām vāci śukavad

20

anyeşām hrdi mūkavat

Herr, lebe hoch! und unbedenklich thut, Was ihm obliegt, dem ist der König gut. Wer Würdigen das Geld zuwendet,

Das huldvoll ihm der König spendet, Geschenkte Kleider aber selbst anthut, Desgleichen Schmuck, dem ist der König Von wem mit Haremsdienern nie Beratung wird gepflogen, gut.

Auch mit des Königs Frauen nicht, dem ist der Herr gewogen.

Gewogen ist der König dem, der auch in Nöten redlich bleibt.

Weil der Gedanke: 'Ehre ward mir stets vom Herrn' dazu ihn treibt.

Wer seines Herren Feinde hasst und auf den Vorteil derer sinnt,

Die jener gern hat, sicherlich, der Mann des Herren Gunst gewinnt. Schein Wem Würfelspiel als Bote aus dem Reich Ein Rauschtrank und als blosser Trug und Des Todes vorkommt, stärkstem Gifte gleich Ein Weib, der wird des Königs Liebling sein.

Der Mann gewinnt des Königs Gunst, der ihm vorangeht in der Schlacht, Der in der Stadt ihm folgt und im Palaste seine Thür bewacht.

Karataka sagte: Was wirst du denn sagen, wenn du zu ihm gekommen bist? Teile mirs doch mit. Ihm antwortete Damanaka:

Wenn man mit einem spricht, dann giebt ein Wort das andre. So entspringt Aus Samen andrer Samen auch, wenn reichlich Regen ihn durchdringt. Ob man verkehrte Mittel wählt, ob gute, dadurch wird bedingt, Wie Weise lehren, dass ein Werk uns fehlschlägt oder wohlgelingt; So hängt denn mit der Anwendung der Lebensweisheit eng zusammen Der Ausgang unsrer Thätigkeit und scheint daraus hervorzuslammen. Man lobt um das die einen, was sie sagen Ganz ohne Hehl, als sprächen Papagei'n;

valgu valganti süktayah. Hrdi vāci tathānyeşām Na cāham aprāptakālam vaksve. Ākarnitam mavā nītisāram pituh pūrvam utsangam hi nisevatā.

Aprāptakālam vacanam 5 Labhate buddhyayajñānam Karataka āha: Durārādhyā hi rājānah Vyālākīrņāh, suvisamāh, Tathā ca:

Bhoginah kañcukāvistāh 10 Sudustā mantrasādhvāś ca Durāroham padam rājnām Svalpenāpy apakārena Durārādhvāh śrivo rājňām Tisthanty apa ivadhare 15

Damanaka āha: satyam etat. Yasya yasya hi vo bhavas

Brhaspatir api bruvan apamānain ca puskalam.

parvatā iva sarvadā: kathinā, duhkhasevitāh.

kutilāh krūracestitāh rājānah pannagā iva. sarvalokanamaskrtam brāhmanyam iva dusvati. durāpā dusparigrahāh ciram ātmani samsthitāh. Param kimtu:

tasya tasya hi tam narah

Am Wort der andern, was sie in sich tragen, Dem sie wie Stumme Ausdruck nicht verleihn; Noch andere um das, was uns ihr Mund

Mitteilt, und was verbirgt ihr Herzensgrund: Was gutem Wort zum Lobe auch gereicht, Es hüpft zu seinem Ziel gewandt und leicht.

Ich werde auch nicht zu einer ungeeigneten Zeit reden. Die wichtigsten Lehren der Lebensweisheit habe ich schon gehört, als ich noch auf meines Vaters Schösse sass. Wär's auch Brihaspati, aus dessen Munde Ein Wort man hört zu ungelegner Stunde,

Man würde herzlich ihn verachten Und als beschränkten Kopf betrachten.

### Karataka sagte:

Mit Fürsten wie mit Bergen kommt man stets nur schwer Zurecht: um beide drängen sich die Bösen her, Unebenheiten nimmt man viel an beiden wahr Und hart sind beide und umringt von Schlangenschar. Es gleichen sich die Kön'ge und die Schlangen: Genusssucht hält sie beide ja befangen, Sie beide sind bepanzert, schlecht und hegen Grausamen Sinn und gehn auf krummen Wegen, Und Herr von beiden wird man durch das Wort. Durch Zaubersprüche hier und durch Ratschläge dort. Wie schwer, dass man zur Königswürde steigt, Vor der in Ehrfurcht alle Welt sich neigt! Wie auch das Priestertum wird sie mit Schmach bedeckt, Wenn selbst geringe Sünde sie befleckt. Des Fürsten Glück, von seinem Volk getragen, Ist schwer zu wahren, schwer schon zu erjagen; Doch dauert's, wurde nur sein Herz geweiht, Wie Wasser im Behälter, lange Zeit.

Damanaka entgegnete: Das ist ganz richtig. Bedenke aber auch das Folgende:

Anupraviśya medhāvī Bhartuś cintānuvartitvam Rākṣasāś cāpi gṛhyante Saruṣi nṛpe stutivacanam Taddānasya ca śamsā

5

kşipram ātmavaśam nayet.
suvrttam cānujīvinām,
nityam chandānuvartibhih.
tadabhimate prema taddvişi dveşah
amantratantram vaśīkaraņam.

Karataka āha: yady evam abhimatam tarhi śivās te panthānah santu. Tathābhilasitam anuṣṭhīyatām iti. Damanako 'pi Karatakam praṇamya Pingalakābhimukham pratasthe. Āgacchantam Damanakam ālokya Pingalako dvāḥstham abravīt: apasāryatām vetralatā. Ayam asmākam cirantano mantriputrah samāgatah. Tat praveśyatām dvitīyamandalavartī yathārthavādī ca. Athopadiṣṭe Damanakah Pingalakam praṇamya prāptānujña upaviṣṭah. Sa tu tasya nakhakuliśālamkṛtam dakṣiṇapānim upari dattvā mānapuraḥsaram uvāca: api śivam bhavatah? Kasmāc cirād dṛṣṭo 'si? Damanaka āha: na kimcid devapādānām asmābhih prayojanam. Tathāpi prāptatā kālam vaktavyam yata uttamamadhyamādhamaih sarvair api rājñām prayojanam. Uktam ca:

Dantasya nişkoşanakena nityam Karnasya kandüyanakena vāpi

Der Kluge bringt es rasch dahin, dass einen andern Mann er lenkt, Indem er in sein Herz sich schleicht, je nach der Art, wie jener denkt. Der Diener gut Betragen ist, dass sie dem Herrn zu Willen sind; Wer ihnen stets nach Wunsche thut, Unholde selbst für sich gewinnt.

Wenn man dem Herrn, der zürnt, ein Loblied singt,
Dem Liebe, den er liebt, entgegenbringt,
Dem aber Hass, den er auch hasst, beweist
Und ihn um seine milden Hände preist: —
Beherrschen kann man ihn durch solch Verfahren
Und sich Beschwörungswort und Zauberspruch ersparen.

Karataka sagte: Wenn dies deine Meinung ist, wohlan, so mögen deine Wege günstig sein. Möge geschehen, wonach du Verlangen trägst. Damanaka verneigte sich vor Karataka und machte sich dann auf den Weg zu Pingalaka. Als dieser ihn kommen sah, sprach er zu seinem Thürhüter: Entferne den Bambusstab. Da kommt unser alter Ministersohn; lass ihn ein, dass er sich dem zweiten Kreise anschliesse und sein Anliegen ausspreche. Damanaka verneigte sich vor Pingalaka und setzte sich nach erhaltener Erlaubnis auf die angewiesene Stelle. Der Löwe reichte ihm seine mit Krallen, die Donnerkeilen glichen, versehene Rechte, begrüsste ihn ehrenvoll und sprach: Geht es dir auch wohl? Warum hast du dich so lange nicht sehen lassen? Damanaka antwortete: Der Herr bedarf meiner ganz und gar nicht. Trotzdem muss ich sagen, was die Umstände erfordern, da der König alle seine Untergebenen, mögen sie eine hohe, eine mittlere oder eine niedrige Stellung haben, gebrauchen kann. Man sagt ja:

Sogar ein Grashalm kann dem König nützlich sein, Mit dem er, wenn es juckt, das Ohr sich schabt Und stochernd seine Zähne sich hält rein; Tṛṇena kāryam bhavatīśvarāṇām, Kim aṅga vāgghastavatā nareṇa?

Tathā vayam devapādānām anvayāgatā bhrtyā āpatsv api prsthagāmino yady api svam adhikāram na labhāmahe tathāpi devapādānām etad yuktam 5 na bhayati. Uktam ca:

Sthāneşv eva niyoktavyā Na hi cūdāmanih pāde

bhrtyāś cābharanāni ca, prabhavāmīti badhyate.

Yatah:

10

Anabhijňo guņānām yo

na bhrtyair anugamyate kramāyāto 'pi bhūpatiḥ.

Dhanādhyo 'pi kulīno 'pi

Uktam ca:

Asamaih samiyamanah

samaiś ca parihīyamāņasatkārah tribhir arthapatim tyajati bhrtyah.

Dhuri yo na yujyamānas tribhir arthapatim tyajati bhṛtyaḥ. Yac cāvivekitayā rājā bhṛtyān uttamapadayogyān hīnādhamasthāne niyo-15 jayati na te tatraiva tisthanti sa bhūpater doso na teṣām. Uktam ca:

> Kanakabhūşanasamgrahanocito Yadi manis trapuni pratibadhyate, Na sa virauti na cāpi sa śobhate, Bhavati yojayitur vacanīyatā.

Yac ca svāmy evam vadati: cirād dṛśyase, tad api śrūyatām: Savyadaksinayor yatra viśeso nopalabhyate,

Wie nützt ihm erst ein Mensch, mit Wort und Hand begabt!
Wir sind, o Herr, deine angestammten Diener und bleiben dir auch im Unglück
treu. Dass wir trotzdem nicht in unser Amt eingesetzt werden, das passt sich nicht
für dich. Heisst es doch:

Man soll an ihren richt'gen Platz Kleinodien und Diener rücken Und nicht, weil man des Macht besitzt, den Fuss mit Stirnjuwelen schmücken.

Nicht schliesst ein Diener gern sich einem König an,

Der Tugenden nicht schätzen kann,

Und sei er reich an Geld, aus edelem Geschlecht,

Und sitze er auf seinem Thron mit Recht.

Dass solchen, die er übertrifft, ein Diener bloss wird gleichgeschätzt,

Dass gegen seinesgleichen er an Ehren wird zurückgesetzt,

Dass man ihm nicht den höchsten Platz bewilligt: diese Gründe treiben

Den Diener dazu, länger nicht bei einem reichen Herrn zu bleiben.

Wenn nun ein König, weil er urteilslos ist, Diener, die des höchsten Platzes wert sind, an den allerniedrigsten setzt, und diese dort nicht bleiben, so ist das seine Schuld, nicht die Schuld der Diener. Heisst es doch:

Ein Edelstein, den man in blosses Zinn gefasst, Und der durch seine Schönheit doch in Goldschmuck passt, Er klingt nicht, strahlt nicht, doch er rügt Die Hand, die ungehörig ihn hat eingefügt.

Du sagst, o Herr, ich hätte mich lange nicht sehen lassen. Darüber höre Folgendes: Bleibt da, wo zwischen rechts und links sich merken lässt kein Unterschied,

Kas tatra ksanam apv ārvo Kāce maņir maņau kāco Na tesām samnidhau bhrtvo Yatra svāmī nirvišesam Tatrodyamasamarthānām 5 Na vinā pārthivo bhrtvair Teşām ca vyavahāro 'yam Bhrtvair vinā svayam rājā Mavūkhair iva dīptāmšus Araih samdhāryate nābhir 10 Svāmisevakavor evam Śirasā vidhṛtā nitvam Keśa api virajyante, Rājā tusto 'pi bhrtyānām Te tu sammanamatrena 15 Evam jñātvā narendrena Kulīnāh śauryasamyuktāh Yasmin krtyam samāveśya Āsyate, sevakah sa syāt Yah krtvā sukrtam rājno 20 Lajiavā vakti no kimcit

vidyamānagatir vaset? vesām buddhih pravartate, nāmamātro 'pi tisthati. samam bhrtvesu vartate, utsāhah parihīvate. na bhrtyāh pārthivam vinā, parasparanibandhanah. lokānugrahakāry api tejasyv api na śobhate. nābhau cārāh pratisthitāh. vrtticakram pravartate. tathā snehena pālitāh nihsnehāh kim na sevakāh? arthamātram prayacchati, prānair apy upakurvate. bhrtvāh kārvā vicaksanāh śakta bhaktah kramagatah. nirviśankena cetasā kalatram iva cāparam. duskaram hitam uttamam tena rājā sahāvavān.

Ein Wackrer einen Augenblick, der sonst noch einen Ausweg sieht?
Die Edelstein für Glas ansehen, desgleichen Glas für Edelstein,
Wer möchte, ist er auch nur Diener dem Namen nach, bei solchen sein!
Wo ohne Unterschied der Herr der gleiche ist den Dienern allen,
Da muss den Arbeitsfähigen die Lust zur Thätigkeit entfallen.
Ein Fürst ist ohne Diener nicht, und diese sind nicht ohne ihn;
Die Namen lehren's schon, die sich auf Wechselseitigkeit beziehn.

Dem König ohne Diener fehlt der Glanz, Auch wenn er viel zum Wohl des Volkes thut; Er gleicht der Sonne ohne Strahlenkranz, Die auch nicht glänzt trotz aller ihrer Glut.

Die Nabe tragen wohl am Rad die Speichen, Doch müssen sie sich selbst auf diese stützen; So sollen Herr und Diener, die im gleichen Verhältnis stehen, auch einander nützen.

Selbst Haar, das immer auf dem Haupt getragen Und liebevoll gepflegt wird, es verwandelt Zuletzt die Farbe: ach! was soll man sagen Von Dienern, wenn man lieblos sie behandelt!

Auch wenn der Fürst zufrieden ist, von ihm wird Dienern nichts gegeben Als nur die Ehre; sie jedoch vergelten Ehre mit dem Leben. Ein Fürst, der dies erkannte, wähle zu Dienern Kluge, Treue aus, Die guter Herkunft, stark und mutig und angestammt sind seinem Haus. Wie eine zweite Gattin ist ein Diener dann, wenn mit Behagen Und sorgenfrei wir ruhn, nachdem ihm ein Geschäft ward übertragen. Der ist Gefährte seines Herrn, der sich zu reden nicht erdreistet Aus Scham, hat er den grössten Dienst, der schwer und heilsam ist, geleistet.

Yo 'nāhūtah samabhyeti, Prstah satvam mitam brūte, Anādisto 'pi bhūpasya Yatate tasya nāśāya, Tādito 'pi durukto 'pi 5 Yo na cintayate pāpam, Na ksudhā pidvate vas tu Na ca śītātapādvaiś ca. Śrutvā sāmgrāmikīm vārttām Prasannāsyo bhaved vas tu, 10 Sīmā vrddhim samāvāti Nivogasamsthite vasmin, Sīmā samkocam āyāti Sthite yasmin, sa tu tvājyo

dvāri tişthati sarvadā, sa bhṛtyo 'rho mahībhujām. dṛṣṭvā hānikaram ca yah sa bhṛtyo 'rho mahībhujām. daṇḍito 'pi mahībhujā sa bhṛtyo 'rho mahībhujām. nidrayā na kadācana sa bhṛtyo 'rho mahībhujām. bhaviṣyām svāminam prati sa bhṛtyo 'rho mahībhujām. śuklapakṣa ivodurāṭ sa bhṛtyo 'rho mahībhujām. vahnau carma ivāhitam bhṛtyo rājyam samīhatā.

15 Tathā śṛgālo 'yam iti manyamānena mamopari svāminā yady avajñā kriyate tad apy ayuktam. Uktam ca yatah:

Kauśeyam kṛmijam, suvarṇam upalād, Pankāt tāmarasam, śasānka udadher, Kāsthād agnir, aheh phanād api manir, dūrvāpi goromatah, indīvaram gomayāt, gopittato rocanā:

Wer ungerufen ankommt, immerdar Am Thore steht und kurz und wahr Antwortet, wenn man es begehrt, Der Mann ist Fürstendienstes wert.

Ein würd'ger Fürstendiener ist, wer, wenn dem Herren Schaden droht, Ihn eifrig abzuwenden strebt, auch wenn man es ihm nicht gebot.

Ein würd'ger Fürstendiener ist, wem Rachepläne bleiben fern,
Auch wenn er ausgescholten ward, gestraft, geschlagen von dem Herrn.

Ein würd'ger Fürstendiener ist, wem Hunger nicht, noch Müdigkeit
Als Qual erscheint, noch Kälte auch, nicht Hitze, auch nicht andres Leid.

Ein würd'ger Fürstendiener ist, wer, wenn er hörte, dass man spricht
Von nahem Krieg, vor seinem Herrn sich zeigt mit frohem Angesicht.

Durch wen, wenn er im Amte steht, das Reich sich wie der Mond vermehrt
In eines Monats lichtem Teil, der Mann ist Fürstendienstes wert.

Durch wen, wenn er im Amte steht, die Grenzen Minderung erleiden,
Wie Fell am Feuer einschrumpft, den soll, wer nach Herrschaft trachtet, meiden.

Wenn überdies der Herr denkt, ich wäre ja nur ein Schakal, und mich deshalb verachtet, so ist auch dies unangemessen. Es heisst ja:

Von einem Wurme rührt die Seide her, Von einem Stein das Gold, der Mond vom Meer, Vom Schlamm der Lotus, Durvagras entsteht Aus Haaren einer Kuh, aus Schlangenhaube geht Der Edelstein hervor, das Feuer flammt Aus Holz heraus, die Wasserrose stammt Vom Unrat ab der Kuh, von deren Galle Die Salbe Rotschana: wie diese alle, So rühmt man Tugendreiche, weil ans Licht Prākāśyam svagunodayena gunino

gacchanti, kim janmanā?

Mūsikā grhajātāpi

5

Upapradānair mārjāro

Erandabhindarkanalaih

Dārukrtvam vathā nāsti.

Kim bhaktenāsamarthena,

Bhaktam śaktam ca mām viddhi, nāvajñātum tvam arhasi.

hitakrt prarthyate janaih. prabhūtair api samcitaih

tathaivājnaih pravojanam.

kim śaktenāpakārinā?

hantavyā sāpakārinī,

Pingalaka āha: bhavaty evam tāvat. Asamarthah samartho vā cirantanas tvam asmākani mantriputras, tad viśrabdhani brūhi vatkimcid vaktu-10 manāh. Damanaka āha: deva, vijnāpyam kimcid asti. Pingalaka āha: tan nivedayābhipretam. So 'bravit:

Api syalpataram kāryam

Tan na vācyam sabhāmadhye,

yad bhavet prthivipateh, provacedam Brhaspatih.

Tad aikāntike madvijnāpyam avadhārayantu devapādāh. Yatah:

Satkarno bhidyate mantras, 15 Tasmāt sarvapravatnena

catuskarno na bhidyate, • satkarnam varjavet sudhīh.

Atha Pingalakābhiprāyajñā vyāghradvīpivrkapurahsarāh sarve 'pi tad vacah samākarnya samsadi tatksanād eva dūrībhūtāh. Tatas ca Damanaka āha: udakagrahaņārtham pravṛttasya svāminah kim iha nivṛtyāva-

Ihr Vorzug tritt, und fragt nach ihrer Herkunft nicht. macht. Zu töten ist, als schädlich, eine Maus, Die Katze nützt, drum, obs auch Kosten Und ob sie auch geboren ist im Haus; Wird sie wo anders her ins Haus gebracht.

Durch Reiser wird kein Holz ersetzt, und mag man sie in Menge schichten;

So steht es mit den Diensten auch, die Unverständige verrichten.

Was nützt ein treuer Diener wohl, ist er nicht fähig für Geschäfte?

Was einer, der dir schaden will, besitzt er Gaben auch und Kräfte?

Ich aber bin dir zugethan, und Kräfte sind mir eigen;

Darum, Gebieter, darfst du mir Verachtung nicht erzeigen.

Pingalaka sagte: Lass es nur gut sein. Magst du unfähig oder fähig sein, du bist doch unser alter Ministersohn. Darum sage getrost, was du zu sagen wünschest. Damanaka erwiderte: Herr, ich habe dir etwas mitzuteilen. Pingalaka sprach: So sage an, was du auf dem Herzen hast. Doch jener entgegnete:

Brihaspati befiehlt: Man bringe

Die auf den Fürsten sich beziehn,

Auch nicht die allerkleinsten Dinge,

In Gegenwart des Hofs vor ihn.

Darum wolle der Herr unter vier Augen hören, was ich ihm mitzuteilen habe. Heisst es doch:

Was vor sechs Ohren man beriet, das wird verraten; nicht verloren Geht das Geheimnis dann, wenn nur beraten wurde vor vier Ohren; Ein Kluger soll aus diesem Grund sich davor hüten ernst und fest, Dass er, wenn Rat gehalten wird, sechs Ohren Anteil nehmen lässt.

Darauf zogen sich sämtliche Tiere, Tiger, Leopard und Wolf an der Spitze, nachdem sie dieses Wort des Schakals in der Versammlung gehört hatten, da sie den Willen des Königs erkannten, sofort weit zurück. Als dies geschehen war, sprach Damanaka: Der Herr hatte sich doch zum Trinken aufgemacht; warum ist er denn umgekehrt sthānam? Pingalaka āha savilakṣasmitam: na kimcid api. So 'bravīt: deva, yady anākhyeyam tat tiṣṭhatu. Uktam ca:

Dāreşu kimcit svajaneşu kimcid Gopyam vayasyeşu suteşu kimcit; Yuktam na vā yuktam idam vicintya Vaded vipaścin mahato 'nurodhāt.

5

10

Tac chrutvā Pingalakas cintayāmāsa: yogyo 'yani dṛsyate. Tat kathayāmy etasyāgra ātmano 'bhiprāyam. Uktani ca:

Svāmini guņāntarajňe guņavati bhṛtye 'nuvartini kalatre Mitre cānupacarye nivedya duḥkhan sukhībhavati.

Bho Damanaka śṛṇoṣi śabdam dūrān mahāntam? So 'bravīt: svāmiñ śṛṇomi. Tat kim? Pingalaka āha: bhadrāham asmād vanād gantum icchāmi. Damanaka āha: kasmāt? Pingalaka āha: yato 'dyāsmadvane kimapy apūrvam sattvam praviṣṭam yasyāyam mahāśabdah śrūyate. Tasya ca 5 śabdānurūpeṇa parākrameṇa bhavitavyam iti. Damanaka āha: yat svāmī śabdamātrād api bhayam upagatas tad apy ayuktam. Uktam ca:

Ambhasā bhidyate setus, tathā mantro 'py arakṣitaḥ, Paiśunyād bhidyate sneho, vācā bhidyeta kātaraḥ.

Tan na yuktam svāminah pūrvopārjitam vanam tyaktum. Yato bherī-20 veņuvīņāmrdangapaţahaśankhakāhalādibhedena śabdā anekavidhā bhavanti, tan na kevalāc chabdamātrād api bhetavyam. Uktam ca:

und hier stehen geblieben? Mit verlegenem Lächeln antwortete Pingalaka: Das geschah ohne besondere Veranlassung. Jener sagte: Wenn der Herr es nicht sagen mag, so brechen wir ab damit. Es heisst ja:

Dies muss man vor der Frau und das vor Söhnen als Geheimnis wahren, Dies dürfen Angehörige und jenes Freunde nicht erfahren; Beherz'gen mag der Kluge wohl, dass er mit grosser Vorsicht spricht Und erst, nachdem er überlegt, ob es sich schicke oder nicht.

Als Pingalaka dies gehört hatte, dachte er: Dies scheint die passende Person zu sein. So will ich ihm denn mein Vorhaben eröffnen. Sagt man doch:

Wer einem Freund, den schlichter Sinn regiert, Gehorcht, und einem Herrn, der Tüchtigkeit Und einem Diener, den die Tugend ziert, Zu würd'gen weiss, das Leid, das ihn bedrückt, Und einer Gattin, die ihm jederzeit Vertraute, der wird fröhlich und beglückt.

He, Damanaka, hörst du das laute Gebrüll in der Ferne? Dieser antwortete: Ich höre es, Herr. Warum fragst du darnach? Pingalaka sagte: Lieber, ich will mich aus diesem Walde hinwegbegeben. Weshalb? fragte Damanaka. Pingalaka antwortete: Weil jetzt ein gewaltiges Tier in unsern Wald gekommen ist, von dem jenes laute Gebrüll ausgeht. Seine Kraft muss seinem Gebrüll entsprechen. Da sagte Damanaka: Du fürchtest dich vor einem blossen Ton, aber das ist nicht recht. Man sagt ja:

Heimtücke macht, dass Liebe, Wasser, dass Damm und Deich zusammenbricht; So wirkt Ausplaudern auf Beratung, so Worte auf den feigen Wicht.

Darum ist es nicht recht, dass der Herr den von seinen Vorfahren erworbenen Wald verlässt. Giebt es doch mannigfache Töne: der Pauke, der Flöte, der Laute, der verschiedenen Trommeln, der Muschel, der Posaune und andere. Darum muss man

Atvutkate ca raudre ca Dhairyam prapte mahinathe,

Darśitabhaye 'pi dhātari

Šositasarasi nidāghe

na sa yāti parābhavam. dhairyadhvamso bhaven na dhīrāṇām; nitarām evoddhatah Sindhuh.

sampadi harso rane na bhirutvam,

śatrau vasya na hivate

Tathā ca: 5

> Yasva na vipadi visādah Tam bhuvanatravatilakam

Tathā ca:

Śaktivaikalyanamrasya

Janmino mānahīnasya

Api ca:

10

Anvapratāpam āsādva Jatujābharanasveva

nihsäratväl laghīvasah trnasya ca samā gatih.

janayati jananī sutam viralam.

yo drdhatvam na gacchati, rūpenāpi hi tasva kim?

Tad evam jñātvā svāminā dhairyāvastambhah kāryah. Na sabdamātrād 15 bhetavvam. Uktam ca:

Pūrvam eva mayā jñātam

Anupraviśva vijňatam

pūrņam etad dhi medasā, vāvac carma ca dāru ca.

Pingalaka āha: katham etat? So 'bravīt:

Kaścic chrgalah ksutksamakantha itas tatah paribhraman vane sainya-20 dvayasamgrāmabhūmim apaśvat. Tasyām ca dundubheh patitasya vāyuvaśād vallīśākhāgrair hanyamānasya śabdam aśrnot. Atha kşubhitahrdayaś cintayāmāsa: aho vinasto 'smi. Tad yāyan nāsya proccāritasabdasya drsti-

sich nicht vor einem blossen Tone fürchten. Es heisst ja auch:

Wer sich die Festigkeit bewahrt, Wenn ihm ein König naht als Feind, Der furchtbar und von grosser Kraft er-Dem bleibt Demütigung erspart.

Auch wenn Gefahren ihnen zeigt der Schöpfer, nicht entweicht der Mut

Beherzten; dann schwillt hoch das Meer, wenn Teiche ausdörrt Sommerglut. Wer nicht im Unglück zagt, nicht jubelt im Glück, nicht feig ist in der Schlacht, -Nicht oft hat eine Mutter solchen, der Erde Schmuck, zur Welt gebracht.

Ein Mensch, ist er der Ehre bloss, Hat mit dem Grashalm gleiches Los: Sie beugen sich, denn kräftig sind sie nicht, Und haben als gehaltlos kein Gewicht.

Wer dann sich nicht als fest erweist, wenn fremder Machtglanz ihn erreicht, Was nützt wohl schönes Aussehn ihm, da einem Schmuck von Lack er gleicht!

Das muss der Herr bedenken und fest bleiben. Nicht darf man sich vor einem blossen Tone fürchten. Es heisst ja: schaut,

Ich wähnte erst, als dies ich fand, Es ware Fett darin bis an den Rand;

Nun drang ich ein, nun wird von mir ge-Dass nichts es ist als Holz und Haut.

Pingalaka fragte: Wie war das? Jener sprach:

Zweite Erzählung.

Ein Schakal, dessen Kehle von Hunger abgezehrt war, sah, hier und dort umherschweifend, im Walde die Stätte, wo zwei feindliche Heere gestritten hatten, und vernahm dort den Ton einer auf den Boden gefallenen Pauke, die durch windbewegte Zweigspitzen des Gesträuches getroffen wurde. Da geriet er in Angst und dachte: O weh, ich bin verloren! So will ich mich denn davon machen, noch ehe dieses Wesen, gocare gacchāmi tāvad vrajāmi. Athavā naitad yujyate sahasaiva pitr-paitāmaham vanam tyaktum. Uktam ca:

Bhaye vā yadi vā harse samprāpte yo vimaršayet, Kṛtyam na kurute vegān, na sa samtāpam āpnuyāt.

Tat tāvaj jānāmi kasyāyam śabdah. Dhairyam ālambya vimaršayan yāvan mandam mandam gacchati tāvad dundubhim apašyat. Sa ca tam parijūāya samīpam gatvā svayam eva kautukād atādayat. Bhūyaś ca harṣād acintayat: aho cirād etad asmākam mahad bhojanam āpatitam. Tan nūnam prabhūtamāmsamedo'sṛgbhih paripūritam bhaviṣyati. Tatah paruṣacarmāvagunṭhitam tat kathamapi vidāryaikadeśe chidram kṛtvā samhṛṣṭamanā madhye praviṣṭah. Param carmavidārato damṣṭrābhaṅgah samajani. Atha nirāsībhūtas tad dāruśesam avalokva ślokam enam apathat: pūrvam eva mavā jūātam iti.

Tato na śabdamātrād bhetavyam. Pingalaka āha: bhoh paśyāyam mama sarvo 'pi parigraho bhayavyākulitacittah palāyitum icchati. Tat katham aham dhairyāvaṣṭambham karomi? So 'bravīt: svāmin, naiteṣām eṣa doṣo yatah svāmisadṛśā eva bhavanti bhṛtyāh. Uktam ca:

Aśvah śastram śāstram vīņā vāņī naraś ca nārī ca Puruşaviśeṣam prāptā bhavanty ayogyāś ca yogyāś ca.

Tat pauruşāvaştambham krtvā tvam tāvad atraiva pratipālaya yāvad 20 aham etacchabdasvarūpam jňātvāgacchāmi. Tatah paścād yathocitam kāryam

das den Ton hören lässt, mich gewahrte. Indes, es ist nicht recht, den Wald meiner Vorfahren übereilt zu verlassen. Sagt man doch:

Wer immer überlegt, mag er in Angst sein, oder auch sich freuen, Und nichts in Übereilung thut, der hat nachher nichts zu bereuen.

Darum will ich erst erforschen, wessen dieser Ton ist. Während er nun, sich ermannend und beobachtend, ganz langsam näher ging, erblickte er die Pauke. Als er erkannt hatte, was es war, trat er dicht heran und schlug aus Neugier selbst auf sie los; ferner dachte er freudig: Ei, da fällt mir ja endlich einmal reichliche Nahrung zu! Denn sicher wird doch dies Ding mit vielem Fleisch, Fett und Blut angefüllt sein. Mit vieler Mühe zerriss er das harte Fell, das die Pauke bedeckte, an einer Stelle, machte ein Loch und begab sich erfreut mitten in die Pauke hinein. Freilich hatte er sich beim Zerreissen des Felles einen Zahn abgebrochen. Er war ganz verzweifelt, als er sah, dass die Pauke sonst nur noch aus Holz bestand, und brach in die Worte aus: [schaut, Ich wähnte erst, als dies ich fand, Nun drang ich ein, nun wird von mir ge-Es wäre Fett darin bis an den Rand; Dass nichts es ist als Holz und Haut.

Man soll sich also nicht vor einem blossen Tone fürchten. Pingalaka sprach: Sieh, auch meine ganze Umgebung ist vor Furcht ausser sich und wünscht zu fliehen; wie kann ich dabei selbst fest bleiben? Der Schakal antwortete: Herr, das ist nicht die Schuld deiner Umgebung; denn wie die Herren, so sind auch die Diener. Heisst es doch:

Ob tauglich sind, ob nicht, das kommt bei Rede, Leier, Weib und Mann,

Bei Lehre, Waffe, Ross auf ihn, dem sie zuteil geworden, an.

So ermanne dich denn und warte hier ab, bis ich wiedergekommen bin, nachdem ich untersuchte, welche Bewandnis es mit jenem Tone hat. Dann magst du thun, was den Umständen angemessen ist. Pingalaka sprach: Wie! Du wagst es, dorthin zu

iti. Pingalaka āha: kim tatra bhavān gantum utsahate? Sa āha: kim svāmyādeśāt sadbhrtvasva krtvākrtvam asti? Uktam ca:

Svāmvādeśāt subhrtvasva Praviśen mukham āhevam na bhīh samjāvate kvacit. dustaram vā mahārnavam.

5 Tathā ca:

> Svāmyādistas tu yo bhrtyah Manyate, na sa samdhāryo

samam visamam eva ca bhūbhujā bhūtim icchatā.

Pingalaka āha: bhadra, yady evam tad gaccha, śivās te panthānah santv iti. Damanako 'pi tani pranamya Samjivakasabdanusari pratasthe. Atha 10 Damanake gate bhayavyākulamanāh Pingalakas cintayāmāsa: aho na sobhanam kṛtam mayā, yat tasya viśvāsam gatvātmābhiprāyo niveditah. Kadācid Damanako 'yam ubhayavetano bhūtvā mamopari duştabuddhih syād bhrastādhikāratvāt. Uktam ca:

Ye bhavanti mahipasya

sammānitavimānitāh,

15 Yatante tasva nāśāva

20

kulīnā api sarvadā.

Tat tāvad asya cikirsitam vettum anyat sthānāntaram gatvā pratipālayāmi. Kadācid Damanakas tam ādāya māni vyāpādavitum icchati. Uktani ca:

Na vadhyante hy aviśvastā Viśvastās tv eva vadhyante balibhir durbalā api, balino durbalair api.

Mahāmatir api prājno

na viśvāsam vrajed ripau;

Viśvāsāt tridaśendrena

Diter garbho vidāritah.

Jener antwortete: Giebt es denn, wenn der Herr einen Befehl erteilt hat, für einen guten Diener noch eine Wahl, ihn auszuführen oder nicht? Es heisst ja: Den guten Diener niemals Furcht ereilt, Er würde selbst in Schlangenrachen springen, Hat einen Auftrag ihm sein Herr erteilt; Ins Meer sogar, das Schiffe schwer durch-

Will noch, wenn ihm ein Auftrag ward, ein Diener überlegen,

Ob leicht er sei, ob schwer, den soll ein Herrscher nimmer hegen.

Da sagte Pingalaka: Lieber, wenn du also meinst, so geh; glücklich mögen deine Pfade sein. Damanaka verneigte sich vor ihm und machte sich auf, dem Gebrüll Sandschivaka's nachzugehen. Als nun Damanaka gegangen war, dachte Pingalaka bei sich, ausser sich vor Furcht: O weh, ich habe nicht wohl daran gethan, dass ich ihm Vertrauen schenkte und meine Absicht eröffnete! Es kann leicht geschehen, dass Damanaka von beiden Parteien Sold nimmt und gegen mich schlecht handelt, da er von seinem Amt gesetzt ward. Man sagt ja:

Von Männern, die ein Fürst zuvor in Ehren hielt und dann verachtet,

Wird, sind sie auch aus gutem Haus, nach seinem Sturze stets getrachtet.

So will ich mich denn, um sein Vorhaben zu erkunden, an einen andern Ort begeben und ihn da erwarten. Vielleicht will Damanaka, nachdem er jenen mitgebracht hat, mich töten. Man sagt ja:

Die Starken können Schwache selbst, wenn diese misstraun, nicht besiegen; Sie müssen aber, wenn sie traun, sogar den Schwachen rasch erliegen. Vertrauen schenke seinem Feind auch nicht ein hochverständger Mann; Zerstückt hat Diti's Leibesfrucht Indra, der ihr Vertraun gewann. Also überlegend, begab sich Pingalaka nach einem andern Orte und blieb daselbst

dringen.

Evam sampradhārya sthānāntaram gatvā Damanakam avalokayan nekākī tasthau. Damanako 'pi Samjīvakasakāśam gatvā vṛṣabho 'yam iti parijnāya hṛṣṭamanā vyacintayat: aho śobhanam āpatitam! Anenaitasya sandhivigrahadvārena mama Pingalako vaśyo bhaviṣyatīti. Uktam ca:

Na kaulīnyān na sauhārdān Mantriņām, yāvad āptam na Sadaivāpadgato rājā Ata eva hi vānchanti Yathā necchati nīrogah nrpo vākye pravartate vyasanam šoka eva ca. bhogyo bhavati mantriņām, mantriņah sāpadam nrpam. kadācit sucikitsakam, saciyam nābhivānchati.

10 Tathāpadrahito rājā

Evam vicintayan Pingalakābhimukhah pratasthe. Pingalako 'pi tam āyāntam utprekṣya svākāram gūhamāno yathāpūrvam avasthitah. Damanako 'pi Pingalakasakāśam gatvā pranamyopaviṣṭah. Pingalaka āha: kim dṛṣṭam bhavatā tat sattvam? Damanaka āha: dṛṣṭam svāmiprasādāt. Pingalako 'py āha: satyam dṛṣṭam bhaviṣyati? Damanaka āha: kim svāmipādānām agre 'satvam viināpvate? Uktam ca:

Api svalpam asatyam yah Devānām ca, vinasyeta Tathā ca: puro vadati bhūbhujām sa drutam sumahān api.

20 Sarvadevamayo rājā Tasmāt tam eva seveta Sarvadevamayasyāpi

Manunā samprakīrtitah, na vyalīkena karhicit. višeso bhūpater ayam:

allein, nach Damanaka ausschauend. Damanaka dagegen ging in die Nähe Sandschivaka's, erkannte, dass dies ein Stier wäre, und dachte frohen Herzens: Ei, das trifft sich ja herrlich! Durch dieses Vorkommnis wird Pingalaka in meine Gewalt kommen, indem ich Frieden und Krieg zwischen ihm und dem Stier herbeiführe. Es heisst ja:

Der Räte Wort, auch wenn sie treu und klug sind, wird nicht angenommen Vom König, als bis über ihn das Unglück und der Kummer kommen. Wie ist für seine Räte doch ein Fürst in Not ein fetter Bissen! Dies ist der Grund, dass Räte gern in Nöten ihren König wissen. Wer fragt nach einem guten Arzt, wenn er gesund ist! So auch hält Ein Fürst von sich die Räte fern, so lang' ihn Unglück nicht befällt.

Mit diesen Gedanken machte er sich zu Pingalaka auf den Weg. Als dieser ihn kommen sah, liess er in seinem Gesicht nichts merken und stand wie früher da. Damanaka verneigte sich vor ihm, als er angelangt war, und setzte sich. Pingalaka sprach: Hast du das Geschöpf dort gesehen? Damanaka antwortete: Mit des Herrn Erlaubnis, ja. Wieder sprach Pingalaka: Ist es aber auch wahr, dass du es gesehen hast? Damanaka antwortete: Wird etwa dem Herrn Unwahres vermeldet? Man sagt ja:

Kommt auch nur kleine Unwahrheit hervor aus eines Menschen Munde

Vor Königen und Göttern, - schnell geht er, wie hoch er sei, zugrunde.

Man hüte sich, je lügenhaft den Königen zu dienen; Denn Teile aller Götter sind, wie Manu lehrt, in ihnen. Aus Teilen aller Götter ist ein König wohl entstanden, Doch Unterschied ist zwischen ihm und einem Gott vorhanden: Śubhāśubhaphalam sadyo nṛpād, devād bhavāntare.

Pingalaka āha: satyam drstam bhavişyati bhavatā. Na dīnopari mahāntaḥ kupyantīti na tvam tena nipātitaḥ. Yataḥ:

> Tṛṇāni nonmūlayati prabhañjano Mṛdūni nīcaih praṇatāni sarvatah. Svabhāva evonnatacetasām ayam: Mahān mahatsv eva karoti vikramam.

Api ca:

5

10

Gallasthaleşu madavārişu baddharāga-Mattabhramadbhramarapādatalāhato 'pi Kopam na gacchati nitāntabalo 'pi nāgas, Tulye bale tu balavān parikopam eti.

Damanaka āha: asty evam, mahātmā sa, vayam kṛpaṇāḥ. Tathāpi svāmī yadi kathayati tato bhṛtyatve niyojayāmi. Pingalaka āha socchvāsam: kim 15 bhavān śaknoty evam kartum? Damanaka āha: kim asādhyam buddher asti? Uktam ca:

Na tac chastrair na nāgendrair na hayair na padātibhiḥ Kāryam samsiddhim abhyeti yathā buddhyā prasādhitam.

Pingalaka āha: yady evam tarhy amātyapada āropitas tvam. Adya pra-20 bhṛti prasādanigrahādikam tvayaiva kāryam iti niścayah. Atha Damanakah satvaram gatvā sākṣepam tam idam āha: ehy ehi duṣṭa vṛṣabha! Svāmī Pingalakas tvām ākārayati. Kim niḥśanko bhūtvā muhur muhur nadasi vṛtheti. Tac chrutvā Samjīvako 'bravīt: bhadra ko 'yam Pingalakah? Damanaka

> Für das, was gut und böse ist, wird stracks der Lohn gegeben Von ihm, von einem Gott geschieht dies erst im künft'gen Leben.

Pingalaka sprach: Nun, du wirst in Wahrheit jenes Geschöpf gesehen haben. Sicherlich hat es gedacht: Um einen Geringen geraten Grosse nicht in Zorn, und darum hat es dich nicht getötet. Heisst es doch: [bloss

Der Sturm entwurzelt zarte Halme nicht, Die tief nach allen Seiten hin sich neigen; Die hohen Bäume nur er niederbricht: An Grossen nur die Stärke Grosse zeigen. Nicht zürnt der Elefant, ob riesengross Auch seine Stärke ist, wenn trunkne Bienen Ihn treten und umschwärmen, von Verlangen Ergriffen nach dem Saft auf seinen Wangen; Doch greift ein Feind von gleicher Kraft ihn Gewaltig ist der Zorn des Starken dann. [an,

Damanaka sagte: So ist es. Jener ist hochherzig, ich aber bin schwach. Dennoch will ich, wenn der Herr es befiehlt, ihn zu deinem Diener machen. Pingalaka sprach aufatmend: Vermagst du denn das zu thun? Damanaka antwortete: Was ist für den Verstand unmöglich? Sagt man doch:

Durch mächt'ge Elefanten nicht, durch Reiter nicht und Fussvolk bringt Man eine Sache so zustand, wie sie durch Klugheit uns gelingt.

Pingalaka sprach: Wenn es so ist, dann erhebe ich dich zum Minister. Von heute an soll Gnade und Strafe und alles andere von mir durch dich erfolgen; das ist mein Beschluss. Darauf begab sich Damanaka eilig zu dem Stier und sprach verächtlich zu ihm: Komm, komm, du schlechter Stier! Der König Pingalaka entbietet dich. Du hast ja nichts zu fürchten; weshalb brüllst du immerfort ohne Zweck! Als Sandschivaka

āha: kim svāminam Pingalakam api na jānāsi? Tat kṣaṇam pratipālaya, phalena jñāsyasi. Nanv ayam sarvamṛgaparivṛto vaṭatale svāmī Pingalakanāmā simhas tiṣṭhati. Tac chrutvā gatāsum ātmānam manyamānah Samjīvakah param viṣādam agamat. Āha ca: bhadra, bhavān sādhusamācāro vacanapaṭuś ca dṛśyate. Tad yadi mām avaśyam tatra nayasi, tad abhayadānenātmīyasvāmisakāśāt prasādah kārayitavyah. Damanaka āha: bhoḥ satyam abhihitam bhavatā. Nītir eṣā. Yatah:

Labhyate bhūmiparyantah samudrasya girer api, Na kathamcin mahīpasya cittāntah kenacit kvacit.

Tat tvam atraiva tiştha yāvad aham tam samaye dṛṣṭvā tatah paścāt tvām ānayāmīti. Tathānuṣṭhite Damanakah Pingalakasakāśam gatvedam āha: svāmin, na tat prākṛtam sattvam, bhagavato Maheśasya vāhanabhūto vṛṣabha iti. Mayā pṛṣṭa idam ūce: śrīmaheśena parituṣṭena Kālindīparisare śaṣpāgrāṇi caritum samādiṣṭah. Kim bahunā? Mama pradattam krīḍārtham vanam idam. Pingalaka āha sabhayam: jñātam mayādhunā, na devatāprasādam vinā śaṣpabhojino vyālākīrņe vana evam niḥśankā nadanto bhramanti. Tatas tvayā kim abhihitam? Damanaka āha: svāmin, netad abhihitam yad etad vanam Caṇḍikāvāhanabhūtasya Pingalakasya viṣayībhūtam. Tad bhavān abhyāgatah priyo 'tithih. Tat tasya sakāśam gatvā bhrāṭṛsnehenaikatra 20 bhakṣaṇapānaviharaṇakriyābhir ekasthānāśrayeṇa kālo neyah. Tenāpi sa-

dies gehört hatte, sprach er: Lieber, wer ist denn dieser Pingalaka? Damanaka entgegnete: Du kennst nicht einmal den Herrn Pingalaka? Dann warte nur ein Weilchen;
du wirst ihn durch die Folgen kennen lernen! Verweilt denn nicht unser Herr, der
Löwe, Pingalaka mit Namen, von allem Wild umgeben, unter dem Feigenbaume! Als
Sandschivaka dies vernahm, meinte er, es wäre vorbei mit seinem Leben, und war sehr
bekümmert. Dann sprach er: Lieber, ich sehe, dass du eine gute Gesinnung hast und der
Rede kundig bist. Drum, wenn du mich durchaus dorthin führen musst, so trage Sorge
dafür, dass mir dein Herr durch Zusicherung des Lebens Gnade erweise. Damanaka
erwiderte: Was du sagst, ist wahr. So schreibt es die Lebensklugheit vor. Es heisst ja:

Der Erde Grenzen und der Berge erreicht man und des Meers; doch wie Gedanken eines Königs enden, — entdeckt wird's von den Menschen nie.

Darum bleibe hier, bis ich mich überzeugt habe, dass er sich zu deiner Bedingung verpflichtet. Dann werde ich dich zu ihm führen. Als dies geschehen war, kehrte Damanaka zu Pingalaka zurück und sprach: Herr, jener ist kein gewöhnliches Geschöpf, sondern derjenige Stier, der dem Gott Siva als Reittier dient. Auf meine Frage sagte er zu mir: Der heilige Siva hat mich, weil er mit mir zufrieden ist, angewiesen, am Ufer der Kalindi (d. i. der Yamuna) zu grasen. Mit einem Worte, er hat mir diesen Wald als Spielplatz geschenkt. Pingalaka entgegnete voll Furcht: Jetzt kann ich mirs erklären! Grasfresser schweifen, wenn ihnen die Huld der Götter fehlt, nicht so furchtlos brüllend in diesem mit Raubtieren angefüllten Walde umher. Was hast du ihm aber geantwortet? Damanaka sprach: Herr, ich habe zu ihm gesagt: Dieser Wald ist das Herrschergebiet Pingalaka's, des Reittiers der Göttin Tschändika. Darum bist du, wenn du zu ihm kommst, ihm ein lieber Gast. So begieb dich denn zu ihm und bringe bei ihm die Zeit damit hin, dass du in brüderlicher Liebe mit jenem an demselben Orte

rvam etat pratipannam uktam ca saharşam: svāminah sakāśād abhayadakṣiṇā dāpayitavyeti. Tad atra svāmī pramāṇam. Tac chrutvā Piṅgalaka āha: sādhu sumate, sādhu mantriśrotriya, sādhu! Mama hṛdayena saha sammantrya bhavatedam abhihitam. Tad dattā mayā tasyābhayadakṣiṇā. Param so 'pi madarthe 'bhayadakṣiṇām yācayitvā drutataram ānīyatām iti. Atha sādhu cedam ucvate:

Antaḥsārair akuţilair Mantribhir dhāryate rājyam Tathā ca: acchidraih suparīksitaih sustambhair iva mandiram.

10 Mantrinām bhinnasamdhāne,

15

bhişajām sāmnipātike svasthe ko vā na panditah?

Karmani vyajyate prajňā, svasthe ko vā na panditah?

Damanako 'pi tam pranamya Samjīvakasakāśam prasthitah saharşam acintayad yad ātmaprasādasammukho nah svāmī vacanavaśagaś ca sam-

vṛttas, tan nāsti dhanyataro mama. Uktam ca:

Amṛtam śiśire vahnir, amṛtam priyadarśanam, Amṛtam rājasammānam, amṛtam kṣīrabhojanam.

Atha Samjīvakasakāśam āsādya sapraśrayam uvāca: bho mitra, prārthito 'sau mayā bhavadarthe svāmy abhayapradānam. Tad viśrabdham gamyatām iti. Evam abhihite Damanakas tam ādāya Pingalakasakāśam agamat. Āha 20 ca: deva, eşa mayā sa Samjīvaka ānītah. Devo 'dhunā pramāņam. Samjīvako 'pi tam sādaram praņamyāgratah savinayam sthitah. Pingalako 'pi tasya pīnāyatakakudmato nakhakuliśālamkṛtam dakṣiṇapāṇim upari dattvā

isst, trinkst und dich vergnügst. Er war mit allem einverstanden und sprach erfreut: Bewirke, dass mich der Herr mit dem Versprechen völliger Sicherheit beschenke. Nun möge der Herr befehlen. Als Pingalaka dies gehört hatte, sprach er: Vortrefflich, du Verständiger! Vortrefflich, du Meister aller Minister! Vortrefflich! Du hast mit meinem Herzen beraten, da du also sprachst! So gebe ich ihm denn das Versprechen völliger Sicherheit zum Geschenk; indes musst du von ihm für mich dieses Versprechen auch verlangen, und dann führe ihn ganz eilig hierher. Mit Recht sagt man ja:

Auf Räten kernigen Gehalts, nicht falsch, von Blössen frei und gut

Geprüft, beruht ein Reich, gleichwie ein Haus auf guten Pfeilern ruht. [steht: Der Räte Klugheit kann sich offenbaren, Gilt's die zu ein'gen, die verfeindet waren; Wer ist nicht klug, wenn alles trefflich geht!

Damanaka verneigte sich vor Pingalaka und machte sich auf, um zu Sandschivaka zu gehen, indem er erfreut bei sich dachte: Der Herr ist mir gnädig und lässt sich durch meine Worte leiten; darum giebt es keinen glücklicheren Menschen als mich. Heisst es doch: Nektar ist zur Zeit des Winters Feuer, Nektar, dass der Fürst uns Huld erweist, Nektar, den zu sehn, der uns ist teuer, Nektar ist es, dass man Milch verspeist.

Er kam darauf zu Sandschivaka und sprach freundlich zu ihm: Freund, ich habe den Herrn für dich um das Versprechen völliger Sicherheit gebeten. So komm nun zuversichtlich mit mir. Nach diesen Worten führte ihn Damanaka zu Pingalaka und sprach: Herr, da bringe ich jenen Sandschivaka. Du hast nun zu befehlen. Sandschivaka verneigte sich ehrerbietig und stellte sich bescheiden vor ihn. Pingalaka reichte ihm, der mit einem feisten, umfangreichen Buckel versehen war, seine mit donnerkeil-

mānapuraḥsaram uvāca: api bhavataḥ śivam? Kutas tvam asmin vane vijane samāyāto 'si? Tenāpy ātmavṛttāntaḥ kathitaḥ. Yathā Vardhamānena saha viyogaḥ samjātas tathā sarvam niveditam. Etac chrutvā Pingalakaḥ sādarataram tam uvāca: vayasya na bhetavyam. Madbhujapanjarapari- rakṣitena yatheccham tvayādhunā vartitavyam, anyac ca: nityam matsamīpavartinā bhāvyam, yataḥ kāraṇād bahvapāyam raudrasattvaniṣevitam vanam gurūṇām api sattvānām asevyam, kutaḥ śaṣpabhojinām. Evam uktvā sakalamṛgaparivṛto Yamunākaccham avatīryodakagrahaṇam kṛtvā svecchayā tad eva vanam praviṣṭaḥ. Tataś ca Karaṭakadamanakanikṣiptarājyabhāraḥ Sam-10 jīvakena saha subhāṣitagoṣṭhīm anubhavan nāste. Athavā sādhv idam ucyate:

Yadrcchayāpy upanatam sakṛtsajjanasamgatam Bhavaty ajaram atyantam, nābhyāsakramam īkṣate.

Samjīvakenāpy anekasāstrāvagāhanād utpannabuddhiprāgalbhyena svalpair evāhobhir mūḍhamatih Pingalako dhīmāms tathā kṛto yathāranya-15 dharmād viyojya grāmyadharme niyojitah. Śeṣah sarvo 'pi mṛgajano dūrībhūtas tiṣṭhati. Karaṭakadamanakāv api pravesam na labhete. Anyac ca simhaparākramābhāvāt sarvo 'pi mṛgajanah kṣudhāviṣṭah kāmdisīkah samvṛttah. Uktam ca:

Phalahīnam nṛpam bhṛtyāḥ kulīnam api connatam Samtyajyānyatra gacchanti śuṣkam vṛkṣam ivāṇḍajāḥ. Tathā ca:

20

gleichen Krallen versehene Rechte und sprach zu ihm, indem er ihn ehrenvoll begrüsste: Geht es dir auch wohl? Wie bist du in diesen menschenleeren Wald gekommen? Der Stier erzählte ihm seine Erlebnisse, wie er von Vardhamana getrennt worden war, und alles Übrige. Als Pingalaka dies gehört hatte, sprach er höchst rücksichtsvoll: Freund, fürchte dich nicht. Du musst dich nun nach deinem Behagen in diesem vom Gitter meiner Arme geschützten Walde aufhalten, aber in meiner Nähe verweilen, weil dieser gefahrenreiche Wald von schrecklichen Tieren bewohnt wird, vor denen auch starke Tiere nicht sicher sind, geschweige denn Grasfresser. Nach diesen Worten stieg der Löwe, von allem Wild umgeben, hinab zum Ufer der Yamuna, trank und ging dann wieder nach seinem Belieben in den Wald. Darauf übertrug er Karataka und Damanaka die Last der Regierung und genoss selbst die Freude, mit Sandschivaka in schöner Unterhaltung zusammen zu sein. Sagt man doch mit Recht:

Einmaliger Verein mit Guten, mag's auch durch Zufall nur geschehn, Hat ew'ge Dauer. Wer erwartet, dies immer wiederholt zu sehn!

Sandschivaka besass infolge der eingehenden Beschäftigung mit vielen Lehrbüchern einen durchgebildeten Verstand und brachte es in wenigen Tagen dahin, dass Pingalaka, obgleich er wenig begabt war, verständig wurde und die wilden Sitten des Waldlebens ablegte und eine gesittete Lebensweise annahm. Alles übrige Wild musste fern von ihm bleiben, und auch Karataka und Damanaka erhielten keinen Zutritt zu ihm. Ausserdem litt, da der Löwe seine Stärke nicht gebrauchte, alles Wild durch Hunger und zerstreute sich nach allen Himmelsgegenden. Man sagt ja auch:

Wie Vögel von dem dürren Baum, so ziehn vom Fürsten, ob er schon Von edlem Stamme ist und hehr, die Diener fort, versagt er Lohn. Api sammānasamvuktāh Vrttibhangan mahipalam

Anvac ca:

5

10

20

Kālātikramanam vrtter Kadācit, tam na muncanti kulīnā bhaktitatparāh tvaktvā vānti susevakāh.

vo na kurvīta bhūpatih bhartsitā api sevakāh.

Tathā na kevalam sevakā evettham bhavanty, āsamsāram samastam etaj jagad api tāvad bhakṣaṇārtham sāmādibhir upāyais tisthati. Tadvathā:

Deśānām upari kşmāpā, Vanijo grāhakānām ca, Pramādinām tathā caurā, Ganikāh kāmukānām ca, Sāmādisajjitaih pāśaih Bhuňjate ca yathásakti, Athavā sādhv idam ucyate:

āturāņām cikitsakāh, mūrkhānām api panditāh, bhiksukā grhamedhinām, sarvalokasva śilpinah pratīksante divāniśam jalajān jalajā yathā.

paradravyāpahārinām

Sarpānām ca khalānām ca 15 Abhiprāvā na sidhvanti

Attum vanchati Sambhavo Ganapater Tam ca Krauncaripoh śikhi, girisuta-Ittham yatra parigrahasya ghatanā Tatrānyasya katham na bhāvi jagato?

tenedam vartate jagat. ākhum kşudhārtah phanī, simho 'pi nāgāśanam. Sambhor api syād grhe,

vasmāt svarūpam hi tat.

Auch gute Diener edlen Stamms, geehrt vom Herrn und ihm ergeben, Sie trennen sich vom Fürsten, fehlt's an Mitteln ihnen, um zu leben. Der König, welcher nie die Zeit versäumt, den Dienern Unterhalt Zu reichen, wird von ihnen nie verlassen, wenn er sie auch schalt.

Aber nicht nur mit den Dienern verhält es sich so, sondern auch diese ganze Welt hat bis zu ihrem Ende um des Unterhalts willen ihr Bestehen durch die bekannten vier Mittel, von denen Freundlichkeit das erste ist. Denn man sagt:

> Es halten ihre Netze (Freundlichkeit Ist deren erstes) immerdar bereit Und lauern Tag und Nacht und spähn: nach Kunden Kaufherren, Ärzte nach den Ungesunden, Nach Thoren Kluge, nach Sorglosen Diebe, Nach Hausherrn Bettler; Männer, die nach Liebe Verlangen, sind der Dirnen Wunsch, mehr Lande Der Fürsten Ziel, und wer zum Handwerksstande Gehört, passt jedem auf: nach Kräften streben, Von andern alle, wie vom Fisch der Fisch zu leben.

Andererseits heisst es aber auch ganz treffend:

Dass Schlangen, Bösewichtern, Räubern von fremdem Gut das nicht gelingt, Worauf sie sinnen, das ist's einzig, was Fortbestand der Welt bedingt. Die Schlange Siva's will dem Hunger, die Maus Ganesa's fressend, wehren, Der Pfau des Skanda diese Schlange, der Durga Leu den Pfau verzehren; So machen es die Hausgenossen Gott Siva's selbst; wär's möglich nur, Dass anderswo man anders wäre! So ist ja dieser Welt Natur.

Tatah kşutkşāmakanthau parasparam Karatakadamanakau mantrayete. Tatra Damanako brūte: bhadra, āvām tāvad apradhānatām gatau. Pingalakah Samijiyakanuraktah syavyaparaparanmukhah sthitah. Sarvo 'pi Tat kim krivate? Karataka āha: yady api tvadīyavaparijano gatah. 5 canam na karoti tathāpi svāmī svadosanāsāya vācyah. Uktam ca:

Aśrnyan napi boddhavyo

mantribhih prthivipatih, Vidureņāmbikāsutaķ.

Yathā svadosanāśāya Tatha ca:

Madonmattasva bhūpasva

kuniarasya ca gacchatah

Unmārgam vācvatām vānti 10

mahāmātrāh samīpagāh.

Tat tvayaiva śaspabhoji svāminah sakāśam ānītah. Tat svahastenāngārāh karsitāh. Athaivamvidhe vyatikare kim karyam avabhyam? Damanaka āha: evamvidhe 'pi samaye mama buddhisphuranam bhavişyati yena prabhoh Samjīvakam viślesavisvāmi. Uktam ca:

Ekam hanyān na vā hanyād 15

isur mukto dhanusmatā,

Buddhir buddhimatotsrstā

hanvād rāstram sarājakam.

Karataka āha: yady api te buddhiprāgalbhyam tathāpi tvam Pingalakāt tam viyojayitum asamartha eva. Damanaka āha: bhrātah, asamartho 'pi samartha eva. Uktam ca:

Upāvena hi vat kurvāt 20

tan na śakyam parakramaih;

Kākvā kanakasūtrena

krsnasarpo nipātitah.

Darauf berieten nun Karataka und Damanaka, deren Kehlen von Hunger abgezehrt waren, mit einander, und Damanaka sprach: Lieber, wir haben jetzt nichts zu Pingalaka ist ganz und gar für Sandschivaka eingenommen und hat sich von seiner gewohnten Lebensweise abgewendet. Sein ganzes Gefolge hat sich wegbegeben. Was haben wir zu thun? Karataka antwortete: Wenn er auch dein Wort nicht befolgt, so musst du doch mit dem Herrn ernstlich reden, um dich selbst von Schuld frei zu halten. Heisst es doch:

Auch wenn der Herr nicht hören will, belehren soll ihn doch sein Rat, Wie Vidura, um eigner Schuld zu wehren, seinem Herrn einst that. Wenn Elefant und Fürst, durch Brunst und Hochmut toll, vom Wege schreiten, Der ihnen ziemt - der Tadel trifft die Führer dann zu ihren Seiten.

Du selber hast den Grasfresser zum Herrn geführt und also mit eigener Hand die Kohlen herangeschleift, die dich nun brennen. Was haben wir unter diesen misslichen Verhältnissen zu thun? Damanaka antwortete: Obgleich die Verhältnisse so liegen, so wird doch mein Verstand dadurch hervorleuchten, dass ich Sandschivaka aus der innigen Freundschaft mit dem Herrn verdränge. Es heisst ja:

Ein Leben höchstens, auch wohl keines, endet Doch richtet ein Verstandespfeil, entsandt Der Pfeil, wenn ihn der Bogenschütze sendet; Vom klugen Mann, zugrunde Fürst und Land.

Karataka sagte: Wenn du auch grosses Vertrauen auf deine Klugheit setzest, so bist du doch nicht imstande, jenen von Pingalaka zu trennen. Da entgegnete Damanaka: Bruder, auch ein Machtloser ist mächtig. Sagt man doch:

Man suche listig zu vollbringen,

Ums Leben eine schwarze Schlange kam, Was durch Gewalt nicht will gelingen; Weil eine Kette einst von Gold die Krähe

nahm.

Karataka āha: katham etat? So 'bravīt:

Kasmimścit pradeśe mahātarau vāyasadampatī prativasatah sma. Atha tayoh prasavakāle vṛkṣavivarān niṣkramya kṛṣṇasarpah sadaiva tadapatyāni bhakṣayati. Tatas tau nirvedād anyavṛkṣamūlanivāsinam priyasuhṛdam 5 śṛgālam gatvocatuh: bhadra, kim evamvidhe samjāta āvayoh kartavyam bhavati? Eṣa tāvad duṣṭātmā kṛṣṇasarpo vivarān nirgatyāvayor bālakān bhakṣayaty eva. Tat kathyatām tadrakṣārtham kaścid upāyah.

Yasya kşetram nadītīre, Sasarpe ca grhe vāsah, bhāryā ca parasamgatā, katham svāt tasva nirvrtih?

Anyac cāsmākam api tatrasthānām pratidinam prāņasamsayah. Sa āha: nātra viṣaye [viṣādaḥ kāryaḥ. Nūnam sa lubdho nopāyam antarena vadhyaḥ syāt.

Upāyena jayo yādrg Upāyajňo 'lpakāyo 'pi ripos tāvan na hetibhih, na śūraih paribhūyate.

15 Tathā ca:

Bhakşayitvā bahūn matsyān Atilaulvād bakah kaścin uttamādhamamadhyamān mṛtaḥ karkaṭakagrahāt.

Tāv ūcatuh: katham etat? So 'bravīt:

Asti kasmimścit pradeśe nānājalacarasanātham sarah. Tatra ca kṛtā-20 śrayo baka eko vṛddhabhāvam upāgato matsyān vyāpādayitum asamarthah.

# Karataka fragte: Wie geschah das? Jener erzählte:

Dritte Erzählung.

In einer gewissen Gegend wohnte auf einem hohen Baume ein Krähenpaar. So oft diese Brut hatten, kam immer aus einer Höhlung des Baumes eine schwarze Schlange und frass die Jungen. Da gingen beide bekümmert zu ihrem guten Freunde, dem Schakal, welcher an der Wurzel eines andern Baumes wohnte, und sprachen zu ihm: Lieber, was haben wir unter diesen Umständen zu thun? Diese böse schwarze Schlange kommt jedesmal aus ihrer Höhlung heraus und frisst unsere Jungen. So gieb uns doch ein Mittel an, diese am Leben zu erhalten.

Wie kann's für einen wohl vergnügte Tage geben, Wenn er mit Schlangen muss in einem Hause leben, Wenn hart an seinem Feld ein Strom vorübersliesst, Wenn seines Weibes Gunst ein anderer geniesst!

Es kommt noch hinzu, dass wir uns selbst, wenn wir dort verweilen, täglich in Lebensgefahr befinden. Der Schakal sprach: Seid deswegen nicht bekümmert. Sicherlich kann diese gierige Schlange nicht ohne List getötet werden.

Man kann durch Waffen nicht so gut die Feinde, wie durch List besiegen; Wer List versteht, und ist er auch nur klein, wird Helden nicht erliegen. Ein Reiher hatte schon verzehrt Als er, von grosser Gier ergriffen, Viel Fische von verschiednem Wert, Vom Krebslein wurde totgekniffen. Das Krähenpaar fragte den Schakal: Wie war das? Und er erzählte:

Vierte Erzählung.

In einer gewissen Gegend befindet sich ein von vielen Wassertieren bewohnter See. Dort hatte ein Reiher seinen Wohnsitz, der vor Alter unfähig geworden war, Tataś ca ksutksāmakanthah sarastīra upavisto muktāphalasadṛśair aśrupravāhair dharātalam abhisincan ruroda. Ekah kulīrako nānājalacarasametah
sametya tasya duhkhena duhkhitah sādaram idam ūce: māma kim adya
tvayāhāravṛttir nānusthīyate? Kevalam aśrupūrnanetrābhyām sanihśvāsena
5 sthīyate. Sa āha: vatsa satyam upalakṣitam bhavatā. Mayā hi matsyādanam prati paramavairāgyatayā sāmpratam prāyopaveśanam kṛtam, tenāham samīpagatān api matsyān na bhakṣayāmi. Kulīrakas tac chrutvā prāha:
kim tadvairāgyakāranam? Sa prāha: vatsa, aham asmin sarasi jāto vṛddhim
gataś ca. Tan mayaitac chrutam yad dvādaśavārṣiky anāvṛṣṭih sampadyate
10 lagnā. Kulīraka āha: kasmāt tac chrutam? Baka āha: daivajñamukhāt.
Yatah Śanaiścaro Rohinīśakaṭam bhittvā Bhaumaś ca Śukraś ca prayāsyati.
Uktam ca Varāhamihirena:

Yadi Rohinyāh śakatam

bhinatti ravinandano gagaņavīthyām,

Dvādaśa varsāņi tadā

na hi varsati Vāsavo bhūmau.

15 Tathā ca:

20

Prājāpatye śakate Bhasmāsthiśakalakīrņā bhinne krtveva pātakam vasudhā kāpālikam iva vratam dhatte.

Tathā ca:

Rohiņīśakaţam arkanandanaś Ced bhinatti rudhiro 'thavā śaśī, Kim vadāmi tad? aniṣṭasāgare Samkṣayam jagad aśeṣam upaiti.

Fische zu fangen. Er setzte sich, die Kehle vor Hunger abgezehrt, an das Ufer dieses Sees und weinte, so dass er mit vielen perlengleichen Thränen den Erdboden benetzte. Da kam ein Krebslein im Verein mit vielen Fischen, betrübt über das Unglück des Reihers, heran zu ihm und sprach ehrerbietig: Oheim, warum beschäftigst du dich heute nicht damit, deine Nahrung zu suchen? Du thust weiter nichts, als dass du mit weinenden Augen und seufzend dasitzest. Der Reiher entgegnete: Lieber Sohn, du hast ganz recht gesehen. Ich habe jetzt die Lust, Fische zu essen, ganz aufgegeben und das Gelübde gethan, mich zu Tode zu fasten. Deshalb verzehre ich auch die Fische nicht, die in meine Nähe kommen. Da fragte der Krebs: Aber aus welchem Grunde wendest du dich ab von allem Irdischen? Der Reiher antwortete: Lieber Sohn, ich bin an diesem See geboren und herangewachsen. Nun habe ich aber gehört, dass zwölfjährige Dürre nahe bevorsteht. Von wem hast du dies gehört? fragte der Krebs. Der Reiher antwortete: Aus dem Munde eines Sterndeuters. Denn Saturn, Mars und Venus werden durch den Wagen der Rohini gehen. Und Varahamihira hat gesagt:

Wird durch den Wagen Rohini's sich auf der Himmelsbahn bewegen Saturn, dann schickt zwölf Jahre lang zur Erde Indra keinen Regen. Der strengen Sivadiener Art, die sich mit Menschenschädeln schmücken, Ahmt diese Erde nach, bestreut mit Asche und mit Knochenstücken, Und büssend scheint sie dann zu sein, als hätte Sünde sie gethan,

Wenn durch den Wagen Rohini's die Venus dringt auf ihrer Bahn. [grund Wenn einst Saturnus durch den Wagen geht Dies thut, dann sinkt im Unglücksmeer zu-Der Rohini, wenn Mars, wenn ein Komet Die ganze Welt; was thu' ichs erst noch kund!

Tad etat sarah svalpatoyam vartate. Sighram sosam yasyati. śuske vaih sahāham vrddhim gatah sadaiva krīditaś caite sarve tovābhāvān nāśam vāsvanti. Tat teşām viyogam drastum aham asamarthah. Tenaitat Sāmpratam sarvesām svalpajalāsavānām jalacarā prāvopaveśanam krtam. 5 gurujalāśayeşu svasvajanair nīyante, kecic ca makaragodhāśiśumārajalahastiprabhṛtayah svayam eva gacchanti. Atra punah sarasi ye jalacarās te niścintah santi, tenaham viścad rodimi yad bijaścamatram apy atra noddha-Tatah sa tad ākarnyānyesām api jalacarānām tat tasya vacanam Atha te sarve bhayatrastamanaso matsyakacchapaprabhrnivedavāmāsa. 10 tayas tam abhyupetya papracchuh: māma, asti kaścid upāyo yenāsmākam raksā bhavati? Baka āha: asty asya jalāśayasya nātidūre prabhūtajalasanātham sarah padminīkhandamanditam yac caturvimsatyāpi varsānām ayrstyā na śosam eti. Tad yadi mama prstham kaścid ārohati, tad aham tam tatra nayāmi. Atha te tatra viśvāsam āpannās tāta mātula bhrātar iti bru-15 yānā aham pūrvam aham pūrvam iti samantāt paritasthuh. So 'pi dustāśayah kramena tān pretham āropya jalāsayasya nātidūre silām samāsādya tasyām āksipya svecchayā bhaksayitvā bhūyo 'pi jalāsayam samāsādya jalacarāņām mithyāvārttāsamdeśakair manāmsi rañjayan nityām ivāhāravṛttim akarot. Anyasmin dine sa kulīrakeņoktah: māma mayā saha te prathamah sneha-20 sambhāṣaḥ samjātaḥ, tat kim mām parityajyānyān nayasi? Tasmād adya me prāņatrāņam kuru. Tad ākarņya so 'pi dustāśayaś cintitavān: nirviņņo 'ham

Nun ist dieser See nicht sehr wasserreich und wird in kurzer Zeit austrocknen. Wenn das geschehen ist, dann werden alle die, mit denen ich gemeinsam herangewachsen bin und immer gespielt habe, aus Mangel an Wasser zugrunde gehen. Mich aber von ihnen getrennt zu sehen, das kann ich nicht ertragen. Aus diesem Grunde will ich freiwillig durch Fasten sterben. Jetzt werden die Wassertiere aus allen seichten Gewässern von ihren Angehörigen in tiefe hinübergeführt; einige begeben sich auch selbst dorthin, wie die Makaras, die grossen Eidechsen, die Delphine, die Krokodile und andere. Aber die Wassertiere hier im See sind gedankenlos, und deshalb besonders weine ich, weil der See auch nicht einmal Samen für künftigen Nachwuchs von ihnen bewahren Der Krebs teilte diese Worte des Reihers den übrigen Wasserbewohnern mit. Diese wurden alle von Angst ergriffen und begaben sich, Fische, Schildkröten und andere, zum Reiher und fragten ihn: Oheim, giebt es ein Mittel, uns zu erhalten? Er antwortete: Nicht sehr weit von diesem See liegt ein anderer, der sehr wasserreich und mit Lotusgruppen geschmückt ist; auch bei vierundzwanzigjähriger Regenlosigkeit würde er nicht austrocknen. Wenn einer von euch auf meinen Rücken steigt, so will ich ihn dorthin tragen. Da fassten sie alle Zutrauen zu ihm und umdrängten ihn von allen Seiten und riefen: Väterchen, Oheim, Bruder, mich zuerst, mich zuerst! Der arglistige Vogel nun nahm einen nach dem andern auf seinen Rücken, warf ihn nicht weit vom See auf einen Felsen und verspeiste ihn nach Wunsch. Dann kehrte er nach dem See zurück, erfreute die Fische durch falsche Bestellungen über das Befinden der andern und verschaffte sich in dieser Weise beständig seinen Unterhalt. Eines Tages sprach jener Krebs zu ihm: Oheim, ich habe doch zuerst mit dir eine liebevolle Unterhaltung geführt; warum übergehst du mich und trägst die andern fort? So erhalte denn heute

matsyamāmsādanena. Tad advaitam kulīrakam vyanjanasthāne karomi. Iti vicintya tam prsthe samāropya tām vadhyasilām uddisya prasthitah. Kulīrako 'pi důrád evästhiparvatam śiláśravam avalokva matsvästhīni parijňäva tam aprechat: māma kiyaddūre sa jalāsayah? Madīyabhārenātisrāntas tvain, 5 tat kathaya. So 'pi mandadhīr jalacaro 'yam iti matvā sthale na prabhavatīti sasmitam idam āha: kulīraka kuto 'nyo jalāsayah? Mama prāņayātrevam. Tasmāt smarvatām ātmano 'bhīstadevatā. Tvām apv asvām śilāvām niksipva bhaksavisvāmi. Itv uktavati tasmin svavadanadamsadvavena mrnālanāladhavalāyām mṛdugrīvāyām gṛhīto mṛtas ca. Atha sa tām bakagrīvām 10 samādāya śanaih śanais tajjalāśayam āsasāda. Tatah sarvair eva jalacaraih prstah: bhoh kulīraka, kimnimittas tvam paścād āyātah? Kuśalakāranam tişthati? Sa mātulo 'pi nāyātah. Tat kim cirayasi? Vayam sarve sotsukāh krtaksanās tisthāmah. Evam tair abhihite kulīrako 'pi vihasvovāca: mūrkhāh sarve jalacarās tena mithyāvādinā vañcayitvā nātidūre śilātale praksipya 15 bhaksitāh. Tan mayāyuhśesatayā tasya viśvāsaghātakasyābhiprāyam jňātyā grīvevam ānītā. Tad alam sambhramena. Adhunā sarvajalacarānām ksemam bhavişyati.

Ato 'ham bravīmi: bhakşayitvā bahūn matsyān iti.

Vāyasa āha: bhadra, tat kathaya katham duştasarpo vadham upaişyati. 20 Śrgāla āha: gacchatu bhavān kimcin nagaram rājādhişthānam. Tatra ka-

Da dachte der Bösewicht: Des Fleisches der Fische bin ich überdrüssig; mein Leben. so will ich denn diesen Krebs mir zu einer Würze machen. In dieser Absicht nahm er ihn auf den Rücken und brach nach dem Todesfelsen auf. Von weitem schon erblickte der Krebs einen Berg von Knochen auf dem Felsen, und als er erkannte, dass sie von Fischen herrührten, fragte er den Reiher: Ist es noch weit bis zum See? Sage, ob du durch meine Last ermüdet bist. Der thörichte Reiher, der den Krebs für ein Wassertier und für machtlos auf festem Lande hielt, antwortete lächelnd: Krebschen, was redest du von einem andern Gewässer! Ich verschaffe mir so meinen Unter-Darum denke jetzt an deine Schutzgottheit. Auch dich werde ich auf diesen Felsen werfen und verzehren. Bei diesen Worten wurde er aber von den beiden Scheren des Krebses an seinem zarten Halse, der so weiss war wie ein Lotusstengel, gepackt und musste sterben. Der Krebs nahm den Hals des Reihers mit sich und kehrte ganz langsam nach dem See zurück. Da fragten ihn alle Wassertiere: Weshalb kehrst du zurück? Geschieht es zu deinem oder unserm Heil? Dein Oheim ist nicht da. Was zögerst du zu antworten? Wir alle sehen mit grosser Spannung auf dich. Als sie so zu ihm geredet hatten, antwortete der Krebs lachend: Die thörichten Wassertiere alle, die jenem Lügner Glauben schenkten, sind, von ihm betrogen, nicht weit von hier auf einen Felsen geworfen und verzehrt worden. Ich habe, weil mir vom Schicksal noch nicht der Tod zugedacht war, die Absicht des Treulosen erkannt und bringe seinen Hals mit. Hört nun auf, euch zu ängstigen. Jetzt können alle Wassertiere in Sicherheit leben. Darum sage ich:

Ein Reiher hatte schon verzehrt Als er, von grosser Gier ergriffen,

Viel Fische von verschiednem Wert, Vom Krebslein wurde totgekniffen.

Da sprach die Krähe zum Schakal: Lieber, sage uns, wie man diese böse Schlange umbringen kann. Jener antwortete: Du musst dich in irgend eine Stadt begeben, in

syāpi dhanino rājāmātyādeh pramādinah kanakasūtram hāram vā gṛhītvā tatkoṭare prakṣipa, yena sarpas tadgrahaṇena vadhyate. Atha tatkṣaṇāt kākaḥ kākī ca tad ākarṇyātmecchayotpatitau. Tataś ca kākī kimcit saraḥ prāpya yāvat paśyati tāvat tanmadhye kasyacid rājūo 'ntaḥpuram jalāsannam nyastakanakasūtram muktamuktāhāravastrābharaṇam jalakrīḍām kurute. Atha sā vāyasī kanakasūtram ekam ādāya svagṛhābhimukham pratasthe. Tataś ca kancukino varṣadharāś ca tan nīyamānam upalakṣya gṛhītalaguḍāḥ satvaram anuyayuḥ. Kāky api sarpakoṭare tat kanakasūtram prakṣipya sudūram avasthitā. Atha yāvad rājapuruṣās tam vṛkṣam āruhya tat koṭaram 10 avalokayanti tāvat kṛṣṇasarpaḥ prasāritabhogas tiṣṭhati. Tatas tam laguḍa-prahāreṇa hatvā kanakasūtram ādāya yathābhilaṣitam sthānam gatāḥ. Vā-yasadampatī api tataḥ param sukhena vasataḥ.

Ato 'ham bravīmi: upāyena hi yat kuryād iti.

Tan na kimcid iha buddhimatām asādhyam asti. Uktam ca:

15 Yasya buddhir balam tasya, nirbuddhes tu kuto balam?

Vane simho madonmattah śaśakena nipātitah.

Karataka āha: katham etat? Sa āha:

Kasmimścid vane Bhāsurako nāma simhah prativasati sma. Athāsau vīryātirekān nityam evānekān mṛgaśaśakādīn vyāpādayan nopararāma. Athā-20 nyedyus tadvanajāh sarve sāraṅgavarāhamahiṣaśaśakādayo militvā tam

der ein König wohnt. Dort nimm einem sorglosen reichen Manne, etwa einem Rate des Königs oder sonst einem, eine goldene Kette oder eine Perlenschnur weg und lass sie in die Höhlung der Schlange fallen; wenn man dieses Kleinod wieder herausholt, so wird sie umgebracht. Sobald die beiden Krähen dies vernommen hatten, flogen sie nach ihrem Belieben in die Höhe. Da gelangte das Krähenweibchen nach einem Teich und gewahrte, dass sich in demselben die Frauen eines Königs beim Bade vergnügten; am Ufer lagen ihre goldenen Ketten, Perlenschnüre, Kleider und Schmucksachen. Sie nahm nun eine goldene Kette und flog mit derselben nach ihrem Neste zu. Aber die Diener des Harems und die Eunuchen, die dies beobachtet hatten, ergriffen Stöcke und liefen ihr eilig nach. Sie warf die goldene Kette in die Höhlung der Schlange und setzte sich weit davon nieder. Als nun die Diener des Königs auf den Baum kletterten und die Höhlung erblickten, siehe, da befand sich in derselben eine schwarze Schlange mit aufgeblähter Haube. Sie schlugen sie mit Stöcken tot, nahmen die goldene Kette und gingen, wohin ihnen beliebte. Das Krähenpaar lebte von nun an dort vergnügt. Deshalb sage ich: Man suche listig zu vollbringen, Ums Leben eine schwarze Schlange kam,

Was durch Gewalt nicht will gelingen; Weil eine Kette einst von Gold die Krähe nahm. So giebt es denn nichts, womit Verständige nicht zustande kämen. Sagt man doch auch: Wer Klugheit hat, ist mächtig auch; wie käme wohl ein Thor zu Macht! Vom Häslein ward im Wald der Leu, den Stolz bethörte, umgebracht.

Karataka sprach: Wie war das? Jener erzählte:

Fünfte Erzählung.

In einem Walde lebte ein Löwe, namens Bhasúraka. Dieser hörte infolge seiner ausserordentlichen Stärke gar nicht auf, Gazellen, Hasen und andere Tiere zu töten. Einst kamen nun alle Tiere dieses Waldes, Antilopen, Eber, Büffel, Hasen und andere,

abhyupetya procuh: svāmin, kim anena sakalamṛgavadhena nityam eva, yatas tavaikenāpi mṛgeṇa tṛptir bhavati. Tat kriyatām asmābhih saha samayadharmah. Adya prabhṛti tavātropaviṣtasya jātikrameṇa pratidinam eko mṛgo bhakṣārtham sameṣyati. Evam kṛte tava tāvat prāṇayātrā kleśam 5 vināpi bhaviṣyaty, asmākam ca punah sarvocchedanam na syāt. Tad eṣa rājadharmo 'nuṣthīyatām. Uktam ca:

Sanaih sanais ca yo rājyam Rasāyanam iva prājňah, Vidhinā mantrayuktena
10 Prayacchati phalam bhūmir Prajānām pālanam sasyam Pīdanam dharmanāsāya Gopālena prajādhenor Pālanāt poṣaṇād grāhyam:
15 Ajām iva prajām mohād Tasyaikā jāyate tṛptir, Phalārthī nṛpatir lokān Dānamānāditoyena

Nrpadīpo dhanasneham

upabhunkte yathābalam sa puştim paramām vrajet. rūkṣāpi mathitāpi ca araṇīva hutāśanam. svargakośasya vardhanam, pāpāyāyaśase sthitam. vittadugdham śanaih śanaih nyāyyām vṛttim samācaret. yo hanyāt pṛthivīpatih, na dvitīyā kathamcana. pālayed yatnam āsthitah mālākāro 'nkurān iva. prajābhyah samharan napi

zusammen, gingen zum Löwen und sprachen zu ihm: Herr, weshalb mordest du denn immerfort alles Wild, da du doch von einem einzigen satt wirst! So schliesse doch mit uns einen Vertrag. Von heute an soll täglich hier nach dieser Stelle zu dir, nach der Reihe, ein Wild kommen, um sich von dir fressen zu lassen. Dadurch wird dir ohne Mühe dein Unterhalt zuteil, und wir werden nicht ganz und gar ausgerottet. Darum richte dich nach diesem Königsbrauch. Es heisst ja:

Wer sparsam, dem Ertrag gemäss, wie Kluge zu geniessen pflegen Das Lebenselixir, sein Reich geniesst, der hat den grössten Segen.

Wohl ist der Boden hart und Reibholz auch,
Und hart wird mit den beiden umgegangen;
Doch kann man Feuer hier und Früchte dort erlangen,
Wenn mit Gebet man wirkt und nach dem Brauch.
Dass man die Unterthanen schützt, das mehrt
Den Himmelsschatz und ist des Lobes wert;
Doch Sünde thut, und Schmach trifft den, der ihnen Pein
Bereitet, und er büsst die guten Werke ein.

Ein Kuhhirt hütet seine Kühe und füttert sie, und ganz gemach Gewinnt er ihre Milch; das mache ein rechter Erdenhüter nach: Er gebe Schutz den Unterthanen und sorge, dass sie auch gedeihn

Zu Fülle und Besitz, und fordre allmählich Geld von ihnen ein.

Ein König, der, von Unverstand umnachtet, Wie Ziegen seine Unterthanen schlachtet, Der kann sich dieses eine Mal wohl freuen, Doch nimmer wird sich solche Lust erneuen. Ein König, der auch Früchte will geniessen, Soll fleissig seine Unterthanen laben Mit mancherlei, mit Ehren und mit Gaben, Wie Gärtner junge Schösslinge begiessen.

Mit ihres Dochtes hellen Fäden im Innern saugt in solcher Art

Antarasthair guņaih subhrair
Yathā gaur duhyate kāle
Sicyate cīyate caiva
Yathā bījānkurah sūksmah
Phalaprado bhavet kāle,
Hiranyadhānyaratnāni
Tathānyad api yatkimcit
Lokānugrahakartārah
Lokānām samksayāc caiva

lakşyate naiva kenacit.
pālyate ca, tathā prajāh;
latā puspaphalapradā.
prayatnenābhirakṣitaḥ
tadval lokaḥ surakṣitaḥ.
yānāni vividhāni ca
prajābhyaḥ syān mahīpateḥ.
pravardhante nareśvarāḥ,
kṣayam yānti, na samśayaḥ.

Atha teşām tad ākarnya Bhāsuraka āha: aho satyam abhihitam bhavadbhih, param yadi mamāpy upavistasyātra nityam eva naikah śvāpadah samāgamisyati, tan nūnam sarvān api bhakṣayiṣyāmi. Atha te tathaiva pratijūāya nirvṛtibhājas tatraiva vane nirbhayāh paryaṭanti. Ekaś ca pratidinam krameņa yāti. Vṛddho vā vairāgyayukto vā śokatorasto vā putrakalatranāśabhīto vā teṣām madhyāt tasyāhārārtham madhyāhnasamaya upatiṣthate. Atha kadācij jātikramāc chaśakasya vārah samāyātah. Sa samastamṛgaih prerito 'nicchan napi mandam mandam gatvā tasya vadhopāyam cintayan velātikramam kṛtvā vyākulitahṛdayo yāvad gacchati tāvan mārge gacchatā kūpah samdṛṣṭah. Yāvat kūpopari yāti 20 tāvat kūpamadhya ātmanah pratibimbam dadarśa. Tena hṛdaye cintitam

Die Lampe Öl in sich, dass keiner etwas von diesem Thun gewahrt; So saugt das Geld der Unterthanen ein Fürst auch ein, und dies geschieht Durch seine leuchtenden Vorzüge des Geistes so, dass man's nicht sieht.

Mit Unterthanen ist es wie mit Kühen
Und Pflanzen, die man zieht um Frucht, und weil sie blühen:
Es giebt zu thun — zu hüten, zu begiessen,
Dann melkt und pflückt man auch und kann geniessen.

Zu seiner Zeit vergilt's ein zarter Schoss

Und auch die Unterthanen werden nützen

Durch Frucht, dass treuer Wartung er genoss;

Den Königen, die wacker sie beschützen.

Von seinem Volke stammt, was auch ein Fürst besitzen mag: Getreide Und Rosse, Wagen mancher Art und Gold und köstliches Geschmeide. Die Fürsten, die das Wohl des Volkes befördern, werden selber gross; Doch die das Volk zu Grunde richten, gehn selbst zugrunde zweifellos.

Als Bhasuraka diese Worte der Tiere gehört hatte, sprach er: Was ihr da sagt, ist richtig. Wenn aber nicht beständig ein Tier hierher kommt, wo ich sitze, so werde ich euch alle sicher auffressen. Sie antworteten, so solle es sein, und schweiften beruhigt und furchtlos in jenem Walde umher. Ein Tier aber ging der Reihe nach täglich hin; ein altes aus ihrer Mitte oder eins, das auf alles Irdische verzichtete, oder an dem der Kummer nagte, oder das den Tod von Sohn und Gattin befürchtete, war immer zur Mittagszeit als Speise des Löwen da. Einmal traf die Reihe auch ein Häschen. Von allen Tieren wider seinen Willen abgesandt, ging er ganz langsam seines Weges und versäumte, indem er voll Angst über ein Mittel, den Löwen zu töten, nachsann, die Zeit. Er kam bei einem Brunnen vorbei. Während er von oben in denselben hineinblickte, sah er sein Bild und dachte im Herzen: Das ist ein vorzüglicher Einfall! Ich werde

yad bhavya upāyo 'sti. Aham Bhāsurakam prakopya svabuddhyāsmin kūpe Athāsau dinasese Bhāsurakasamīpam prāptah. velätikramena ksutksämakanthah kopävistah srkvanī parilelihad vvacintayat: aho prātar āhārāya niḥsattvam vanam mayā kartavyam. Evam 5 cintayatas tasya śaśako mandam mandam gatvā pranamya tasyāgre sthitah. Atha tam prajvalitātmā Bhāsurako bhartsayan nāha: re śaśakādhama, ekam tāvat tvam laghuh prāpto, 'param velātikramena; tad asmād aparādhāt tvām nipātva prātah sakalāny api mrgakulāny ucchedavisvāmi. Atha śaśakah savinayam provāca: svāmin, nāparādho mama na ca sattvānām. Tac chrū-10 yatām kāraņam. Simha āha: satvaram nivedaya, yāvad damstrāntargato na bhavasīti. Šaśaka āha: samastamrgair adva svāmiň jātikrameņa mama laghutarasya prastāvam vijūāva tato 'ham pancasasakaih samam presitah. Tataś caham agacchan nantarale mahata kenacid aparena simhena vivaran nirgatyābhihitah: re kva prasthitā yūyam? Abhīstadevatām smarata. Tato 15 mayābhihitam: vayam svāmino Bhāsurakasya simhasya sakāśa āhārārtham Tatas tenābhihitam: yady evam tarhi masamayadharmena gacchāmah. dīyam etad vanam, mayā saha samayadharmena sarvaih śvāpadair vartitavyam. Caurarūpī sa Bhāsurakah. Atha yadi so 'tra rājā tato viśvāsasthāne caturah śaśakān atra dhrtvā tam āhūya drutataram āgaccha, yena 20 dvayor madhyād yaḥkaścit parākrameņa rājā bhavisyati sa sarvān etān bhakşayişyatīti. Ato 'ham tenādiştah svāmisakāsam āgatah. Etad velāvyatikramakāraņam. Tad atra svāmī pramāņam. Tac chrutvā Bhāsuraka āha:

den Löwen in Zorn versetzen und ihn durch meine Klugheit in diesen Brunnen stürzen. Gegen das Ende des Tages gelangte der Hase beim Löwen an. Dieser war wegen der Verspätung und vor grossem Hunger zornig, leckte immerfort die Mundwinkel und dachte: Ha, morgen werde ich zu meinem Unterhalt den Wald aller seiner Geschöpfe berauben! Während er so dachte, kam das Häschen ganz langsam dahergegangen und stellte sich Zornentflammt fuhr Bhasuraka es mit den Worten an: O du elender Hase, sonst bist du so schnell, nun aber kommst du zu spät? Wegen dieser Kränkung werde ich dich vernichten und morgen alle Wildgeschlechter ausrotten. Da entgegnete der Hase bescheidentlich: Herr, ich habe dich nicht beleidigt, und die andern Tiere haben es auch nicht gethan. Höre nur die Ursache meiner Verspätung. Der Löwe rief: Beeile dich mit deinem Bericht, so lange du noch nicht zwischen meinen Zähnen steckst. Der Hase sprach: Herr, von allem Wild erfuhr ich heut, dass die Reihe an mir, dem Schnellfüssigen, wäre, und mit vier andern Hasen zugleich ward ich darauf abgesandt. ich nun unterwegs war, da kam aus einer Höhle ein anderer grosser Löwe heraus und fragte: Wo geht ihr hin? Empfehlt euch eurer Schutzgottheit. Ich antwortete ihm: Wir gehen zu unserm Herrn, dem Löwen Bhasuraka, dem wir nach dem Übereinkommen als Nahrung dienen sollen. Er erwiderte darauf: Wenn es also ist, dann müssen die Tiere, da der Wald mir gehört, mit mir ein Abkommen treffen. Dieser Bhasuraka ist ein jämmerlicher Räuber. Wenn er wirklich hier König ist, dann lass die vier Hasen zum Unterpfande hier, rufe jenen und komm mit ihm schnell zurück. Wer dann von uns beiden durch seine Tapferkeit König sein wird, der soll sie alle verzehren. halb bin ich auf Befehl jenes Löwen zu dir gekommen, und dies ist der Grund meiner

bhadra, yady evam tarhi satvaram darsaya me tam caurasimham, yenaham mrgakopam tasvopari ksiptvā svastho bhavāmi. Uktam ca:

Bhūmir mitram hiranyam ca Nāsty ekam api yady esām, Yatra na syāt phalam bhūri,

Na tatra matimān vuddham

5

vigrahasya phalatrayam; na tam kurvāt kathamcana. yatra ca syāt parābhavah, samutpādya samācaret.

Śaśaka āha: svāmin, satyam idam. Syabhūmihetoh paribhayāc ca yudhyante kşatriyah. Param sa durgāśrayah. Durgān nişkramya vayam tena viskambhitāh. Tato durgagato duhsādhvo bhavati ripuh. Uktam ca:

10 Na gajānām sahasrena Yat krtyam sidhyati rājňām Satam eko 'pi samdhatte Tasmād durgam praśamsanti Purā guroh samādeşād 15 Sakrena vihitam durgam Tenāpi ca varo datto: Vijavī svāt; tato bhūmau Damstrāvirahito nāgo Sarvesām jāyate vasyo, 20

na ca laksena väiinām durgenaikena vigrahe. prākārastho dhanurdharah, nītiśāstravicaksanāh. Dhiranyakasipor bhayat prabhāvād Viśvakarmanah. vasva durgam sa bhūpatih durgāni syuh sahasraśah. madahino yatha gajah durgahīnas tathā nṛpah.

Tac chrutvā Bhāsuraka āha: bhadra, durgastham api darsaya tam

Verspätung. Du hast nun zu befehlen. Als Bhasuraka dies gehört hatte, sprach er: Lieber, wenn es sich also verhält, dann zeige mir rasch jenen räuberischen Löwen, damit ich meinen Zorn, den ich über die Tiere hegte, an ihm auslasse und wieder zu Sagt man doch: mir komme.

Ein Bundsgenosse, Land und Gold, die drei kann man durch Krieg gewinnen; Wenn keine dieser Früchte winkt, so soll man niemals ihn beginnen. Anfangen oder führen wird ein Kluger solchen Kampf doch nicht, Der Niederlagen ihm verheisst, doch keinen Vorteil von Gewicht.

Der Hase sagte: Herr. das ist wahr. Um ihres Landes willen und infolge von Demütigung kämpfen die Krieger. Dieser Feind aber stützt sich auf eine Burg. Aus einer Burg kam er heraus, als er uns festhielt. Bleibt er in der Burg, so ist er ein schwer zu besiegender Feind. Heisst es doch:

Von tausend Elefanten nicht, auch nicht von hunderttausend Pferden Kann Dienst, wie eine einz'ge Burg im Krieg dem König thut, ihm werden.

> Ein Bogenkämpfer bietet durch der Mauer Schutz, Auf der er steht, im Streite hundert Feinden Trutz; Darum wird von den Männern, welche wohl vertraut Mit Staatskunst sind, empfohlen, dass man Burgen baut.

Einst, von Hiranyakasipu bedroht, Erbaute, weil sein Lehrer es gebot, Des Visyakarman half ihm bei dem Werke.

Ein Fürst, an welchen huldvoll Indra denkt, So dass er ihn mit einer Burg beschenkt, Sich Indra eine Burg; die Kunst und Stärke Ist siegreich. Daher kommt es, dass auf Erden Die Burgen tausendfach errichtet werden.

Kann doch mit Fürsten ohne Burgen, gleichwie mit zahnberaubten Schlangen Und brunstsaftlosen Elefanten leicht jeder, was er will, anfangen.

caurasimham yena vyāpādayāmi.

Jātamātram na vah satrum

Mahābalo 'pi tenaiva

Tatha ca:

Uttisthamānas tu paro

Samau hi sistair amnatau

Api ca:

5

10

20

Uktam ca:

rogam ca praśamam navet,

vrddhim prapya sa hanyate.

nopeksyah pathyam icchatā; vartsyantāv āmayah sa ca.

Upeksitah ksinabalo 'pi satruh Pramādadosāt purusair madāndhaih Sādhyo 'pi bhūtvā prathamam tato 'sāv Asādhyatām vyādhir iva prayāti.

Tathā ca:

Ātmanah śaktim udvīksva

Satrun hanti sa eko 'pi

mānotsāham ca vo vrajet, ksatrivān Bhārgavo vathā.

15 Sasaka āha: asty etat, tathāpi tasya sāmarthyam aviditvā na yujyate gantum. Uktam ca:

Aviditvātmanah śaktim Gacchan nabhimukho vahnau

Yo balāt pronnatam yāti

parasya ca samutsukah nāśam yāti patangavat. nihantum sabalo 'py arih,

Vimadah sa nivarteta śīrnadanto gajo yathā.

Bhāsuraka āha: yady apy evam tathāpi tyam darsaya tam caurasimham vathā vyāpādavāmi. Śaśaka āha: yady evam tarhy āgacchatu svāmī. Evam uktvagre vyavasthitah. Tataś ca tenagacchata yah kupo drsto 'bhut tam eva kūpam āsādya Bhāsurakam āha: svāmin, kas te pratāpam sodhum

Als Bhasuraka dies gehört hatte, sprach er: Zeige mir diesen Räuber von einem Löwen, Lieber, wenn er auch in einer Burg haust, dass ich ihn umbringe. Man sagt ja: Sobald sich Feind und Krankheit nur erheben, Soll man, sie zu bezwingen, sich bestreben; Wir werden sonst, gewannen sie erst Macht, Und sind wir noch so stark, zu Fall gebracht. Den Feind, der im Begriff ist, aufzustehn, Soll, wer sich Gutes wünscht, nicht übersehn;

Er hat mit Krankheit, dass er wächst, gemein; Die Wahrheit schärfen uns die Weisen ein. Lässt Feind man oder Krankheit, deren Macht Gering ist, die sogleich man kann bezwingen, Sorglos und blind vor Hochmut ausser Acht, Dann ist erfolglos gegen sie das Ringen.

Wer sich bewusst ist seiner Kraft und dadurch neigt zu kühnem Wagen, Wird, wie die Krieger Bhrigu's Spross, allein die Feinde niederschlagen.

Da sagte der Hase: Ganz recht. Aber trotzdem ist es nicht angemessen, dass du auf jenen los gehst, ehe du weisst, was er leisten kann. Man sagt:

Wer seine eigne Kraft nicht kennt, und auch die Kraft des Gegners nicht, Und in der Hast auf ihn sich stürzt, der stirbt wie Motten in dem Licht. Wer, selber stark, den stärkern Feind erlegen will, kehrt heim, vom Wahn Genesen, wie ein Elefant heimkehrt mit abgebrochnem Zahn.

Bhasuraka entgegnete: Wenn es sich auch so verhält, so zeige mir doch jenen Räuber von einem Löwen, dass ich ihn töte. Da sprach der Hase: Dann folge der Herr, und ging ihm vorauf. Als er nun zu dem Brunnen gekommen war, den er vorhin erblickt hatte, sagte er zum Löwen: Wer kann deinen Machtglanz ertragen, o Herr!

samarthah? Tvām dṛṣṭvā dūrato 'pi caurasimhah praviṣṭah svam durgam. Tad āgaccha yathā darśayāmīti. Bhāsuraka āha: darśaya me durgam. Tad anu darśitas tena kūpah. Tatah so 'pi mūrkhah simhah kūpamadhya ātmapratibimbam jalamadhyagatam dṛṣṭvā simhanādam mumoca. Tatah 5 pratiśabdena kūpamadhyād dviguṇataro nādah samutthitah. Atha tena tam śatrum matvātmānam tasyopari prakṣipya prāṇāh parityaktāh. Śaśako 'pi hṛṣṭamanāh sarvamṛgān ānandya taih saha praśasyamāno yathāsukham tatra vane nivasati sma.

Ato 'ham bravīmi: yasya buddhir balam tasyeti.

Tad yadi bhavān kathayati tat tatraiva gatvā tayoh svabuddhiprabhāveņa maitrībhedam karomi. Karataka āha: bhadra, yady evam tarhi gaccha. Šivās te panthānah santu. Yathābhipretam anuşthīyatām. Atha Damanakah Samjīvakaviyuktam Pingalakam avalokya tatrāntare praṇamyāgre samupaviṣtah. Pingalako 'pi tam āha: bhoh kasmāc cirād dṛśyase?

15 Damanaka āha: na kimcid devapādānām asmābhih prayojanam, tena nāgacchāmah. Tathāpi rājaprayojanavināśam avalokya samdahyamānahṛdayo vyākulatayā svayam evābhyāgato vaktum. Uktam ca:

Subham vā yadi vā pāpam dveṣyam vā yadi vā priyam Apṛṣṭas tasya tad brūyād yasya necchet parābhavam.

20 Atha tasya sābhiprāyam vacanam ākarnya Pingalaka āha: kim vaktumanā bhavān? Tat kathyatām yat kathanīyam asti. Sa prāha: deva,

Schon als er dich von weitem sah, ist dieser räuberische Löwe in seine Burg gegangen. So komm denn, dass ich ihn dir zeige. Sprach der Löwe: Zeige mir seine Burg. Da wurde ihm der Brunnen gezeigt, und in seiner Thorheit stiess er sein Kampfgebrüll aus, als er im Wasser des Brunnens sein eigenes Bild erblickte. Durch den Wiederhall geschah es, dass auch aus dem Brunnen doppelt so starkes Gebrüll hervordrang. Nun stürzte sich der Löwe auf seinen vermeintlichen Feind hinab und fand seinen Tod. Das Häschen aber, das frohen Herzens alle Tiere erfreute und von ihnen gepriesen wurde, lebte mit diesen vergnügt im Walde. Darum sage ich:

Wer Klugheit hat, ist mächtig auch; wie käme wohl ein Thor zu Macht! Vom Häslein ward im Wald der Leu, den Stolz bethörte, umgebracht.

Wenn du also einverstanden bist, so will ich hingehen und durch die Macht meiner Klugheit die Freundschaft der beiden trennen. Karataka sagte: Lieber, wenn es also ist, so geh; glücklich seien deine Pfade; vollbringe, was du beabsichtigst. Als nun Damanaka Pingalaka ohne Sandschivaka erblickte, nahm er die Gelegenheit wahr, verneigte sich und setzte sich vor ihm nieder. Pingalaka sprach: Ei, warum hast du dich so lange nicht sehen lassen? Damanaka antwortete: Du hast meiner durchaus nicht bedurft; deshalb bin ich nicht gekommen. Trotzdem aber habe ich mich aus eigenem Antriebe zu dir begeben, um dir etwas mitzuteilen; denn ich bin bekümmert, und mein Herz ist gequält, weil ich sehe, wie die königlichen Angelegenheiten zugrunde gehen. Sagt man doch:

Lass Liebes und auch Widriges, Verdruss und Heilsames erfahren, Auch ungefragt, den, welchem du Demütigungen willst ersparen. Als Pingalaka diese wohlberechnete Rede gehört hatte, fragte er: Was möchtest Samjīvako yuşmatpādānām upari drohabuddhir iti. Viśvāsagatasya mama vijana idam āha: Damanaka, drstāsya Pingalakasya sārāsāratā. Tad aham enam hatvā sakalam api mrgādhipatyam tvatsācivyasamanvitam karisyāmi. Pingalako 'pi tad vajrasāraprahārasadrśam dāruņam tadvacah samākarnya moham upagato na kimcid ūce. Sa Damanako 'pi tasya tam ākāram ālokya cintitavān: ayam tāvat Samjīvakanibaddharāgas, tan nūnam anena mantrinā rājā vināśam avāpsyatīti. Uktam ca:

Ekam bhūmipatih karoti sacivam rājye pramānam yadā, Tam mohāc chrayate madah, sa ca madād dāsyena nirvidyate. Nirvinnasva padam karoti hrdave tasva svatantrasprhā.

Svātantryān nṛpateh sa rājyam athavā prāṇān api cyāvayet.

Kim atra yuktam iti? Pingalako 'pi cetanām samāsādya kathamapi tam āha: Damanaka, Samjīvakas tāvat prānasamo bhṛtyah, sa katham mamopari drohabuddhim karoti? Damanaka āha: deva, bhṛtyo 'bhṛtya ity 15 anaikāntikam etat. Uktam ca:

Na so 'sti puruşo rājñām yo na kāmayate śriyam; Aśaktā eva sarvatra narendram paryupāsate.

Pingalaka āha: bhadra, tathāpi mama tasyopari cittavrttir na vikrtim yāti. Athavā sādhv idam ucyate:

20 Anekadoşaduşto 'pi kāyah kasya na vallabhah? Kurvan napi vyalīkāni yah priyah priya eva sah.

du mir gern sagen? Sprich rein heraus. Jener sagte: Herr, Sandschivaka führt gegen dich Verrat im Sinne. Ich habe sein Vertrauen gewonnen, und insgeheim hat er zu mir gesprochen: Damanaka, ich kenne jetzt die starken und die schwachen Seiten Pingalaka's. Darum werde ich ihn töten, selber die Herrschaft über alle Tiere gewinnen und dich zu meinem Minister machen. Pingalaka verlor bei diesem schrecklichen Wort, das ihn wie ein demantharter Schlag traf, das Bewusstsein und antwortete nichts. Aber Damanaka dachte, als er ihn in diesem Zustande gewahrte, bei sich: Er hängt mit Liebe an Sandschivaka; sicherlich wird er durch diesen als seinen Minister den Untergang finden. Es heisst ja:

Wenn einen einz'gen seiner Räte an seines Reiches Spitze stellt Ein Fürst, so kommt's, dass aus Verblendung ein Taumel diesen überfällt; Er wird der Knechtschaft überdrüssig; nach Unabhängigkeit zu streben, Beginnt er dann in seinem Herzen und steht dem Fürsten nach dem Leben.

Was ist in diesem Falle ratsam? Pingalaka gewann mühsam das Bewusstsein wieder und sagte: Damanaka, Sandschivaka ist ja doch ein Diener, den ich wie mein eigenes Leben schätze; wie sollte er Verrat gegen mich im Sinne führen! Damanaka antwortete: Herr, Diener oder Nichtdiener, um diesen Punkt handelt es sich jetzt nicht. Man sagt:

Giebt's Männer, die nicht Fürstenglück zum Ziele ihrer Wünsche machen?

Die allerwärts zum Dienst bereit um Fürsten stehn, sind nur die Schwachen.

Pingalaka sagte: Lieber, trotzdem ändert sich meine Gesinnung zu ihm nicht. Sagt man doch mit Recht:

Wer ist's der seinen Leib nicht lieb behält,
Ob mancher Fehler diesen auch entstellt!

Wem einmal unsre Liebe ward geschenkt,
Der bleibt uns lieb, und wenn er uns auch
kränkt.

Digitized by Google

18

10

Damanaka āha: ata evāyam dosah. Uktam ca:

Yasmin nevādhikam caksur aropavati parthivah,

Akulinah kulino vā sa śrivo bhajanam narah.

Aparam kena gunavisesena svāmī Samjīvakam nirgunakam api nikate 5 dhārayati? Atha yady evam cintayasi: mahākāyo 'yam, anena ripūn vyāpādavisyāmi, tad asmān na sidhyati yato 'yam śaspabhojī, devapādānām śatravo māmsāśinah. Tad ripusādhanam asya sāhāyyena na bhavati. Tasmād enam dūşayitvā hanyatām iti. Pingalaka āha:

Ukto bhavati vah pūrvam

gunavān iti samsadi,

10 Tasya doso na vaktavyah pratijnābhangabhīrunā.

Anyac ca: mayasya tava vacanenabhayapradanam dattam. Tat katham svayam eva vyāpādayāmi? Sarvathā Samjīvako 'yam suhrd, asmākam na tam prati kaścin manyur iti. Uktam ca:

Itah sa Daityah praptaśrir,

neta evārhati ksayam;

Visavrkso 'pi samvardhya 15

svayam chettum asāmpratam.

Ādau na vāpraņavinām praņavo vidheyo, Datto 'thavā pratidinam pariposanīvah. Utkşipya yat kşipati tat prakaroti lajjām; Bhūmau sthitasya patanād bhayam eva nāsti.

Upakārisu yah sādhuh 20

sādhutve tasva ko gunah?

Apakārisu vah sādhuh

sa sādhuh sadbhir ucvate.

Damanaka sagte: Daher gerade stammt Sandschivaka's Verbrechen. Heisst es doch: Wenn seine Blicke gar zu oft ein König lenkt auf einen Mann -Sein Stamm sei niedrig oder hoch, Gefäss des Glücks ist dieser dann.

Aber um welchen Vorzug zieht denn der Herr diesen Sandschivaka, der sich doch durch nichts Besonderes auszeichnet, in seine Nähe? Wenn du aber denkst, er sei von grossem Körper, und durch ihn könntest du die Feinde töten, so irrst du dich: durch ihn lässt sich dies nicht erreichen, weil er ein Grasfresser ist; Fleischfresser aber sind des Königs Feinde. Genossenschaft mit ihm hilft also nicht zur Überwältigung deiner Darum klage ihn seines Frevels an und töte ihn. Pingalaka sprach:

Wer in Versammlung erst bekannte, [te, Der darf von dessen Schuld nicht sprechen, Ein Mensch sei brav, und tugendhaft ihn nann- Will er gegebnes Wort nicht brechen.

Dazu kommt noch, dass ich ihm, durch deine Rede veranlasst, Sicherheit zugesagt habe. Wie kann ich ihn also selbst umbringen! In jedem Sinne ist dieser Sandschivaka mein Freund, und ich hege keinen Groll gegen ihn. Sagt man nicht:

> Ich liess den Götterfeind sein Glück erwerben, Und darum darf er nun durch mich nicht sterben; Nicht passt es, dass sogar an einen Giftbaum legt Die Axt der Mann, der ihn hat gross gepflegt.

Man meide gleich von Anfang an mit allen Denn Schande bringt es, einen erst zu heben, Vertrauten Umgang, die uns nicht gefallen; Begann man aber freundlichen Verkehr, So pflege man mit jedem Tag ihn mehr.

Was soll man deren Güte preisen,

Und dann zu stürzen und ihn preiszugeben. So lange man noch steht auf ebner Erde, Ist nicht zu fürchten, dass man stürzen werde. Die nur Wohlthätern sie beweisen!

Tad drohabuddher api mayāsya viruddham nācaranīyam. Damanaka āha: svāmin, naiṣa dharmo yad drohabuddher api kṣamyate. Uktam ca: Tulyārtham tulyasāmarthyam marmajnam vyavasāyinam Ardharājyaharam bhrtvam vo na hanyāt, sa hanyate.

5 Aparam tvayāsya sakhitvāt sarvo 'pi rājadharmah parityakto, rājadharmābhāvāt sarvo 'pi parijano viraktim gato, yatah Samjīvakah śaspabhojī, bhavān māmsādas tava prakṛtayaś ca. Yat tavāvadhyavyavasāyabāhyam kutas tāsām māmsāśanam, yadrahitās tās tvām tyaktvā yāsyanti. Tato 'pi tvam vinaṣṭa eva. Asya samgatyā punas te na kadācid ākheṭake 10 matir bhavisyati. Uktam ca:

Yādṛśaiḥ sevyate martyo yādṛśaimś caiva sevate, Kadācin nātra samdehas, tādṛg bhavati pūruṣaḥ.

Tatha ca:

Samtaptāyasi samsthitasya payaso nāmāpi na jñāyate,

Muktākāratayā tad eva nalinī- pattrasthitam rājate,

Svātau sāgarasuktisamputagatam taj jāyate mauktikam:

Prāyenādhamamadhyamottamagunah samvāsato jāyate.

Tathā ca:

Asatām sangadoseņa sādhavo yānti vikriyām;
20 Duryodhanaprasangena Bhīsmo goharaņe gatah.

Ata eva santo nīcasangam varjayanti. Uktam ca:

Wer auch Beleid'gern Gutes thut, Den nennen erst die Guten gut.

Wenn er also auch Schlimmes wider mich sinnt, so darf ich doch nicht feindselig gegen ihn handeln. Da sagte Damanaka: Herr, das ist nicht recht, dass du auch dem verzeihst, der dir nachstellt. Es heisst:

Wer einen Diener, der ihm gleich Von Unternehmungseifer brennt

An Kraft ist und wie er so reich, Und an sich riss die halbe Königsmacht — Der seines Herren Schwächen kennt, Wer den nicht tötet, wird selbst umgebracht.

Ausserdem sind aus Freundschaft zu diesem von dir alle Königspflichten verabsäumt worden, und deshalb ist dein ganzes Gefolge dir entfremdet. Denn Sandschivaka ist ein Grasfresser, du aber und deine Unterthanen sind Fleischfresser. Wie können diese Fleisch geniessen, was deinem Entschlusse, dass nichts getötet werden dürfe, widerspricht! Und dürfen sie das nicht mehr thun, so werden sie dich verlassen und davongehen. Dann bist du auch zu Grunde gerichtet. Bei dem Verkehr mit diesem wirst du auch niemals wieder Lust zur Jagd haben. Sagt man doch:

Den Männern gleich, die ihn bedienen, und die er selbst bedient, gestaltet

Sich eines Menschen eignes Wesen; hierüber gar kein Zweifel waltet. [Schein Ein Tropfen, der auf glühend Eisen fällt, Erwird zur Perle, dringt bei günst'ger Sterne Lässt keine Spur zurück in dieser Welt; In eine Meeresmuschel er hinein:

In Perlenglanz derselbe Tropfen prangt, So hängt geringer, mäss'ger, hoher Wert Wenn auf ein Blatt des Lotus er gelangt; Meist davon ab, mit wem ein Mensch ver-

Bei Guten tritt Veränderung durch Umgang ein mit schlechten Leuten; [kehrt Bhischma, Duryodhana gesellt, half Kühe ihm durch Raub erbeuten.

Deshalb vermeiden die Guten den Verkehr mit Niedrigen. So sagt man auch:

Na hy avijňātaśīlasya Matkunasva ca dosena pradatavyah pariśrayah; hata Mandavisarpinī.

Pingalaka āha: katham etat? So 'bravīt:

Asti kasyacin mahīpater manoramam sayanasthānam. Tatra svetatara5 paṭayugalamadhyasamsthitā Mandavisarpiņī yūkā prativasati sma. Sā ca
tasya mahīpate raktam āsvādayantī sukhena kālam nayamānā tiṣṭhati.
Anyedyus ca tatra sayane kvacid bhrāmyan Nagnimukho nāma matkuṇaḥ
samāyātaḥ. Atha tam dṛṣṭvā sā viṣaṇṇavadanā provāca: bho Agnimukha,
kutas tvam atrānucitasthāne samāyātaḥ? Tad yāvan na kascid vetti tāvac
10 chīghram gamyatām iti. Sa āha: bhagavati, gṛhāgatasyāsādhor api naitad
vujyate yaktum. Uktam ca:

Ehy, āgaccha, samāśvasāsanam idam, Kā vārttā? atidurbalo 'si, kuśalam'! Evam nīcajane 'pi vujyati grham kasmāc cirād drśyase? prīto 'smi te darśanāt prāpte, satām sarvadā

15 Dharmo 'yam grhamedhinām nigaditah smārtair laghuh svargadah.

Aparam mayānekamānuṣāṇām anekavidhāni rudhirāṇy āsvāditāny āhāradoṣāt kaṭutiktakaṣāyāmlarasāsvādāni, na ca kadācin madhuraraktam samāsvāditam. Tad yadi tvam prasādam karoṣi tad asya nṛpater vividhavyañja-

Gieb keinem Zuflucht, wenn er dir nicht von Charakter ist bekannt; Geschah's doch durch der Wanze Schuld, dass eine Laus den Tod einst fand. Pingalaka fragte: Wie war das? Jener erzählte: Sechste Erzählung.

Ein gewisser König hatte einmal ein sehr schönes Bett. In den beiden sehr weissen Tüchern desselben wohnte eine Laus, namens Mandavisärpini, welche ihre Zeit angenehm damit hinbrachte, dass sie von des Königs Blut speiste. Eines Tages nun kam, bei ihrem Umherirren, nach diesem Bett eine Wanze, namens Agnímukha. Als die Laus sie erblickte, sprach sie mit bekümmertem Gesicht zu ihr: Wie kommst du, Agnimukha, an diesen Ort, der dir nicht gebührt? Darum entferne dich rasch, ehe es noch jemand weiss. Die Wanze antwortete: Liebe, nicht einmal zu einem Schlechten soll man solche Worte reden, wenn er in unser Haus kommt. Sagt man doch:

'So tritt doch näher! Setze dich hier nieder!

Zum ersten Male kommst du heute wieder

Nach langer Zeit, warum ist dies geschehn?

Ich wünsche Heil. Mich freut es, dich zu sehn.

Was hat derweil bei dir sich zugetragen?

Dein kränklich Aussehn will mir nicht behagen.'

So soll man stets die Niedren auch empfangen,

Sind sie ins Haus der Guten eingegangen;

Dies nennen Hausherrnpflicht die Weisen. Man vollbringt

Sie leicht; sie ist's, durch die den Himmel man erringt.

Dazu kommt noch, dass ich zwar vieler Menschen gar mannigfaltiges, durch die Schuld ihrer Nahrung scharfes, bitteres, zusammenziehendes und saures Blut gekostet habe, niemals aber süsses. Willst du mir also eine Gnade erweisen, so bereite ich der Zunge eine Freude durch den Genuss des leckeren Blutes dieses Königs, das in seinem

nānnapānacoşyalehyasvādvāhāravasād asya sarīre yan miştam raktam samjātam tadāsvādanena saukhyam sampādayāmi jihvāyā iti. Uktam ca:

Rankasya nrpater vāpi Tanmātram ca smrtam sāram. jihvāsaukhyam samam smṛtam;

Yady eva na bhavel loke
Tan na bhrtyo bhavet kaścit

5

20

tadartham yatate janah. karma jihvāpratustidam, kasyacid vasago 'thavā. yad vāsevyam ca sevate tat sarvam udarārthatah.

Yad asatyam vaden martyo Yad gacchati videśam ca,

Tan mayā grhāgatena bubhukṣayā pīdyamānenāpi tvatsakāśād bhojanam 10 labhyam. Tan na tvayaikākinyāsya bhūpate raktabhojanam kartum yujyate. Tac chrutvā Mandavisarpiny āha: bho matkuņa, asya nrpater nidrāvaśam gatasyāham raktam āsvādayāmi, punas tvam agnimukhaś capalaś ca. Tad yadi mayā saha raktapānam karoṣi tat tiṣtha. Abhīṣtatararaktam āsvādaya. So 'bravīt: bhagavaty, evam kariṣyāmi. Yāvat tvam nāsvādayasi pratha-15 mam nrparaktam tāvan mama devagurukṛtah śapathah syād yadi tad āsvādayāmi. Evam tayoh parasparam vadatoh sa rājā tac chayanam āsādya prasuptah. Athāsau matkuņo jihvālaulyotkṛṣṭautsukyāj jāgratam api tam mahīpatim adaśat. Athavā sādhv idam ucyate:

Svabhāvo nopadesena Sutaptam api pānīyam śakyate kartum anyathā; punar gacchati šītatām. šītāmśur dahanātmakah,

Yadi syāc chītalo vahnih,

Leibe durch verschiedenartige Brühen, Speisen, Getränke, durch Gerichte, die man saugt, durch solche, die man leckt, und durch Süssigkeiten entstanden ist. Heisst es doch:

Gleich ist bei Bettlern und bei Fürsten die Zungenlust, wie Kluge sagen; Nur sie ist Lust, um ihretwillen geschieht der Menschen Mühn und Plagen. Gäb's in der Welt die Arbeit nicht, die unsrer Zunge zum Vergnügen Gereicht, wer würde Diener sein und sich in fremden Willen fügen! Dass jemand lügt, Unwürd'gen dient und in die Fremde zieht, — Es ist sein Bauch, der Anlass giebt, dass alles dies geschieht.

Da ich in dein Haus gekommen bin und vom Hunger gequält werde, so muss ich von dir Speise bekommen, und es ist darum nicht recht, dass du allein mit dem Blute dieses Königs dich sättigst. Mandavisarpini antwortete ihm: Nun denn, erst wenn der König eingeschlafen ist, speise ich von seinem Blute; wie steht es aber mit dir? Du bist, was dein Name sagt, Agnimukha, ein Feuermund, und dazu von flatterhaftem Wesen. Wenn du mit mir zusammen Blut geniessen willst, so bleibe und labe dich an dem köstlichen Blute. Die Wanze sagte: Liebe, so will ich es machen. Mich treffe der Götter und der Lehrer Fluch, wenn ich früher von dem Blute des Königs koste, als bis du es gethan hast. Während sie so mit einander redeten, legte sich der König in das Bett und fing an einzuschlafen. Aber während er noch wachte, biss ihn die Wanze, deren natürliche Ungeduld durch die Begehrlichkeit der Zunge noch gesteigert wurde. Man sagt mit Recht:

Dazu, des Menschen Sinn zu ändern, hat Unterweisung nicht Gewalt; Auch wenn man gut das Wasser wärmte, es wird doch immer wieder kalt. Und würde auch das Feuer kalt, und würde heiss der Mond auch werden — Na svabhāvo 'tra martyānām śakyate kartum anyathā.

Athāsau mahīpatih sūcyagraviddha iva tac chayanam tyaktyā tatksanād evotthitah; aho jñāyatām, atra pracchādanapate matkuno vūkā vā nūnam tişthati yenāham dasta iti. Atha ye kancukinas tatra sthitas te satvaram 5 pracchādanapaţam grhītvā sūkşmadrstyā viksām cakruh. Atrantare sa matkuņas cāpalyāt khatvāntam pravistah, sā Mandavisarpiņy api vastrasandhyantargatā tair dṛṣṭā vyāpāditā ca.

Ato 'ham bravīmi: na hy avijātaśīlasyeti.

Tad ākarnya Pingalaka āha: bho Damanaka kah pratyayo 'tra vişaye 10 yatah sa mamopari dustabuddhih? Sa āha: yad adya mamāgre tena niścayah krto yat prabhate Pingalakam vadhisyami, tad atraiya pratyayah: prabhāte 'vasaravelāyām āraktanayanah sphuritādharo diśo 'valokayan nanucitasthānopavistas tvām krūradrstvāvalokavisvati. Tad evam jňatva yad ucitam tat kartavyam. Iti kathayitvā Samjīvakasakāśam gatah. Tam 15 pranamyopavistah. Samjīvako 'pi sodvegākāram mandagatyā samāyāntam tam udvīksya sādarataram uvāca: bho mitra svāgatam. Cirād dṛsto 'si. Api śivam bhayatah? Tat kathaya yenādeyam api tubhyam grhāyātāya prayacchāmi. Uktam ca:

Te dhanvās te vivekajnās te śasyā iha bhūtale, Agacchanti grhe yeşām

20

kāryārtham suhrdo janāh.

Umändern könnte man doch nicht der Menschen Sinnesart auf Erden.

Der König aber verliess, wie von einer Nadelspitze gestochen, das Lager, stand sofort auf und rief: He, seht doch zu! Sicherlich hält sich in der Decke eine Wanze oder eine Laus auf; denn ich bin gebissen. Die dort befindlichen Diener nahmen eilig das Betttuch und untersuchten es mit scharfen Augen. Inzwischen war aber die Wanze in ihrer grossen Beweglichkeit nach dem Ende der Bettstelle gelangt; Mandavisarpini aber, in den Falten des Tuches versteckt, wurde von den Dienern erblickt und getötet. Darum sage ich:

Gieb keinem Zuflucht, wenn er dir nicht von Charakter ist bekannt;

Geschah's doch durch der Wanze Schuld, dass eine Laus den Tod einst fand.

Als Pingalaka dies gehört hatte, fragte er: Sage, Damanaka, welcher Beweis ist denn dafür vorhanden, dass jener Schlimmes gegen mich beabsichtigt? Damanaka erwiderte: Heute hat er vor mir den Entschluss gefasst, dass er dich morgen töten würde; der Beweis dafür ist Folgendes. Morgen wird er zu der Zeit, die ihm passend erscheint, mit roten Augen, zuckenden Lippen, in das Leere blickend, an einem ungewohnten Orte sitzend, mit grimmigen Augen nach dir schauen. Wenn du dies wahrnimmst, so thue, was sich dann eignet. Nach diesen Worten begab sich Damanaka zu Sandschivaka, verneigte sich vor ihm und setzte sich. Sandschivaka hatte gesehen, wie er ängstlich aussehend und langsam herbeikam, und sprach sehr rücksichtsvoll zu ihm: Willkommen, Freund! Du bist lange nicht bei mir gewesen. Geht es dir auch wohl? So rede denn, dass ich dir, da du in mein Haus gekommen bist, auch das gebe, was man nicht zu geben braucht. Sagt man doch:

Der ist beglückt und einsichtsvoll hienieden und des Preises wert, Nach dessen Haus gegangen kommt der Freund, wenn Hülfe er begehrt. Damanaka āha: bhoh katham sivam sevakajanasya?

Sampattayah parāyattāh Svajīvite 'py aviśvāsas

Tathā ca:

5 Sevayā dhanam icchadbhiḥ Svātantryam yac charīrasya Tāvaj janmātiduḥkhāya, Tatrāpi sevayā vṛttir, Jīvanto 'pi mṛtāḥ pañca

Daridro vyādhito mūrkhaḥ Nāśnāti sevayautsukyād, Na niḥśaṅkaii vaco brūte, Sevā śvavṛttir ākhyātā Svacchandam carati śvātra,

Bhūśayyā brahmacaryam ca Sevakasya yater yadvad, Śītātapādikastāni Dhanāya tāni cālpāni, Mrdunātisuvrttena

20 Modakenāpi kim tena,

sadā cittam anirvṛtam teṣām ye rājasevakāh.

sevakaih paśya yat krtam: mūdhais tad api hāritam. tato durgatatā sadā, aho duhkhaparampara. śrūvante kila Bhārate: pravāsī nitvasevakah. vinidro na prabudhvate, sevako 'py atra jīvati? yais tair mithyā prajalpitam: sevakah paraśāsanāt. kršatvam laghubhojanam viśesah papadharmajah. sahate yani sevakah, yadi dharman na mucyate. sumrstenātihārinā nişpattir yasya sevayā.

Damanaka antwortete: Ach, wie kann es für Diener wohl Glück geben!

Abhängt von andern derer Glück, die sich in Fürstendienst begeben;

Ihr Herz ist nimmer froh, sie traun auch nicht einmal dem eignen Leben.

Schau, was die Diener thun, die sich zum Dienst aus Gier nach Geld bequemen:

Die Freiheit ihres Leibes selbst, die lassen sich die Thoren nehmen. [Brot: Da ist zuerst Geburt ein schweres Leid, Und endlich ess' ich auch durch Dienst mein Auf diese folgt beständ'ge Dürftigkeit, O über dieser Leidenskette Not!

Fünf werden lebend noch für Tote im Mahabharata erklärt:

Der Arme, Kranke, Heimatlose, der Thor, wer stets durch Dienst sich nährt.

Nicht lässt der Dienst ihn, wenn er möchte, essen; Er wacht, bevor er ausschlief, wieder auf; Nie kann er, wenn er spricht, die Angst vergessen: Ein Diener hemmt trotzdem nicht seines Lebens Lauf! Der Dienst wird Hundeleben wohl genannt; Doch vor der Wahrheit hält dies Wort nicht stand: Läuft doch der Hund umher, wie ihm beliebt, Der Diener — wie sein Herr Befehl ihm giebt.

Der Diener wie der Büsser lebt in Keuschheit, beide sind sie hager, Für beide ist die Kost nur schmal, und blosser Boden ist ihr Lager; Und doch besteht ein Unterschied: was jener leidet, das entspringt Aus Sünden; diesem geht es so, weil gute Werke er vollbringt. Ob Leiden auch ein Diener trägt, als Kälte, Hitze und dergleichen, Es hilft zu Reichtum ihm nicht viel, will er nicht von der Tugend weichen. Was soll uns selbst ein leckerer und zarter, runder Kuchen frommen,

Samjīvaka āha: atha bhavān kim vaktumanāh? Sa āha: mitra, svāminām sacivānām mantrabhedam kartum na yujyate. Uktam ca:

Yo mantram svāmino bhindyāt sācivyasamniyojitah,

Sa hatvā nrpakāryam tat svayam ca narakam yrajet.

5 Yena yasya kṛto bhedaḥ sacivena mahīpateḥ,
Tenāśastravadhas tasya kṛta, ity āha Nāradaḥ.

Tathāpi mayā tava snehapāśabaddhena mantrabhedah kāryo yatas tvam mama vacanenātra rājakule viśvastah pravistas ca. Uktam ca:

Viśrambhād yasya yo mrtyum avāpnoti kathamcana,

10 Tasya hatyā tadutthā sā, prāhedam vacanam Manuh.

Tat tavopari Pingalako 'yam duştabuddhih, kathitam cādyānena matpuratas catuşkarnatayā yat prabhāte Samjīvakam hatvā samastamrgaparivāram cirāt trptim neşyāmi. Tatah sa mayoktah: svāmin, na yuktam idam yan mitradrohena samjīvanam kriyate. Uktam ca:

Api brahmavadham kṛtvā prāyaścittena śudhyati
Tadarhena vicīrnena, na kathamcit suhṛddruhah.

Tatas tenāham sāmarşeņoktah: bho duştabuddhe, Samjīvakas tāvac chaşpabhojī vayam māmsāśinas, tad asmākam svābhāvikam vairam iti. Katham ripur upekṣyate? Tasmāt sāmādibhir upāyair hanyate. Na ca 20 hate tasmin doṣah syāt. Uktam ca:

Und mag er noch so lockend sein, wenn wir durch Dienst nur ihn bekommen!
Sandschivaka sprach: Aber was willst du mir eigentlich mitteilen? Jener antwortete: Freund, es ziemt sich für Minister nicht, die geheimen Pläne ihrer Herren zu verraten. Darüber heisst es ja:

Sie stören ihres Königs Werk und müssen selbst zur Hölle fahren, Die, zu Ministern eingesetzt, der Herren Pläne offenbaren. Wer als Minister seines Herrn Geheimnisse verrät (dies Wort Sprach Narada), begeht an ihm auch ohne Waffen einen Mord.

Trotzdem aber muss ich, weil dich und mich das Band der Liebe vereinigt, ein Geheimnis verraten, weil du im Vertrauen auf mein Wort an den Hof des Königs gekommen bist. Man sagt:

Stirbt jemand, wies auch immer mag geschehen, Dann ist der andre — Manu lehrt uns dies — Weil er auf einen andern sich verliess, Als Ursach jenes Todes anzusehen.

Dieser Pingalaka führt Böses gegen dich im Sinne. Denn heute hat er unter vier Augen zu mir gesagt: Morgen werde ich Sandschivaka töten und dadurch auf lange Zeit alles Wild in meiner Umgebung satt machen. Darauf entgegnete ich: Herr, es ist nicht recht, sich den Lebensunterhalt durch Tücke gegen den Freund zu verschaffen. Es heisst ja:

Durch angemess'ne Busse werden sogar Brahmanenmörder rein;

Doch die den Freund verrieten, können von dieser Schuld sich nie befrein.

Er antwortete mir unwillig: O du Bösewicht, Sandschivakæ ist ein Grasfresser, wir aber sind Fleischfresser; so besteht denn von Natur Feindschaft zwischen ihm und uns. Wie braucht man auf einen Feind Rücksicht zu nehmen! Darum wird ein solcher durch eins jener vier Mittel, deren erstes Freundlichkeit ist, getötet. Und durch seine Ermordung laden wir keine Schuld auf uns. Heisst es doch:

Dattvāpi kanyakām vairī Anvopāvair aśakvo vo Krtvākrtvam na manvate Supto vā Dronaputrena

nihantavyo vipaścitā; hate doso na vidvate. ksatrivo buddhisamvutah: Dhrstadyumnah purā hatah?

Tad aham tasya niścayam jñatya tyatsakaśam upagatah. Sāmpratam me nāsti viśvāsaghātakadosah. Tad yat te pratibhāti tat kuruşveti. Atha Samjīvakas tad vajrapātadāruņam vacanam śrutvā moham upāgatah. Atha cetanām labdhvā savairāgyam idam āha: bhoh sādhv idam ucyate:

Durjanagamyā nāryah,

prāvenāsnehavān bhavati rājā; megho giridurgavarsī ca.

10 Krpanānusāri ca dhanam, Aham hi sammato rājno — Balivardah sa vijneyo

va evain manvate kudhīh, vişānaparivarjitah.

Varam vanam varam bhaiksyam varam bharopajivanam Varam vyādhir manusyānām,

nādhikārena sampadah.

Tad ayuktam mayā krtam vad anena saha maitrī vihitā. 15 Yavor eva samam vittam,

Uktam ca: vavor eva samam kulam,

Tayor maitrī vivāhas ca,

na tu pustavipustayoh.

Tathā ca:

Mrgā mrgaih sangam anuvrajanti, Gāvas ca gobhis, turagās turangaih,

20

Und wenn der Feind sein Eidam ist, der Kluge soll ihn dennoch töten; Auch ist nicht sündlich dieser Mord, giebt's sonst kein Mittel in den Nöten. Ein Krieger, der Verstand besitzt, soll nicht nach Recht und Unrecht fragen: Ward Dhrischtadyumna nicht voreinst im Schlaf von Drona's Sohn erschlagen?

So bin ich denn nun zu dir gekommen, nachdem ich des Königs Entschluss in Erfahrung brachte, und mich belastet jetzt nicht die Schuld des Vertrauensbruches. Thu jetzt, was dir angemessen erscheint. Sandschivaka verlor das Bewusstsein, als er diese Rede, die schrecklich klang wie ein Donnerschlag, gehört hatte. Er erholte sich wieder und sagte dann lebensüberdrüssig: Ach, es heisst ja mit Recht:

> Von Frauen wird oft schlechten Menschen Huld gewährt; Ein König in dem Herzen keine Liebe nährt; So läuft ja auch den geiz'gen Leuten nach das Geld, Auf schroffen Berg der Regenwolke Spende fällt.

Ein Ochs, dem bloss die Hörner fehlen, ist der, das wisse, welcher denkt In seiner Thorheit: Wie der König mir soviel Huld und Gnade schenkt! Das Betteln ist uns besser und der Wald Ja, besser ist's, dass man in Krankheit fällt, Und Lastentragen für den Unterhalt, Als dass man Reichtum durch ein Amt erhält.

Darum habe ich nicht wohl daran gethan, mit diesem Freundschaft anzuknüpfen. Man sagt ja:

Nur zwischen solchen, welche sich an Herkunft und Vermögen gleichen, Kann Freundschaft sein und Ehebund, nicht zwischen Dürftigen und Reichen.

> Die Rehe suchen Rehe zu Genossen, Die Kühe Kühe, Rosse gehn zu Rossen, Zu Klugen Kluge, Thoren zu den Thoren:

Mūrkhāś ca mūrkhaih, sudhiyah sudhībhih: Samānaśīlavvasanesu sakhvam.

Tad yadi gatvā tam prasādayāmi tathāpi na prasādam yāsyati. Uktam ca:

Nimittam uddiśya hi yah prakupyati, Dhruvam sa tasyāpagame prasīdati. Akāranadvesaparo hi yo bhavet, Katham naro 'sau paritosam esvati?

Aho sādhu cedam ucvate:

5

10

15

Bhaktānām upakāriņām parahita-Sevāsamvyavahāratattvavidusām Vyāpattih skhalitāntaresu niyatā, Tasmād ambupater ivāvanipateh

Tathā ca: Bhāvasnigdhair upakrtam api

Chāthyād anyair apakrtam api Durgāhvatvān nrpatimanasām Sevādharmah

paramagahano

drohacyutānām api siddhir bhaved vā na vā: sevā sadāśankinī.

vyāpārayuktātmanām

dveşyatām yāti kimcic, prītave copavāti: naikabhāvāśravānām yoginām apy agamyah.

Tat parijnātam mayā yat prasādam asahamānaih samīpavartibhir esa Pingalakah prakopitah. Tenayam mamadosasyapyevam vadati. Uktam ca: Prabhoh prasadam anyasya na sahantiha sevakāh 20

Zum Freund wird, wer an Sinn und Hang uns gleicht, erkoren. Wenn ich also auch zu ihm ginge und ihn um Gnade bäte, er würde sie mir doch nicht gewähren. Darüber heisst es:

Wer aus bestimmtem Grunde zürnt, wird freundlich sein, wenn jener weicht; Doch den, der ohne Ursach hasst, zu sänft'gen, wie wird das erreicht! Ach, mit Recht wird auch gesagt:

> Wenn Diener, die geschickt sind und ergeben, Die eifrig nach dem Wohle andrer streben. Die sich vortrefflich auf den Dienst verstehn Und Abscheu haben, Treubruch zu begehn, Wenn solche straucheln, trifft sie das Verderben Ganz sicher; doch ob sie sich das erwerben Im andern Falle, was ihr Herz verlangt, Ist zweifelhaft. So kommt es, dass man bangt Im Fürstendienst, gleichwie die Menschen zagen, Wenn sie sich ins Gebiet des Meeresgottes wagen.

Ein Dienst sogar, den Wohlgesinnte ihm leisten, macht dem Herrn Verdruss, Und Schaden, der durch Bosheit andrer geschieht, bereitet ihm Genuss; Ach Fürstensinn ist schwer ergründlich, drin haben viele Launen Raum; Drum ist der Diener Pflicht so dunkel, ein Heil'ger selbst begreift sie kaum.

Soviel indes sehe ich ein, dass Pingalaka von solchen in seiner Umgebung gegen mich aufgestachelt ist, die seine Huld gegen mich nicht ertragen können. Darum redet er so über mich, der ich doch ganz schuldlos bin. Es heisst ja:

Erweist der Herrscher einem Diener Huld -

Sapatnya iva samkruddhāh sapatnyāh svākrter api.

Bhavati caivam yad gunavatā samīpavartinā tadgunair anyeṣām prasādo na bhavati. Uktam ca:

Guņavattarapātreņa cchādyante guņinām guņāh:

5 Rātrau dīpasikhākāntir, na bhānāv udite sati.

Damanaka āha: bho mitra, yady evam tan nāsti te bhayam. Prakopito 'pi sa durjanais tava vacanena prasādam yāsyati. Samjīvaka āha: bho, na yuktam uktam bhavatā. Laghūnām api durjanānām madhye vastum na śakyate. Upāyāntaram vidhāya te nūnam ghnanti. Uktam ca:

10 Bahavah panditāh ksudrāh sarve māyopajīvinah Kurvuh krtvam akrtvam vā, ustre kākādayo yathā.

Damanaka āha: katham etat? So 'bravīt:

Asti kasmimscid vanoddese Madotkato nāma simhah prativasati sma. Tasya cānucarā anye dvīpivāyasagomāyavah santi. Atha kadācit tair itas 15 tato bhramadbhih sārthād bhraṣṭaḥ Kathanako nāmoṣṭro dṛṣṭaḥ. Atha simha āha: aho, apūrvam idam sattvam. Taj jñāyatām kim etad āraṇyakam grāmyam veti. Tac chrutvā vāyasa āha: bhoḥ svāmin, grāmyo 'yam uṣṭranāmā jīvaviseṣas, tava bhojyah. Tad vyāpādyatām. Simha āha:

Die andern tragen dies nicht mit Geduld; So zürnen ja auch eines Mannes Frauen Der schönen Mitfrau selbst, die sie bevorzugt schauen.

Es ist aber so, weil dann, wenn ein mit Tugenden oder Vorzügen ausgestatteter Mann in der Nähe ist, eben um seiner Vorzüge willen die andern zurückgesetzt werden und keine Huldbeweise bekommen. Sagt man doch:

Wer reicher ist an Tugenden, verdunkelt einen Tugendreichen;

Der Kerze Flamme strahlt bei Nacht, doch lässt die Sonne sie erbleichen.

Damanaka sagte: Nun, Freund, wenn es sich also verhält, dann brauchst du dich nicht zu fürchten. Wenn er auch von Bösen zum Zorn gegen dich angestachelt ist, so wird er durch deine Worte schon wieder gnädig werden. Da entgegnete Sandschivaka: Was du da sagst, ist nicht zutreffend. Es ist nicht möglich, auch nur unter geringfügigen Bösewichtern sich zu behaupten; sie wenden ein Hülfsmittel an, dieses oder jenes, und töten einen sicherlich. Man sagt ja auch:

Wenn Niedrige, die schlau vom Truge leben, In grosser Zahl zusammen sich begeben, Dann können sie in Recht selbst Unrecht wandeln; So sehn wir am Kamel die Kräh' und Sippschaft handeln.

Damanaka fragte: Wie war das? Jener erzählte:

Siebente Erzählung.

In einer gewissen Waldgegend lebte ein Löwe, namens Madótkata, zu dessen Gefolge auch ein Leopard, eine Krähe und ein Schakal gehörten. Als sie einmal hier und dort umherstreiften, erblickten sie ein von der Karawane abgekommenes Kamel, namens Kathánaka. Da sagte der Löwe: Ei, ein solches Geschöpf ist mir noch nicht vorgekommen. Bringt doch in Erfahrung, ob es ein Wald- oder ein Haustier ist. Die Krähe sprach: Herr, es ist ein Haustier und heisst Kamel, eine Art von Geschöpfen,

nāham grham āgatam hanmi. Uktam ca:

Grham satrum api prāptam visvastam akutobhayam Yo hanyāt tasya pāpam syāc chatabrāhmanaghātajam.

Tad abhayapradanam dattva matsakasam aniyatam yenasyagamakaranam 5 prcchāmi. Athāsau sarvair api viśvāsyābhayapradānam dattvā Madotkata-Tatas tasya prcchatas tenātmasakāśam ānītah praņamyopavistaś ca. vrttāntah sārthabhramsasamudbhavo niveditah. Tatah simhenoktam: bhoh Kathanaka, mā tvam grāmam gatvā bhūyo 'pi bhārodvahanakaştabhāgī Tad atrāraņye nirviśanko marakatasadršāni śaspāgrāņi bhakşa-10 yan mayā saha sadaiva vasa. So 'pi tathety uktvā tesām madhye vicaran na kuto'pi bhayam iti sukhenāste. Tadānyedyur Madotkatasya mahāgajenāranyacārinā saha yuddham abhayat. Tatas tasya dantamusalaprahārair vyathā samjātā. Vyathitah kathamapi pranair na viyuktah. Atha śarīrāsāmarthyān na kutracit padam api calitum śaknoti. Te sarve kākā-15 dayo 'py aprabhutvena kşudhāviştāh param duhkham bhejuh. simhah prāha: bho anvişyatām kutracit kimcit sattvam yenāham etām api daśām prāptas tad dhatvā yuşmadbhojanam sampādayāmi. Atha te catvāro 'pi bhramitum ārabdhā yāvan na kimcit sattvam pasyanti tāvad vāyasaśrgalau parasparam mantrayatah. Śrgala aha: bho vayasa, kim prabhūta-20 bhrantena? Ayam asmākam prabhoh Kathanako viśvastas tişthati. Tad

die du verzehren kannst. Darum töte es. Aber der Löwe antwortete: Ich töte keinen, der in meine Behausung eingegangen ist. Heisst es doch:

Wer selbst den Feind, der mit Vertrau'n ins Haus ihm kommt und ohne Zagen, Umbringt, der sündigt solchem gleich, der hundert Priester hat erschlagen.

Darum überbringt ihm das Versprechen der Sicherheit und führt es zu mir, dass ich von ihm erfrage, wie es hierher gekommen ist. So wurde es denn von allen Begleitern des Löwen, die es Vertrauen zu fassen baten und ihm Sicherheit versprachen, zu Madotkata geführt. Vor diesem verneigte es sich und setzte sich dann. Auf des Löwen Frage erzählte es ihm seine Erlebnisse von der Zeit an, da es sich von der Karawane verloren hatte. Darauf sprach der Löwe: Nun, Kathanaka, kehre nicht wieder nach dem Dorfe zurück und bereite dir nicht von neuem dadurch Qualen, dass du Lasten trägst, sondern bleibe furchtlos beständig bei mir in diesem Walde und nähre dich von den smaragdgrünen Grasspitzen. Das Kamel versprach dies und lebte vergnügt bei dem Löwen und den Seinen, in der Meinung, es hätte in keiner Weise etwas zu fürchten. Nun begab es sich eines Tages, dass Madotkata mit einem gewaltigen Waldelefanten kämpfte und von den Stössen der Zähne desselben, die Mörserkeulen glichen, verwundet wurde. Ja, es fehlte nicht viel, dass ihn diese Wunden töteten. Er war so schwach, dass er keinen Fuss regen konnte. Seine ganze Umgebung, die Krähe und Sippschaft, litten wegen seiner Ohnmacht durch Hunger grosses Leid. Der Löwe sprach zu ihnen: Sucht doch irgendwo ein Tier, dass ich, obgleich ich mich in diesem Zustande befinde, es töte und euch dadurch Speise verschaffe. Alle vier machten sich nun auf und liefen umher; da sie aber kein Tier gewahrten, so berieten die Krähe und der Schakal mit einander, und der Schakal sprach: Wozu, liebe Krähe, das viele Umherlaufen? Da ist ja dieser Kathanaka, der auf unsern Herrn vertraut. Ihn wollen wir enam hatvā prāṇayātrām kurmaḥ. Vāyasa āha: yuktam uktam bhavatā, param svāminā tasyābhayapradānam dattam āste na vadhyo 'yam iti. Śṛgāla āha: bho vāyasa, aham svāminam vijūāpya tathā kariṣye yathā svāmī vadham kariṣyati. Tat tiṣṭhantu bhavanto 'traiva yāvad aham 5 gṛham gatvā prabhor ājūām gṛhītvā cāgacchāmi. Evam abhidhāya satvaram simham upasthitaḥ. Atha simham āsādyedam āha: svāmin, samastam vanam bhrāntvā vayam āgatāḥ. Na kimcit sattvam āsāditam. Tat kim kurmo vayam? Samprati vayam bubhukṣayā padam api calitum na śaknumaḥ. Devo 'pi pathyāśī vartate. Tad yadi devādeśo bhavati, tat Kathanaka-10 piśitenādya pathyakriyā kriyate. Atha simhas tasya tad dāruṇam vacanam ākarṇya sakopam idam āha: dhik pāpādhama, yady evam bhūyo 'pi vadasi tatas tvām tatkṣaṇena vadhiṣyāmi yato mayā tasyābhayam dattam. Tat katham vyāpādayāmi? Uktam ca:

Na gopradānam na mahīpradānam Na cānnadānam hi tathā pradhānam, Yathā vadantīha budhāh pradhānam Sarvapradānesv abhayapradānam.

15

Tac chrutvā sṛgāla āha: svāmin, yady abhayapradānam dattvā vadhaḥ kriyate, tad eṣa doṣo bhavati. Punar yadi devapādānām bhaktyā sa ātmano 20 jīvitavyam prayacchati, tan na doṣaḥ. Tato yadi sa svayam evātmānam vadhāya niyojayati, tad vadhyo, 'nyathāsmākam madhyād ekatamo vadhya iti, yato devapādāḥ pathyāsinaḥ kṣunnirodhād antyām dasām yāsyanti. Tat

töten und dadurch unser Leben erhalten. Die Krähe antwortete: Du hast wohl recht; aber unser Herr hat ihm Sicherheit zugesagt, und darum darf er nicht getötet werden. Da sagte der Schakal: Nun, ich werde so zu dem Herrn reden, dass er das Kamel töten wird. So wartet ihr nur hier; ich will indes zum Herrn gehen, seinen Befehl empfangen und wiederkommen. Nach diesen Worten begab er sich eilig zum Löwen und sprach, als er in seine Nähe gekommen war: Herr, wir sind nun wieder zurück, nachdem wir den ganzen Wald durchstreiften; aber wir sind auf kein Tier gestossen. Was fangen wir nun an? Wir sind jetzt vor Hunger nicht im Stande, einen Fuss zu rühren. Auch du, Herr, bedarfst nahrhafter Speise. Wenn du also den Befehl dazu giebst, so wollen wir uns solche heute durch Kathanaka's Fleisch verschaffen. Als der Löwe diese entsetzliche Rede gehört hatte, rief er im Zorn: Pfui über dich, Bösewicht! Wenn du noch einmal so sprichst, so töte ich dich auf der Stelle. Habe ich doch jenem Sicherheit zugesagt; wie darf ich ihn töten? Heisst es denn nicht:

Dass eine Kuh, dass Land man schenkt und Speise, Die Gaben stehn so hoch nicht, lehren Weise, Wie jene höchste steht, dass Sicherheit Des Lebens den Geschöpfen man verleiht.

Der Schakal antwortete: Herr, wenn man einem Sicherheit des Lebens zugesagt hat, so ist es eine Sünde, ihn zu töten. Wenn aber dieser aus Liebe zu dir selbst sein Leben darbietet, dann ist es keine Sünde, wenn man ihn tötet. Wenn er sich also selbst zum Tode anträgt, so muss er getötet werden, andernfalls einer von uns; sonst kommt es mit dir, da du durchaus Stärkendes geniessen musst, infolge Aushungerns

kim etaih prānair asmākam ye svāmyarthe na yāsyanti? Aparam paścād apy asmābhir vahnipraveśah kāryo yadi svāmipādānām kimcid anistam bhavişyati. Uktam ca:

Yasmin kule yah puruşah pradhānah, Sa sarvayatnaih parirakşanīyah. Tasmin vinaşte svakulam vinaştam: Na nābhibhange hy arakā vahanti.

5

Tad ākarņya Madotkaţa āha: yady evam tat kuruşva yad rocate. Tac chrutvā sa satvaram gatvā tān āha: bhoḥ svāmino mahaty avasthā vartate, 10 tat kim paryaţitena? Tena vinā ko 'trāsmān rakṣayiṣyati? Tad gatvā tasya kṣuddoṣāt paralokam prasthitasyātmaśarīradānam kurmo, yena svāmiprasādasyānṛnatām gacchāmaḥ. Uktam ca:

Āpadam prāpnuyāt svāmī yasya bhṛtyasya jīvataḥ Prāṇeṣu vidyamāneṣu, sa bhṛtyo narakam vrajet.

15 Iti śrutvā te sarve bāṣpapūritadṛśo Madotkaṭam praṇamyopaviṣṭāh.
Tān dṛṣṭvā Madotkaṭa āha: bhoḥ, prāptam dṛṣṭam vā kimcit sattvam?
Atha teṣām madhyāt kākaḥ provāca: svāmin, vayam tāvat sarvatra paryatitāḥ, param na kimcit sattvam āsāditam dṛṣṭam vā. Tad adya mām bhakṣayitvā prāṇān dhārayatu svāmī, yena devasyāpyāyanā bhavati, mama 20 punaḥ svargaprāptir iti. Uktam ca:

Svāmyarthe yas tyajet prāṇān bhṛtyo bhaktisamanvitah, Sa param padam āpnoti jarāmaraṇavarjitam.

Tac chrutvā śrgāla āha: bhoh svalpakāyo bhavān. Bhavadbhakşaņāt

zum Äussersten. Wozu haben wir das Leben, wenn es nicht um des Herrn willen dahingehen soll! Wir müssten ja auch hinterher uns ins Feuer stürzen, wenn dir etwas Unangenehmes zustiesse. Es heisst ja:

Man soll mit Eifer dessen Leben wahren, Denn dies verdirbt, wenn er zu Grunde geht: Der an der Spitze des Geschlechtes steht; Nicht kann ein Rad noch, brach die Nabe, fahren.

Als Madotkata dies gehört hatte, erwiderte er: Verhält es sich so, dann thu, wie dir gut scheint. Da ging der Schakal eilig zu den übrigen und sprach: Mit dem Herrn steht es sehr schlimm. Wozu wollen wir umherlaufen? Wer wird uns, wenn jener nicht mehr vorhanden ist, schützen? Darum kommt zu ihm, der infolge des Hungers im Begriff ist, in die andere Welt zu reisen, und lasst uns ihm das eigene Leben darbieten, dass wir dadurch die Schuld entrichten für die Güte, die er uns erwiesen hat. Man sagt ja:

Der Diener muss zur Hölle fahren, der es mit seinen Augen sieht

Und zulässt, während er noch atmet, dass seinem Herrn ein Leid geschieht.

Als sie dies gehört hatten, verneigten sie sich, die Augen mit Thränen gefüllt, vor Madotkata und setzten sich. Dieser fragte: Nun, habt ihr ein Tier gefangen oder gesehen? Darauf antwortete aus ihrer Mitte die Krähe: Herr, wir sind zwar überall umhergelaufen, haben aber kein Tier angetroffen oder gesehen. Darum verzehre mich nun und erhalte dadurch dein Leben, dass du Erquickung findest, ich aber den Himmel erwerbe. Sagt man doch:

Ein treuer Diener, der das Leben hingiebt für seinen Herrn, erwirbt Im Jenseits einst die höchste Stätte, wo man nicht altert und nicht stirbt. Der Schakal sagte darauf: Dein Körper ist gar zu klein. Wenn dich auch der svāminas tāvat prāņayātrā na bhavaty, aparo dosas ca tāvat samutpadyate. Uktam ca:

Kākamāmsam sunocchiştam sv

svalpam tad api durbalam.

Bhakşitenāpi kim tena,

trptir yena na jāyate?

Tad darśitā svāmibhaktir bhavatā, gatam cānṛṇyam bhartṛpiṇḍasya, prāptaś cobhayaloke sādhuvādah. Tad apasarāgratah. Aham svāminam vijnāpayāmi. Tathānuṣṭhite śṛgālah sādaram praṇamyopaviṣṭah: svāmin, mām bhakṣayitvādya prāṇayātrām vidhāya mamobhayalokaprāptim kuru. Uktam ca:

10 Svāmyāyattāh sadā prāņā

bhṛtyānām arjitā dhanaih

Yatas, tato na doso 'sti

teşām grahanasambhavah.

Atha tac chrutvā dvīpy āha: bhoḥ sādhūktam bhavatā, punar bhavān api svalpakāyaḥ svajātiś ca nakhāyudhatvād abhakṣya eva. Uktam ca:

Nābhakşyam bhakşayet prājnah prānaih kanthagatair api;

15 Viśesāt tad api stokam

lokadvavavināśakam.

Tad darśitam tvayātmanah kaulīnyam. Athavā sādhu cedam ucyate:

Etadartham kulinanam

nṛpāḥ kurvanti samgraham:

Ādimadhyāvasāneşu

na te gacchanti vikriyām.

Tad apasarāgrato yenāham svāminam vijnāpayāmi. Tathānusthite dvīpī 20 praņamya Madotkatam āha: svāmin, kriyatām adya mama prāṇaih prāṇa-

Herr verzehrt, das reicht nicht hin, ihm das Leben zu erhalten. Ausserdem ist es ihm auch schädlich, wenn er dich geniesst. Heisst es nicht:

Von Krähenfleisch will selbst der Hund nichts wissen;

Es giebt nicht Kraft und ist ja nur ein Bissen.

Weshalb wohl würde Nahrung eingenommen,

Von der wir keine Sättigung bekommen!

Du hast deine Liebe zum Herrn offenbart, hast die Schuld für die Nahrung entrichtet, die er dir darbot, und in beiden Welten einen guten Leumund erworben. So tritt nun zurück und lass mich zu dem Herrn reden. Nachdem dies geschehen war, verneigte sich der Schakal ehrfurchtsvoll, setzte sich und sprach: Herr, verzehre mich heute und erhalte dir dadurch das Leben und verschaffe mir den Himmel. Denn so sagt man:

Vom Herrn wird über Dieners Leben, das er erkaufte, stets bestimmt,

So thut er denn auch keine Sünde, wenn er ihm dieses Leben nimmt.

Da sprach der Leopard: Du hast trefflich gesprochen. Aber auch du bist von gar kleinem Körper und ein Verwandter unsers Herrn, da du gleichfalls Krallen zu Waffen hast. Daher darf er dich nicht verzehren. So heisst es ja:

Verbotnes esse nicht ein Kluger, und muss er fast vor Hunger sterben;

Es hindert dessen schon ein wenig, die beiden Welten zu erwerben.

Du hast bewiesen, dass du aus edlem Geschlecht bist. Mit Recht sagt man ja auch:

Deshalb umgiebt sich ja ein Fürst mit Männern aus berühmtem Haus,

Weil sie zuerst, inmitten und am Schluss auch treulich halten aus.

So geh nun da vorn weg, dass ich mit dem Herrn reden kann. Als so geschehen war, verneigte sich der Leopard vor Madotkata und sprach zu ihm: Herr, erhalte heute dein Leben durch das meine, gieb mir dadurch die ewige Wohnstatt im Himmel

yātrā, dīyatām akṣayo vāsaḥ svarge mama, vistāryatām kṣititale prabhūtam vaśa iti tan nātra vismayah kāryah. Uktam ca:

Mṛtānām svāminah kārye bhṛty

bhrtyanam anuvartinam

Bhavet svarge 'kṣayo vāsaḥ kīrtiś ca dharaṇītale. Tac chrutvā Kathanakaś cintayāmāsa: etais tāvat sarvair api śobhāvā-

kyāny uktāni, na caiko 'pi svāminā vināśitaḥ. Tad aham api prāptakālam vakṣyāmi citrakam, yena madvacanam ete trayo 'pi samarthayanti. Iti niścitya provāca: bhoḥ satyam uktam bhavatā, param bhavān api nakhāyudhaḥ. Tat katham bhavantam svāmī bhakṣayati? Uktam ca:

10 Manasāpi svajātyānām

yo 'niştāni pracintayet,

Bhavanti tasya tany eva

iha loke paratra ca.

Tad apasarāgrato yenāham svāminam vijnāpayāmi. Tathānuṣṭhite Kathanako 'gre sthitvā praṇamyovāca: svāmin, nete 'bhakṣyās tava, tan mama prāṇaiḥ prāṇayātrā vidhīyatām, yena mamobhayalokaprāptir bhavati.

15 Uktam ca:

Na yajvāno 'pi gacchanti

tām gatim naiva yoginah,

Yām yānti projjhitaprānāh

svāmyarthe sevakottamāh.

Evam abhihite tābhyām śrgālacitrakābhyām vidāritobhayakukṣiḥ Kathanakaḥ prāṇān atyākṣīt. Tataś ca taiḥ kṣudrapaṇḍitaiḥ sarvair bhakṣitaḥ.

20 Ato 'ham bravīmi: bahavah panditāh kşudrā iti.

und verbreite meinen Ruhm weithin über den Erdboden. Sieh mich hierbei nicht verwundert an. Heisst es doch:

Den treuen Diener, der im Dienst des Herren stirbt, ihn lohnt Der Ruhm auf Erden, und dass er im Himmel ewig wohnt.

Als Kathanaka dies hörte, dachte er: Diese alle haben herrliche Reden im Munde geführt, und keiner von ihnen ist vom Herrn getötet worden. Darum will auch ich jetzt zu dem Leoparden reden, wie es die Umstände erfordern, dass diese drei meine Rede billigen. Nachdem er diesen Entschluss gefasst hatte, sprach er: Wahr ist, was du da sagst. Aber auch du bist mit Krallen bewaffnet; wie kann dich also der Herr verzehren! Heisst es doch:

In dieser und in jener Welt ein Mensch das Böse selbst gewinnt,

Auf das auch in dem Herzen nur er gegen die Verwandten sinnt.

Darum tritt zurück und lass mich zu dem Herrn reden. Als so geschehen war, stellte sich Kathanaka vorn hin, verneigte sich und sprach: Herr, diese kannst du nicht geniessen. So erhalte denn durch mein Leben das deinige, auf dass ich beide Welten erwerbe. Man sagt ja:

Nicht Opferern, auch Büssern nicht wird solcher Rang in jenem Leben Wie guten Dienern, die dem Herrn zu Liebe in den Tod sich geben.

Nach diesen Worten rissen Schakal und Leopard dem Kamel den Leib auf, es musste sterben, und diese verschmitzten niedrigen Geschöpfe insgesamt verzehrten es. Daher sage ich:

Wenn Niedrige, die schlau vom Truge leben, In grosser Zahl zusammen sich begeben, Dann können sie in Recht selbst Unrecht wandeln; So sehn wir am Kamel die Kräh' und Sippschaft handeln. Tad bhadra kşudraparivāro 'yanı rājā mayā samparikalpitah. Uktanı ca:

Aśuddhaprakṛtau rājñi janatā nānurajyate,

Yathā grdhrasamāsannah kalahamsah samācaret.

Tathā ca:

5 Grdhrākāro 'pi sevvah svād dhamsakaraih sabhasadaih,

Hamsākāro 'pi samtyājyo

grdhrākāraih sa tair nrpah.

Tan nūnam mamopari kenacid durjanenāyam prakopitah. Tenaivain vadati. Athavā bhavaty etat. Uktam ca:

Karnavisena ca bhagnah kim kim na karoti bāliśo lokah?

Ksapanakatām api dhatte, pibati surām narakapālena. 10

Athavā sādhv idam ucyate:

Pādāhato 'pi drdhadandasamāhato 'pi

Yam damstrayā spršati tam kila hanti sarpah.

Ko 'py esa eva piśunogramanusvadharmah?

Karne param sprsati, hanti param samulam.

Tathā ca:

15

Aho khalabhujangasya

viparītavadhakramah:

Karne lagati canvasva,

pranair anyo viyujyate.

Tad evain gate 'pi kim kartavyam iti? Aham tvām suhrdbhāvāt 20 prcchāmi. Damanaka āha: taddeśāntaragamanam vujyate najyamvidhasya kusvāminah sevām vidhātum. Uktam ca:

Ich habe die Überzeugung gewonnen, lieber Damanaka, fuhr Sandschivaka fort, dass der König eine niedrige und gemeine Umgebung hat. Es heisst darüber: Nicht freut des Fürsten sich der Unterthan. Ein solcher Fürst thut Gleiches, wie ein Ist niedrig sein Gefolge und gemein; Der mit den Geiern träte in Verein.

Dem geiergleichen König diene, wenn seine Räte Schwänen gleichen;

Doch musst du, ist ein Schwan er selber, doch Geier diese, von ihm weichen.

Sicher hat ihn irgend ein Bösewicht gegen mich in Zorn gebracht, und darum spricht er so. So geht es nun einmal zu. Heisst es doch:

Gebrochen von dem Gift, das ihren Ohren

Sogar dem Bettelmönchtum sie sich weihn, Ward eingeträufelt, was begehn nicht Thoren! Und Rauschtrank schlürfen sie aus Menschen-

Mit Recht sagt man auch:

schädeln ein.

Auch wenn man sie mit Füssen tritt und tüchtig mit dem Stabe trifft,

Die Schlange tötet den allein, den anrührt ihres Zahnes Gift;

Doch wie ist mancher Menschen Thun treulos und grässlich: mit dem Munde

Berühren sie des einen Ohr, den andern richtet dies zu Grunde!

Wie in der Mordart sich von andern Schlangen trennt Die Schlange, die man Bösewicht auch nennt, Die sich ums Ohr des einen Menschen ringt Und einen andern so ums Leben bringt!

Nachdem es nun einmal so gekommen ist, was habe ich wohl zu thun? Da du mein Freund bist, so frage ich dich darnach. Damanaka sprach: Es wird wohl angemessen sein, dass du dich in ein anderes Land begiebst und einem solchen schlechten Herrn nicht dienst. Heisst es doch:

Guror apy avaliptasya Utpathapratipannasya kāryākāryam ajānatah parityāgo vidhīyate.

Samjīvaka āha: asty etat, param svāmini kupite gantum na śakyate, na cānyatra gatānām api nirvrtir bhavati. Uktam ca:

5 Mahatām yo 'parādhyeta

dūrastho 'smīti nāśvaset;

Dīrghau buddhimato bāhū,

sa tābhyām hanti himsitah.

Tad yuddham muktvā me nāsty anyac chreyaskaram. Uktam ca:

Na tān sutīrthais tapasā ca lokān Svargaişiņo dānasataih suvittaih Kṣaṇena yān yānti raṇeṣu dhīrāh Prānān samujihanti hi ye susīlāh.

10

15

Mṛtaiḥ samprāpyate svargo, Tad ubhāv api śūrāṇām jīvadbhih kīrtir uttamā, guņāv etau sudurlabhau.

Tathā ca:

Homārthair vividhapradānavidhinā Yajñair bhūrisudakṣiṇaiḥ suvihitaiḥ Sattīrthāśramavāsahomaniyamaiś Pumbhis tat phalam āhave vinihataiḥ sadvipravrndārcanair samprāpyate yat phalam cāndrāyanādyaih kṛtaih, samprāpyate tatkṣaṇāt.

Tad ākarņya Damanakas cintayāmāsa: tad yuddhāya kṛtaniscayo 'yam 20 dṛṣyate durātmā. Tad yadi kadācit tīkṣṇasṛṅgābhyām svāminam praha-

Ward stolz der Lehrer, kann er nicht, was Recht, was Unrecht ist, mehr fassen, Und schlug er einen Abweg ein, so darf man ihn sogar verlassen.

Sandschivaka antwortete: Das ist richtig. Aber es ist nicht möglich zu gehen, während der Herr zornig ist, und auch die, welche anderswohin gehen, finden dann kein Glück. Man sagt:

Wenn du mit einem Grossen lebst in Streit, So halte dich nicht sicher, weil du weit Entfernt bist. Denn die Arme eines Klugen Sind lang und schlagen solche, die ihn schlu-

So giebt es denn für mich ausser Kampf kein Heil. Sagt man doch:

[gen.

Die Menschen, welche nach dem Himmel trachten, Erwerben, ob sie auch die Wallfahrt machten Nach heil'gen Badeplätzen, büssend leben Und Hunderte von reichen Spenden geben, Doch solche Welten nicht, wie augenblicks erwerben Die Edlen festen Sinns, wenn in der Schlacht sie sterben.

Dass überlebend höchsten Ruhm, beim Tod den Himmel sie ererben, Dies Doppelglück fällt Helden zu; doch schwer ist jedes zu erwerben.

Der Lohn, den wir von Butteropfern haben, Bei denen man gar mannigfache Gaben Verabreicht, wie die heil'ge Vorschrift lehrt, Und eine Menge guter Priester ehrt, Auch treffliche Geschenke viel verteilt; — Der Lohn, der dafür wird, dass man verweilt An heilgen Badeorten und in Hainen Der Büsser, Opfer bringt und nach den kleinen Gelübden lebt und nach dem Fastenbrauch, Dem mondbestimmten und manch andrem auch: Derselbe Lohn wird augenblicks erworben Von Männern, die im Kampfe sind gestorben.

Als Damanaka dies gehört hatte, dachte er bei sich: Also zum Kampfe entschlossen zeigt sich dieser Bösewicht. Wenn es geschehen sollte, dass er den Herrn mit den

rişyati, tan mahān anarthah sampatsyate. Tad enam bhūyo'pi svabuddhyā prabodhya tathā karomi yathā deśāntaragamanam karoti. Āha ca: bho mitra, samyag abhihitam bhavatā, param kimtu kah svāmibhṛtyayoḥ samgrāmah? Uktam ca:

5 Balavantam ripum dṛṣṭvā Balavadbhiś ca kartavyā kilātmānam pragopayet, śaraccandraprakāśatā.

Anyac ca:

Satror balam avijnāya Sa parābhayam āpnoti

vairam ārabhate tu yaḥ, samudras tittibhād iva.

10 Samjīvaka āha: katham etat? So 'bravīt:

Kasmimścit samudraikadeśe tittibhadampatī vasatah. Tato gacchati kāla rtusamayam āsādya tittibhī garbham ādhatta. Āsannaprasavā satī tittibham ūce: bhoh kānta, mama prasavasamayo vartate, tad vicintyatām kimapi nirupadravam sthānam yena tatrāham andakamokṣaṇam karomi.

15 Tittibha āha: bhadre, ramyo 'yam samudrapradeśah. Tad atraiva prasavah kāryah. Sā prāha: atra pūrņimādine samudravelā catati. Sā mattagajendrān apy ākarṣati. Tad dūram anyatra kimcit sthānam anviṣyatām. Tac chrutvā vihasya tittibha āha: bhadre, na yuktam uktam bhavatyā. Kā mātrā samudrasya yo mama dūṣayiṣyati prasūtim? Tad viśrabdhātraiva

20 garbham muñca. Uktam ca:

Yah parabhavasampraptah

svasthānam samtyajen narah,

spitzen Hörnern stösst, so würde ein grosser Schaden entstehen. So will ich ihn denn noch einmal durch meine Klugheit zu bestimmen suchen, dass er sich in eine andere Gegend begiebt. Darauf sprach er: Was du sagst, Freund, das ist richtig; aber ein Kampf zwischen Herr und Diener, was für ein Kampf ist das! Es heisst ja:

Wer einen mächt'gen Feind erblickt, der muss sich ja verborgen halten; Doch Mächt'ge sollen, wie der Mond zur Herbstzeit, ihren Glanz entfalten. Wer seines Feindes Macht nicht kennt und doch feindseliges Gebaren Anfängt, muss wie vom Strandläufer das Meer, Demütigung erfahren. Sandschivaka fragte: Wie war das? Jener erzählte:

## Achte Erzählung.

In einer gewissen Gegend am Meere lebte ein Strandläuferpärchen. Im Verlaufe der Zeit kam die Brunstzeit heran, und das Weibchen wurde trächtig. Als sich nun die Brütezeit nahte, sprach es zum Gatten: Lieber, meine Brütezeit ist da; darum suche mir irgend einen gefahrlosen Ort, dass ich dort meine Eier lege. Der Strandläufer sagte: Liebe, herrlich ist diese Stelle am Meere; darum brüte doch hier. Das Weibchen entgegnete: Hierher dringt am Tage des Vollmonds die Flut des Meeres vor, und diese reisst sogar die stärksten wütenden Elefanten fort. Darum muss weit von hier irgend wo anders eine Stelle aufgesucht werden. Da lachte der Strandläufer und sprach: Liebe, was redest du Thörichtes! Wie wenig hat doch das Meer zu bedeuten, welches mir meine Brut schädigen will! Lege nur getrost hier deine Eier. Sagt man doch:

Wenn eine Frau schon Mutter heisst um solchen Sohn, Der deshalb, weil Demütigungen ihn bedrohn, Aus seinem Vaterlande zieht, wie muss der gar Tena cet putriņī mātā,

tad vandhyā kena kathyate?

Tac chrutvā samudraś cintayāmāsa: aho garvah paksikītasyāsya. Athavā sādhv idam ucyate:

Utkşipya tittibhah pādāv

āste bhangabhayād divah.

5 Svacittakalpito garvah

kasya natrapi vidyate?

Tan mayāsya pramāṇam kutūhalād api drastavyam. Kim mamaiso 'ndāpahāre kṛte karisyati? Iti cintayitvā sthitah. Atha prasavānantaram prāṇayātrārtham gatāyās tittibhyāh samudro velāvyājenāndāny apajahāra. Athāyātā sā tittibhī prasavasthānam śūnyam avalokya pralapantī tittibham 10 ūce: bho mūrkha, kathitam āsīn mayā te yat samudravelayāṇḍānām vināśo bhavisyati, tad dūrataram vrajāvah, param mūdhatayāhamkāram āśritya mama vacanam na karosi. Athavā sādhv idam ucyate:

Suhrdam hitakamanam

na karotiha yo vacah,

Sa kūrma iva durbuddhih

kāsthād bhrasto vinasyati.

15 Tittibha āha: katham etat? Sābravīt:

Asti kasmimiscij jalāsaye Kambugrīvo nāma kacchapah. Tasya Samkatavikatanāmnī mitre hamsajātīye paramasneham āśrite. Tau ca hamsau sarastīram āsādya tena sahānekadevarşimaharşīņām kathāh kṛtvāstamanavelāyām svanīdasamisrayam kurutah. Atha gacchati kāle 'nāvṛṣṭivaśāt sarah

Erst sein, um den man sagt, sie wäre unfruchtbar.

Als das Meer dies hörte, dachte es bei sich: O über den Stolz dieses Wurmes von einem Vogel! Aber man sagt ja mit Recht:

Aus Furcht, dass sonst der Himmel niederfällt, Der Tittibha im Schlaf die Beine aufwärts hält. Bei wem auch wäre hier kein Stolz vorhanden, Der in dem eignen Herzen ist entstanden!

So muss ich denn, und wäre es bloss aus Neugier, seine Macht kennen lernen. Was wird er mir wohl thun, wenn ich ihm seine Eier nehme? Diesen Gedanken hielt das Meer fest. Als nun die Eier gelegt waren, und das Strandläuferweibchen sie einmal verlassen hatte, um sich Nahrung zu holen, trat das Meer, als flute es, über und nahm die Eier weg. Das Weibchen kehrte zurück, sah die Brütestelle leer und sprach jammernd zu dem Gatten: Ich hatte es dir wohl gesagt, du Unverständiger, dass durch die Flut des Meeres unsere Eier zu Grunde gehen würden, und dass wir weiter hinweg gehen müssten. Aber in deiner Thorheit zeigst du dich stolz und thust nicht nach meinen Worten. Mit Recht sagt man ja:

Wer nicht nach seiner Freunde Worten thut, Wie die Schildkröte, die vom Stocke sank, Die treu für ihn gesonnen sind und gut — Die Thörin, findet er den Untergang.

Der Strandläufer fragte: Wie war das? Und das Weibchen erzählte: Neunte Erzählung.

Es lebte einmal in einem gewissen Teiche eine Schildkröte, namens Kambugriva, die mit zwei Gänsen, namens Sánkata und Vikata, die herzlichste Freundschaft geschlossen hatte. Diese beiden gesellten sich am Ufer des Teiches zu der Schildkröte, und alle erzählten einander viele Geschichten von den göttlichen und den grossen Weisen. Bei Sonnenuntergang begaben sich dann die Gänse in ihr Nest. Im Verlaufe der Zeit geschah

śanaih śanaih śosam agamat. Tatas tadduhkhaduhkhitau tāv ūcatuh: bho mitra, jambālaśesam etat sarah samjātam, tat katham bhavān bhavisyatīti vyākulatvam nau hrdi vartate. Tac chrutvā Kambugrīva āha: bhoh, sāmpratam nāsty asmākam jīvitavyam jalābhāvāt. Tathāpy upāyaś cintyatām 5 iti. Uktam ca:

Tyājyam na dhairyam vidhure 'pi kāle, Dhairyāt kadācid gatim āpnuyāt saḥ, Yathā samudre 'pi ca potabhange Sāmyātriko vānchati tartum eva.

## 10 Aparam ca:

Mitrārthe bāndhavārthe ca buddhimān yatate sadā Jātāsv āpatsu yatnena, jagādedam vaco Manuḥ.

Tad ānīyatām kācid dṛḍharajjur laghu kāṣṭham vānviṣyatām ca prabhūtajalasanātham saro yena mayā madhyapradeśe dantair gṛhīte sati 15 yuvām kotibhāgayos tat kāṣṭham mayā sahitam samgṛhya tat saro nayathah. Tāv ūcatuh: bho mitra, evam kariṣyāvah, param bhavatā maunavratena bhāvyam, no cet tava kāṣṭhāt pāto bhaviṣyati. Tathānuṣṭhite gacchatā Kambugrīvenādhobhāgavyavasthitam kimcit puram ālokitam. Tatra ye paurās te tathā nīyamānam vilokya savismayam idam ūcuh: aho cakrā-20 kāram kimapi pakṣibhyām nīyate. Paśyata, paśyata! Atha teṣām kolāhalam ākarnya Kambugrīva āha: bhoh kim eṣa kolāhala iti vaktumanā

es nun einmal, dass infolge von Regenmangel der Teich allmählich austrocknete. Betrübt über dieses Unglück sprachen die Gänse zur Schildkröte: Freundin, zu blossem Schlamm ist dieser Teich geworden; darum sind wir in unserm Herzen tief bekümmert durch den Gedanken, was wohl aus dir werden wird. Die Schildkröte erwiderte: Aus Mangel an Wasser haben wir jetzt nicht mehr unsern Unterhalt. Trotzdem müssen wir ein Hülfsmittel aussinnen. Sagt man doch:

Auch wenn das Schicksal widrig ist, man soll den Mut nicht sinken lassen; Wer fest ist, dem gelingt es, einst von neuem wieder Fuss zu fassen. So macht es ja der Seemann auch: ob immerhin des Meeres Wut Sein Schiff zerbrach, so will er doch von neuem steuern durch die Flut. Für Freunde und Verwandte müht, wenn Unglück ist hereingebrochen, Der Kluge sich mit Eifer stets; dies Wort hat Manu ausgesprochen.

So holt denn irgend einen starken Strick oder lieber einen leichten Stock und sucht einen wasserreichen Teich auf, damit ihr, indem ich den Stock in der Mitte mit den Zähnen festhalte, während ihr ihn, der mich trägt, an beiden Enden anfasset, mich dorthin schaffet. Die Gänse sprachen: Freundin, das wollen wir thun. Aber du musst das Gelübde des Schweigens (wie die frommen Büsser) erfüllen; sonst wirst du von dem Stock herabfallen. Als so geschehen war, bemerkte die Schildkröte auf der Reise durch die Luft eine unter ihr liegende Stadt. Die Bewohner derselben erblickten voll Verwunderung, wie sie fortgeschafft wurde, und sprachen: Da wird etwas, das wie ein Rad aussieht, von zwei Vögeln fortgeschafft. O seht doch, seht doch! Bei ihrem Geschrei wollte die Schildkröte sagen: Ei, was macht ihr da für ein Geschrei? Aber sie hatte kaum angefangen, da fiel sie herab, und die Städter teilten sie in Stücke. Deshalb sage ich:

ardhokte patitah pauraih khandasah krtas ca.

Ato 'ham bravīmi: suhrdām hitakāmānām iti.

Tathā ca:

5

Anāgatavidhātā ca Pratyutpannamatis tathā Dvav etau sukham edhete. Yadbhavişyo vinasyati.

Tittibha āha: katham etat? Sābravīt:

Kasmimscij jalāsave 'nāgatavidhātā Pratvutpannamatir Yadbhavisvas ceti trayo matsyāh santi. Atha kadācit tam jalāśayam drstvāgacchadbhir matsyajivibhir uktam yad aho bahumatsyo 'yam hradah kadacid api na-10 smábhir anveşitah. Tad adyáháravrttih samjátá sandhyásamayaś ca sambhūtas, tatah prabhāte 'trāgantavyam iti niścayah. Atas tesām tat kuliśapātopamam vacah samākarņyānāgatavidhātā sarvān matsyān āhūyedam üce: aho śrutam bhavadbhir van matsvajīvibhir abhihitam. Tad rātrāv api kimcid gamyatām samīpavarti sarah. Uktam ca:

Aśaktair balinah śatroh 15 kartavyani prapalāyanam Samśritavyo 'thavā durgo, nānyā tesām gatir bhavet.

Tan nūnani prabhātasamaye matsyajīvino 'tra samāgamya matsyasanikşayam karişyanti. Etan mama manasi vartate. Tan na yuktam sampratam kşanam apy atrāvasthātum. Uktam ca:

20 Vidyamānā gatir yesām anyatrāpi sukhāvahā, Te na paśyanti vidvāmso deśabhangam kulaksavam.

Wer nicht nach seiner Freunde Worten thut, Wie die Schildkröte, die vom Stocke sank, Die treu für ihn gesonnen sind und gut —

Die Thörin, findet er den Untergang.

Man sagt auch:

Freund Vorbedacht, Freund Zeitgemäss -- gar glücklich geht's den beiden; Dagegen Freund Waskommtdaskommt, der muss den Tod erleiden. Der Strandläufer fragte: Wie war das? Das Weibchen erzählte: Zehnte Erzählung.

In einem gewissen Teiche lebten drei Fische, Vorbedacht, Zeitgemäss und Waskommtdaskommt mit Namen. Einst geschah es, dass ankommende Fischer diesen Teich erblickten; da sagten sie: Ei, reich an Fischen ist dieser Teich, und wir haben ihn noch nie durchsucht! Nun, für heute haben wir zu essen, und die Abenddämmerung ist schon angebrochen; aber morgen früh wollen wir wieder hierherkommen. Das war also beschlossene Sache. Als Vorbedacht diese Worte vernommen hatte, die einem Donnerschlage ähnlich waren, rief er alle Fische zusammen und sprach: Habt ihr wohl gehört, was die Fischer sagten? So lasst uns denn noch in der Nacht nach irgend einem andern Teich in der Nähe gehen. Heisst es doch:

Den Schwachen dient, ist stark der Feind, als Rettungsmittel, dass sie fliehn, Und sonst dies zweite nur, dass sie zum Schutz in eine Festung ziehn.

Sicherlich kommen morgen früh die Fischer hierher und vernichten alle Fische; davon bin ich fest überzeugt. Darum ist es nicht recht, auch nur einen Augenblick hier zu verweilen. Man sagt ja:

Verständ'ge, die an einen andern Ort Gelangen können und ihr Glück auch dort

Zu finden hoffen, sehen das Verderben Der Heimat nicht mit an, und wie die Ihren sterben.

Tad ākarnya Pratyutpannamatih prāha: aho, satyam abhihitam bhavatā, mamāpy abhīstam etat. Tad anyatra gamyatām iti. Uktam ca:

Paradeśabhayad bhita

bahumāyā napumsakāh

Svadeśe nidhanam yanti

kākāh kāpuruşā mṛgāh.

5

15

Yasyāsti sarvatra gatih sa kasmāt Svadeśarāgeņa hi yāti nāśam? Tātasya kūpo 'yam iti bruvāņāh Kṣāram jalam kāpuruṣāh pibanti.

Atha tat samākarņya proccair vihasya Yadbhavişyah provāca: aho 10 na bhavadbhyām mantritam samyag etad iti, yatah kim vāmmātreņāpi teşām pitrpaitāmahikam etat saras tyaktum yujyate? Tad yady āyuhkṣayo 'sti tad anyatra gatānām api mṛtyur bhaviṣyaty eva. Uktam ca:

Arakşitam tişthati daivarakşitam, Surakşitam daivahatam vinasyati. Jīvaty anātho 'pi vane visarjitah, Krtaprayatno 'pi grhe vinasyati.

Tad aham na yāsyāmi. Bhavadbhyām ca yat pratibhāti tat kāryam. Atha tasya tam niścayam jňātvānāgatavidhātā Pratyutpannamatiś ca nişkrāntau saha parijanena. Atha prabhāte tair matsyajīvibhir jālais tajjalā-20 śayam āloḍya Yadbhaviṣyeṇa saha jalāśayo nirmatsyatām nītaḥ.

Ato 'ham bravīmi: Anāgatavidhātā ceti.

Auf diese Worte erwiderte Zeitgemäss: Ja, du hast wahr geredet, und auch ich bin damit einverstanden. So lasst uns denn anderswohin gehen. Sagt man doch:

Es finden Krähe, Reh und Wicht, unmännlich und voll List, den Tod Daheim, weil die Gefahr sie scheun, die ihnen in der Fremde droht.

Warum denn soll aus Heimatsliebe untergehn Ein Mensch, dem Wege überallhin offen stehn? Das ist der Brunnen meines Vaters! also spricht Und trinkt das Wasser, obs auch salzig ist, ein Wicht.

Bei diesen Worten lachte Waskommtdaskommt laut auf und sprach: Ha, was ihr da anratet, das ist nicht recht. Denn wie wäre es angemessen, bloss auf das Wort jener Fischer hin diesen Teich zu verlassen, den wir von den Vätern und Grossyätern überkommen haben! Wenn unser Untergang einmal beschlossen ist, dann wird der Tod uns auch treffen, wenn wir anderswohin gegangen sind. Heisst es doch:

Was Schicksal schützt, das muss bestehen, und fehlt auch jede andre Hut; Was Schicksal schlägt, das muss vergehen, ist auch die Obhut treu und gut. Am Leben bleibt im Wald der Eine, dort ausgesetzt, den niemand hegt; Ein Andrer stirbt in seinem Hause, und ob man ihn auch trefflich pflegt.

Darum werde ich nicht gehen. Ihr mögt thun, was euch gut scheint. Als nun Vorbedacht und Zeitgemäss seinen Entschluss vernommen hatten, gingen sie mit ihrer Umgebung aus dem Teiche fort. Am nächsten Tage wurde von den Fischern mit ihren Netzen der Teich durchfischt und aller seiner Fische samt Waskommtdaskommt beraubt. Darum sage ich:

Freund Vorbedacht, Freund Zeitgemäss — gar glücklich geht's den beiden; Dagegen Freund Waskommtdaskommt, der muss den Tod erleiden.

Tac chrutvā tittibha āha: bhadre, kim mām Yadbhavişyasadrsam sambhāvayişyasi? Tat pasya me buddhiprabhāvam yāvad enam dustasamudram soṣayāmi. Tittibhy āha: aho, kas te samudrena saha vigrahah? Tan na yuktam asyopari kopam kartum. Uktam ca yatah:

5 Pumsām asamarthānām upadravāyātmano bhavet kopah Pitharam kvathad atimātram nijapārsvān eva dahatitarām. Tathā ca:

Aviditvātmanah śaktim parasya ca samutsukah Gacchan nabhimukho nāśam yāti vahnau patangavat.

10 Țittibha āha: priye, mā maivam vada. Yeşām utsāhaśaktir bhavati te svalpā api gurūn api vikramante. Uktam ca:

Viśeşāt paripūrņasya yāti śatror amarṣaṇaḥ Ābhimukhyam śaśāṅkasya yathādyāpi vidhuntudaḥ. Tathā ca:

Pramāṇād adhikasyāpi gaṇḍaśyāmamadacyuteḥ Padam mūrdhni samādhatte kesarī mattadantinaḥ. Tathā ca:

Bālasyāpi raveḥ pādāḥ patanty upari bhūbhṛtām.
Tejasā saha jātānām vayaḥ kutropayujyate?

20 Tad anayā cañcvāsya sakalam toyam śuskasthalatām nayāmi. Ţittibhy āha: bhoḥ kānta, yatra Jāhnavī navanadīśatāni gṛhītvā nityam eva pra-

Der Strandläufer sprach darauf: Hältst du mich, Liebe, etwa für auch einen Waskommtdaskommt? Du sollst die Macht meiner Einsicht sehen, wenn ich endlich dieses böse Meer austrocknen werde. Das Weibchen entgegnete: Ha, was für einen Krieg kannst du wohl mit dem Meere führen! Deshalb solltest du über dasselbe nicht in Zorn geraten. Heisst es doch:

Zu eignem Schaden dient der Zorn ohnmächt'ger Menschen; seine Wand Wird von dem Topf, wenn übers Mass er kocht, am meisten doch verbrannt. Wer seine eigne Kraft nicht kennt und auch die Kraft des Gegners nicht Und in der Hast auf ihn sich stürzt, der stirbt wie Motten in dem Licht.

Der Strandläufer entgegnete: Liebe, rede doch nicht so. Auch die ganz Geringen, welche die Kraft der Entschlossenheit haben, sind siegreich auch über Mächtige. Man sagt ja:

Wer sich nichts bieten lässt, greift gern, wenn in der vollen Kraft sein Feind Sich zeigt, ihn an, wie Rahu thut, wenn voll der Mond am Himmel scheint. Wie doch dem brünst'gen Elefanten, dem brauner Saft die Schläfen netzt, Der weit ihn überragt an Grösse, den Fuss aufs Haupt der Löwe setzt!

Wenn eben sich die Sonne hat erhoben, So setzt sie schon die Strahlenfüsse oben Aufs Haupt den Bergen. Kommt das Alter in Betracht Bei einem, welcher Glanz mit auf die Welt gebracht!

So werde ich denn durch diesen Schnabel die ganze Wasserfläche dieses Meeres in ein trocknes Land verwandeln. Das Weibchen entgegnete: Ach, Lieber, die Ganga, welche neunhundert Ströme aufgenommen hat, fliesst beständig in das Meer, so auch

visati tathā Sindhus ca, tat katham tvam aştādasanadīsataih pūryamāņam tam viprusavāhinyā cancvā sosayisyasi? Tat kim asraddheyenoktena? Tittibha āha: priye,

Anirvedah śriyo mūlam, cañcur me lohasamnibhā,
5 Ahorātrāṇi dīrghāṇi, samudrah kim na śuṣyati?
Duradhigamah parabhāgo yāvat puruṣeṇa pauruṣam na kṛtam.
Jayati tulām adhirūḍho bhāsvān api jaladapaṭalāni.

Tittibhy āha: yadi tvayāvasyam samudrena saha vairānusthānam kāryam, tad anyān api vihagān āhūya suhrjjanasahita evam samācara. Uktam ca:

10 Bahūnām apy asārāṇām samavāyo hi durjayah; Tṛṇair āveṣṭyate rajjur yayā nāgo 'pi badhyate.

Tittibha āha: bhadre, evam bhavatu. Suhrdvargasamudāyena samudram śoṣayiṣyāmīti niścitya bakasārasamayūrādīn samāhūya provāca: bhoḥ, parābhūto 'ham samudreṇāṇḍakāpahāreṇa, tac cintyatām asya śoṣaṇopāyaḥ.

15 Te sammantrya procuḥ: aśaktā vayam samudraśoṣaṇe, tat kim vṛthā prayāsena? Uktam ca:

Abalah pronnatam śatrum yo yāti madamohitah Yuddhārtham, sa nivarteta śīrnadanto gajo yathā.

Tad asmākam svāmī Vainateyo 'sti. Tat tasmai sarvam etat paribha-20 vasthānam nivedyate, yena svajātiparibhavakupito vairānṛnyam gacchati.

der Indus; wie kannst du es also, da es von achtzehnhundert Strömen gefüllt wird, mit deinem Schnabel austrocknen, der nur einen Tropfen fasst! Wozu führst du so unglaubwürdige Reden? Da sprach der Strandläufer: Liebe,

Mein Schnabel gleicht dem Eisen; Wurzel des Glücks ist, dass man nicht verzage: Soll endlich nicht das Meer austrocknen, da lang die Nächte sind und Tage!

> Ein Mann erlangt ja schwierig nur die Oberhand, So lang' er seine Vollkraft nicht hat angewandt; Erst dann, wenn sie der Wage Sternenbild erstieg, Gewinnt die Sonne über das Gewölk den Sieg.

Das Weibchen sagte: Wenn du durchaus feindselig gegen das Meer verfahren musst, so rufe auch die andern Vögel zur Hülfe herbei und handle in Verbindung mit den Freunden so, wie du beschlossen hast. Man sagt ja:

Wenn viele Schwache sich vereinen, so sind sie schwer zu überwinden;

Aus Gräsern wird der Strick geflochten, um Elefanten selbst zu binden.

Da sagte der Strandläufer: Liebe, so soll es geschehen. Mit Hülfe der Menge meiner Freunde werde ich das Meer austrocknen. Als er diesen Entschluss gefasst hatte, rief er die Reiher, Kraniche, Pfauen und die andern Vögel zusammen und sprach: Hört, ich bin vom Meer beleidigt worden, das mir meine Eier genommen hat. Lasst uns darum ein Mittel ersinnen, es auszutrocknen. Sie berieten unter einander und sprachen: Wir sind zu schwach, das Meer auszutrocknen; wozu geben wir uns vergebliche Mühe? Heisst es doch:

Wer schwach den übermächt'gen Feind bekämpft, bethört von seinem Wahn,

Kehrt heimwärts wie ein Elefant, dem abgebrochen ist ein Zahn.

Nun ist aber Garuda unser Herr. So wollen wir ihm denn von dieser Beleidigung ausführlich Mitteilung machen, damit er über die Beleidigung seines Geschlechts in Zorn

Athavātrāvalepam karişyati tathāpi nāsti vo duḥkham. Uktam ca:

Suhrdi nirantaracitte gunavati bhrtye 'nuvartini kalatre Svāmini śaktisamete nivedya duḥkham sukhībhavati.

Tad yāmo Vainateyasakāśam, yato 'sāv asmākam svāmī. Tathānuşthite 5 sarve te pakṣiṇo vivarṇavadanā bāṣpapūritadṛśo Vainateyasakāśam upetya karuṇasvareṇa phūtkartum ārabdhāḥ: aho, abrahmaṇyam, abrahmaṇyam!

Adhunā sadācārasya tittibhasya bhavati nāthe sati samudrenāndāny apahṛtāni. Tat pranaṣṭam adhunā pakṣikulam. Anye 'pi svecchayā samudrena

vyāpādayişyante. Uktam ca:

10 Ekasya karma samvīksya Gatānugatiko loko,

Tathā ca:

Cātataskaradurvrttais Pīdyamānāh prajā raksyāh

15 Prajānām dharmaşadbhāgo
Adharmād api şadbhāgo
Prajāpīdanasamtāpāt
Rājñah śriyam kulam prānān
Rājā bandhur abandhūnām,

20 Rājā pitā ca mātā ca

karoty anyo 'pi garhitam. na lokah pāramārthikah.

tathā sāhasikādibhiḥ kūţacchadmādibhis tathā. rājño bhavati rakṣituḥ, jāyate yo na rakṣati. samudbhūto hutāśanaḥ nādagdhvā vinivartate. rājā cakṣur acakṣuṣām, sarveṣām nyāyavartinām.

gerät und uns rächt. Sollte er aber zu stolz dazu sein, so ist es immerhin kein Unglück, wenn wir es ihm erzählt haben. Sagt man doch:

Vertrau, um froh zu sein, dein Leid dem Freund, der dir an Sinn ist gleich, Dem mächt'gen Herrn, dem Weib, gehorcht's, dem Knecht auch, ist er tugendreich.

So lasst uns denn zu Garuda gehen, da er unser Herr ist. So geschah es: alle Vögel gingen mit entfärbtem Gesicht, die Augen voll Thränen, zu Garuda und sprachen voll Unwillens und mit kläglicher Stimme: Ha, Entsetzliches ist geschehen, Entsetzliches! Dem redlichen Strandläufer sind, während du unser Gebieter bist, vom Meer die Eier weggenommen. So ist es denn nun mit dem Geschlecht der Vögel vorbei! Auch die andern werden vom Meere nach seinem Belieben vernichtet werden. Heisst es doch:

Was jemand Böses hat gethan,

Wird nachgemacht von solchen, die es sahn.

Die Welt trägt nach der Wahrheit kein Verlangen

Und tritt in dessen Spur, der schon vorangegangen.

Ein König soll den Unterthanen, die leiden von den Büberei'n

Der Diebe, Räuber und Betrüger und andrer Frevler, Schutz verleihn.

Die Fürsten, welche ihrem Volke Schutz verleihn, Sie ernten seiner guten Werke Sechstel ein. Doch unterlässt ein Fürst, Beschützung zu vollziehn, So fällt ein Sechstel von des Volkes Schuld an ihn.

Das Feuer, welches aus dem Brande der Unterthanenqual entstand,

Erlischt erst, wenns den Stamm des Fürsten, sein Glück und Leben hat verbrannt.

Ein Fürst ist Augenloser Auge, ist denen, welche freundlos wandeln, Ein Freund, ist Vater auch und Mutter für alle, welche redlich handeln. Phalarthi parthivo lokan Danamanaditoyena Yatha bijankurah sükşmah Phalaprado bhavet kale, Hiranyadhanyaratnani Tathanyad api yatkimcit

5

pālayed yatnam āsthitaḥ mālākāro 'nkurān iva. prayatnenābhirakṣitaḥ tadval lokaḥ surakṣitaḥ. yānāni vividhāni ca prajābhyaḥ syān nṛpasya tat.

Athaivam Garuḍaḥ samākarnya tadduḥkhaduḥkhitaḥ kopāviṣṭaś ca vyacintayat: satyam uktam etaiḥ pakṣibhiḥ. Aho tad adya gatvā tam samudram śoṣayāmaḥ. Evam cintayatas tasya Viṣṇudūtaḥ samāgatyāha: bho 10 Garutman, bhagavatā Nārāyaṇenāham tava pārśve preṣitaḥ: devakāryeṇa śrībhagavān Amarāvatyām yāsyatīti. Tat satvaram āgamyatām. Tac chrutvā Garuḍaḥ sābhimānam prāha: bho dūta, kim mayā kubhṛtyena Bhagavān kariṣyati? Tad gatvā tam vada yad anyo bhṛtyo vāhanāyāsmatsthāne krivatām. Madīyo namaskāro vācvo Bhagavatah. Uktam ca:

15 Yo na vetti gunān yasya Na hi tasmāt phalam kimcit na tam seveta panditah, sukrstād ūsarād iva.

Dūta āha: bho Vainateya, kadācid api Bhagavantam prati tvayā naitad abhihitam īdrk. Tat kathaya kim te Bhagavatāpamānasthānam kṛtam? Garuda āha: Bhagavadāśrayabhūtena samudrenāsmaṭṭiṭṭibhānḍāny apahṛtāni. 20 Tad yadi nigraham na karoti tad aham Bhagavato na bhṛṭya ity eṣa

Ein König, der auch Früchte will geniessen, Soll fleissig seine Unterthanen laben Mit mancherlei, mit Ehren und mit Gaben, Wie Gärtner junge Schösslinge begiessen. Zu seiner Zeit vergilt's ein zarter Schoss Durch Frucht, dass treuer Wartung ergenoss; So werden einst die Unterthanen nützen Den Fürsten, welche wacker sie beschützen.

Von seinem Volke stammt, was auch ein Fürst besitzen mag: Getreide Und Rosse, Wagen mancher Art und Gold und köstliches Geschmeide.

Als Garuda dies gehört hatte, war er über das Unglück des Strandläufers bekümmert, geriet in Zorn und dachte bei sich: Die Vögel haben ganz recht. Ha, ich werde heute hingehen und das Meer austrocknen! Als er so dachte, kam ein Bote von Vischnu und sprach zu ihm: Mich sendet der erhabene Vischnu zu dir, der in Angelegenheiten der Götter nach Amarávati gehen will. Darum sollst du dich eilig zu ihm begeben. Da entgegnete Garuda hochmütig: Was soll ich wohl, o Bote, dem Heiligen nützen, ich schlechter Diener! Darum kehre zurück zu ihm und melde ihm, dass er sich an meiner Stelle einen anderen Diener zum Reittiere beschaffen mag. Bestelle auch, dass ich mich vor ihm verneige. Sagt man doch:

Der Kluge hüte sich, dass in den Dienst er geht Bei dem, der Trefflichkeit zu schätzen nicht versteht; Es bringt ihm keine Frucht, wie Früchte nicht ein Acker Mit salz'gem Boden trägt, und pflügt man ihn auch wacker.

Der Bote erwiderte: Ei, ei, Garuda, dergleichen hast du ja noch nie zu dem erhabenen Gotte geredet. Drum sage mir, ob er dich geringschätzig behandelt hat. Garuda antwortete: Vom Meere, welches des Erhabenen Ruhestätte ist, sind unsers Strandläufers Eier weggenommen worden. Wenn er an dem Meer nicht Strafe vollzieht, so bleibe ich nicht der Diener des Erhabenen. Dies melde ihm als meinen festen

niścayas tvayā vācyah. Tad drutataram gatvā bhavatā Bhagavatah samīpe gantavyam. Atha dūtamukhena pranayakupitam Vainateyam vijnāya Bhagavāmś cintayāmāsa: aho sthāne kopo Vainateyasya. Tat svayam eva gatvā sammānapurahsaram tam ānayāmi. Uktam ca:

Bhaktam śaktam kulīnam ca na bhṛtyam apamānayet, Putraval lālayen nityam, ya icchec chreya ātmanaḥ. Anvac ca:

Anyac ca:

Rājā tuṣto 'pi bhṛtyānām arthamātram prayacchati, Te tu sammānamātrena prāṇair apy upakurvate.

10 Ity evam sampradhārya Rukmapure Vainateyasakāśam satvaram agamat. Vainateyo 'pi grhāgatam Bhagavantam avalokya trapādhomukhah pranamyovāca: Bhagavams, tvadāśrayonmattena samudrena mama bhṛtyasyāndāny apahṛtya me 'pamānasthānam kṛtam. Param yuṣmallajjayāham tam sthalatām na nayāmīti vatah svāmibhayāc chuno 'pi prahāro na dīvate. Uktam ca:

Yena syāl laghutā vātha pīḍā citte prabhoḥ kvacit,
Prāṇatyāge 'pi tat karma na kuryāt kulasevakaḥ.
Tac chrutvā Bhagavān āha: bho Vainateya, satyam abhihitam bhavatā.

Uktam ca:

20

Bhṛtyāparādhajo daṇḍaḥ svāmino jāyate yataḥ, Tena lajjāpi tasyotthā, na bhṛtyasya tathā punaḥ.

Tad agaccha yenandani samudrad adaya tittibham sambhavayavo 'mara-

Entschluss. So geh nun eiligst zu dem Erhabenen. Als nun Vischnu aus dem Munde des Boten vernommen hatte, dass Garuda aus Liebe erzürnt wäre, dachte er bei sich: Er hat guten Grund zu seinem Zorn. Darum will ich selbst zu ihm gehen und ihn durch Ehrenbezeugungen bestimmen, zu kommen. Heisst es doch:

Wer auf sein eignes Wohlergehen denkt, Der hüte sich, dass er den treuen Diener kränkt, Der gutem Haus entstammt und fähig ist; dagegen Soll er wie seinen eignen Sohn ihn hegen.

Auch wenn der Herr zufrieden ist, von ihm wird Dienern nichts gegeben Als nur die Ehre; sie jedoch vergelten Ehre mit dem Leben.

Als Vischnu so überlegt hatte, begab er sich rasch nach Rukmapura zu Garuda. Dieser aber, der den Erhabenen in seinem eigenen Hause erblickte, senkte vor Scham das Antlitz, verneigte sich und sprach: Erhabener, das Meer ist deshalb übermütig, weil es dir als Ruhestätte dient, und hat meinem Diener die Eier weggenommen und mir dadurch Beschimpfung zugefügt. Aus Rücksicht auf dich habe ich es nicht ausgetrocknet. Bekommt doch selbst ein Hund keine Schläge, weil man Scheu vor seinem Herrn hat. So sagt man ja:

Ein wackrer Diener hüte sich, und gilt's das Leben, zu verüben,
Was seinen Herrn heruntersetzt, und dazu dient, ihn zu betrüben.
Da sagte der Erhabene: Du redest recht. Heisst es doch:
Der Herr ist's, welcher für des Dieners Vergehungen die Strafe trägt;
Drum ist sein Schamgefühl auch stärker als seines Dieners ausgeprägt.
So komm denn, dass wir von dem Meere die Eier in Empfang nehmen, sie dem

vatīm ca gacchāvah. Tathānuşthite samudro Bhagavatā nirbhartsyāgneyam saram samdhāyābhihitah: bho durātman, dīyantām tittibhāndāni, no cet sthalatām tvām nayāmi. Tatah samudreņa sabhayena tittibhāndāni tāni pradattāni, tittibhenāpi bhāryāyai samarpitāni.

5 Ato 'ham bravīmi: śatror balam avijňāyeti.

Tasmāt puruṣeṇodyamo na tyājyaḥ. Tad ākarṇya Samjīvakas tam eva bhūyo 'pi papraccha: bhọ mitra, katham jñeyo mayāsau duṣṭabuddhir iti? Iyantam kālam yāvad uttarottarasnehena prasādena cāham dṛṣṭo, na kadācit tadvikṛtir dṛṣṭā. Tat kathyatām yenāham ātmarakṣārtham tadvadhāya 10 ca yate. Damanaka āha: bhadra, kim atra jñeyam? Eṣa te pratyayaḥ: yadi raktanetras triśikhām bhrūkuṭim dadhānaḥ sṛkviṇī parilelihat tvām dṛṣṭvā bhavati, tad duṣṭabuddhir, anyathā suprasādaś ceti. Tad ājñāpaya mām. Svāśrayam prati gacchāmi. Tvayā ca yathāyam mantrabhedo na bhavati tathā kāryam. Yadi niśāmukham prāpya gantum śaknoṣi tad 15 deśatyāgaḥ kāryaḥ. Yataḥ:

Tyajed ekam kulasyārthe, Grāmam janapadasyārtha, Āpadarthe dhanam rakṣed, Ātmānam satatam rakṣed grāmasyārthe kulam tyajet, ātmārthe pṛthivīm tyajet. dārān rakṣed dhanair api, dārair api dhanair api.

Strandläufer übergeben und nach Amaravati gehen. So geschah es nun: Der Erhabene bedrohte das Meer, legte einen feurigen Pfeil zurecht und sprach: Ha, du Bösewicht, gieb die Eier des Strandläufers heraus; sonst trockne ich dich aus. Da fürchtete sich das Meer und gab dem Strandläufer seine Eier wieder, der sie seinem Weibchen brachte. Deshalb sage ich:

Wer seines Feindes Macht nicht kennt und doch feindseliges Gebahren Anfängt, muss, wie vom Strandläufer das Meer, Demütigung erfahren.

Deshalb darf ein Mann den Mut nicht sinken lassen. Als Sandschivaka dies gehört hatte, fragte er ihn abermals: Sage, Freund, woran kann ich erkennen, dass er Schlimmes gegen mich im Sinne führt? So lange Zeit hindurch hat er mich mit immer wachsender Liebe und Huld angeblickt, und ich habe nie eine Veränderung an ihm wahrgenommen. Darum teile mirs mit, damit ich zu meiner eigenen Erhaltung, und um ihn zu töten, meine Kräfte anstrenge. Damanaka antwortete: Lieber, was giebt es da zu erkennen? Folgende Zeichen werden dich überzeugen: Wenn er bei deinem Anblick mit geröteten Augen die Brauen runzelt, so dass sie einen Dreizack bilden, und heftig die Mundwinkel leckt, dann führt er Böses im Sinne; andernfalls ist er sehr gnädig. Doch nun entlass mich, ich will nach Hause gehen. Trage Sorge, dass dies Geheimnis nicht verraten werde. Wenn du bei Beginn der Nacht aufbrechen kannst, so musst du das Land verlassen. Es heisst ja:

Um das Haus ein Mann, ein Haus um ein Dorf verlassen werde, Um das ganze Reich ein Dorf, um das eigne Selbst die Erde.

Schätze hebe auf, dass sie dir im Unglück nützen; Gieb selbst diese preis, kannst du so die Gattin schützen; Wenn es gilt, dich selber zu bewahren, Darfst du Gattin nicht, noch Schätze sparen. Balavatābhibhūtasya videśagamanam tadanupraveśo vā nītih. Tad deśatvāgah kārvah. Athavātmā sāmādibhir upāvair abhiraksanīvah. Uktam ca:

Api putrakalatrair vā Vidyamānair yatas taih syāt prānān rakṣeta paṇḍitaḥ, sarvam bhūyo 'pi dehinām.

5 Tathā ca:

Yenakenāpy upāyena Uddhared dīnam ātmānani, Yo māyām kurute mūdhah Tasya prānāh pranasyanti, subhenāpy asubhena vā samartho dharmam ācaret. prāṇatyāge dhanādike, tair naṣṭair naṣṭam eva tat.

10 Evam abhidhāya Damanakah Karaţakasakāśam agamat. Karaţako 'pi tam āyāntam dṛṣṭvā provāca: bhadra, kim kṛṭam tatra bhavatā? Damanaka āha: mayā tāvan nītibījanirvāpaṇam kṛṭam, parato daivavihitāyattam. Uktam ca vatah:

Parānmukhe 'pi daive 'tra

krtyam kāryam vipaścitā svacittastambhanāya ca.

15 Ātmadoşavināśāya

Tathā ca:

Udyoginam puruşasimham upaiti lakşmīr, Daivam hi, daivam iti kāpuruşā vadanti. Daivam nihatya kuru pauruşam ātmaśaktyā, Yatne krte vadi na sidhyati, ko 'tra dosah?

20

Die Lebensklugheit lehrt, dass man, von einem Starken überwunden, entweder in die Fremde gehen oder sich ihm anbequemen muss. Darum solltest du das Land verlassen. Indes, sich selbst muss man durch eins der Mittel retten, von denen Freundlichkeit das erste ist. Man sagt ja:

Der Kluge opfre Weib und Söhne sogar, dem eignen Selbst zu lieb; Denn alles kann uns wieder werden, wenn uns das Leben nur verblieb.

Durch jedes Mittel, mag es gut, mag schlecht es sein, Soll man aus einer schlimmen Lage sich befrein; Doch wenn wir nicht gehindert werden durch die Not, So ist zu handeln nach der Sittlichkeit Gebot. Wer thöricht, wenn dem Leben drohn Gefahren, Sich Geld und andres will mit List bewahren, Verliert das Leben; ist ihm dies genommen, Dann ist er auch um Geld und Gut gekommen.

Nach diesen Worten begab sich Damanaka zu Karataka. Als dieser ihn kommen sah, sprach er: Lieber, was hast du dort ausgerichtet? Damanaka antwortete: Ich habe den Samen der Lebensklugheit ausgestreut. Das Weitere hängt vom Schicksal ab. Heisst es doch:

Mag feindlich auch das Schicksal sein, der weise Mann erfüllt die Pflichten, Sich selber zu befrein von Schuld und seinen Geist empor zu richten. Zum kühnen Manne kommt das Glück, dem Fleiss und Zähigkeit nicht fehlen; 'Das Schicksal wendet keiner ab!' so reden nur die niedren Seelen. Das Schicksal schlage nieder! Thu, was deine Mannskraft kann vollbringen; Du bist doch frei von Schuld, will's dir trotz aller Mühe nicht gelingen.

Karataka āha: tat kathaya, kīdrk tvayā nītibījam nirvāpitam? So 'brayıt: mayanyonyam tabhyam mithyaprajalpanena bhedas tatha vihito yathā bhūyo 'pi mantrayantāy ekasthānasthitau na paśyasi. Karataka āha: aho na yuktam bhavatā vihitam yat parasparam tau snehārdrahrdayau 5 sukhāśravau kopasāgare praksiptau. Uktam ca:

Aviruddham sukhastham vo

duhkhamarge niyojayet,

Janmajanmantare duhkhi

sa narah syād asamśayam.

Aparam tvam yad bhedamātreņāpi tustas tad apy ayuktam, yatah sarvo 'pi jano virūpakarane samartho bhavati nopakartum. Uktam ca:

10 Ghātavitum eva nīcah parakārvani vetti na prasādhavitum:

Pātavitum eva śaktir

nākhor uddhartum annapitam.

Damanaka āha:

anabhijňo bhavan nitišastrasya, tenaitad bravisi. Uktam ca yatah:

Jātamātram na yah śatrum

vyādhim ca praśamam nayet,

Mahabalo 'pi tenaiva

15

vrddhim prapva sa hanvate.

Tac chatrubhūto 'vam asmākam mantripadāpaharanāt. Uktam ca:

Pitrpaitāmaham sthānam

yo yasyātra jigīsate,

Sa tasya sahajah satrur

ucchedyo 'pi prive sthitah.

Tan mayā sa udāsīnatayā samānīto 'bhayapradānena yāvat tāvad aham

Karataka sprach: Sage an, was für Samen der Klugheit du ausgestreut hast. Jener antwortete: Ich habe durch lügenhafte Reden in solcher Weise gegenseitige Zwietracht zwischen ihnen zu Stande gebracht, dass du sie nie wieder in Beratung an einer Stelle erblicken wirst. Da sagte Karataka: Ach, du hast daran nicht wohl gethan, dass du sie, die so herzliche Liebe zu einander hatten und darüber glücklich waren, in das Meer des Zornes warfst. Sagt man doch:

Wer einen Glücklichen, der Frieden hält Mit andern, auf den Weg des Unglücks treibt,

Wird unglücklich, so oft er auf der Welt Geboren wird, daran kein Zweifel bleibt.

Ausserdem ist es unangemessen, dass du nur an Zwietracht deine Freude hast. Darauf versteht sich ja jeder gut, einem andern Schaden zuzufügen, aber nicht darauf, ihm Gutes zu thun. Man sagt ja:

Verderben nur, nicht fördern kann ein niedrer Mensch des andern Werke; Den Brotkorb stürzt die Maus wohl um, ihn aufzurichten, fehlt ihr Stärke.

Damanaka entgegnete: Du bist mit den Lehrbüchern über die Lebensklugheit nicht vertraut; darum redest du so. Heisst es doch: Sobald sich Feind und Krankheit nur erheben, Man wird von ihnen sonst, gewannen sie erst Soll man, sie zu bezwingen, sich bestreben; Und ist man noch so stark, zu Fall gebracht.

Nun ist doch jener unser Feind, da er uns unsere Ministerstellung genommen Man sagt ja: hat.

> Wer eine Stellung dir will abgewinnen, Die von den Vätern du hast überkommen, Ist von Natur dein Feind, den du von hinnen Musst schaffen, hat er auch sich freundlich stets benommen.

Nachdem ich ohne feindselige Absicht ihn hergeführt und ihm das Versprechen der Sicherheit verschafft habe, bin ich von ihm aus meiner Ministerstellung verdrängt api tena sācivyāt pracyāvitah. Athavā sādhv idam ucyate:

Dadyāt sādhur yadi nijapade durjanāya praveśam,

Tannāśāya prabhavati tato vānchamānah svayam sah.

Tasmād deyo vipulamatibhir nāvakāso 'dhamānām.

Tena mayā tasyopari vadhopāya eşa viracyate. Deśatyāgāya vā bhavişyati. Tac ca tvām muktvānyo na jñāsyati. Tad yuktam etat svārthāvānusthitam. Uktam ca yatah:

śrūvate vakyato 'tra.

Nistrimsam hrdayam krtvā vānīm ceksurasopamām —

10 Duḥkham tatra na kartavyam — hanyāt tatrāpakāriņam.

grhapatir iti

Aparam mṛto 'py asmākam bhojyo bhavişyati. Tad ekam tāvad vairasādhanam, aparam sācivyam ca bhavişyati tṛptiś ceti. Tad guṇatraye 'smin nupasthite kasmān mām dūṣayasi tvam jādyabhāvāt?

Atha Damanake gate Samjīvakas cintayāmāsa: aho kim etan mayā 15 kṛtam yac chaṣpādo 'pi māmsāsinas tasyānugah samvṛttaḥ? Athavā sādhv idam ucyate:

Agamyān yah pumān yāti, asevyāms ca nisevate, Sa mṛtyum upagṛhṇāti garbham asvatarī yathā.

Tat kim karomi? Kva gacchāmi? Katham me śāntir bhavişyati? 20 Athavā tam eva Pingalakam gacchāmi, kadācin mām śaranāgatam rakṣati, prāṇair na viyojayati. Yata uktam ca:

worden. Mit Recht heisst es freilich:

5

Jāro 'pi syād

Ein Böser, den ein Guter sich in seinen eignen Kreis lässt dringen,

Kann ja, sobald es ihm beliebt, den Guten ins Verderben bringen;

Der Kluge hüte sich darum, dass Niedren Zutritt er verstatte;

Hier passt das Sprichwort: Hausherr wird wohl gar des Weibes Nebengatte.

So habe ich denn gegen ihn diesen Plan zu seiner Ermordung ins Werk gesetzt; vielleicht auch bewirke ich, dass jener das Land verlässt. Ausser dir wird niemand etwas davon erfahren. Recht und angemessen ist es, dass ich um des eignen Vorteils willen dies gethan habe. Man sagt ja:

Es sei erbarmungslos das Herz, die Rede gleich dem Zuckersaft,

Und unbedenklich töte man den, der uns Leid und Schaden schafft.

Dazu kommt noch, dass er nach seinem Tode unsere Speise sein wird. So bringen wir denn erstens unsere Feindschaft zum Austrag, und ausserdem wird uns dadurch die Ministerstellung und Sättigung zuteil werden. Da uns diese drei Vorteile bevorstehen, wie kannst du mich der Thorheit beschuldigen!

Als Damanaka gegangen war, dachte Sandschivaka bei sich: Ach, warum habe ich dies gethan, dass ich, ein Grasfresser, ein Diener dieses Fleischfressers geworden bin! Sagt man doch mit Recht:

Ein Mann, der solchen dient und geht zu solchen, die er sollte meiden,

Der muss, dem Maultierweibchen gleich, das trächtig wird, den Tod erleiden.

Was soll ich nun wohl anfangen? Wohin soll ich gehn? Wie kann ich mich retten? Was frage ich nur? Zu Pingalaka begebe ich mich. Vielleicht verschont er mich, wenn ich meine Zuflucht zu ihm nehme, und bringt mich nicht um. Sagt man doch:

Dharmārtham yatatām apīha vipado Tat tāsām upaśāntaye sumatibhih Loke khyātim upāgatātra sakale Dagdhānām kila vahninā hitakarah daivād yadi syuḥ kvacit, kāryo viśeṣān nayaḥ. lokoktir eṣā yato: seko 'pi tasyodbhavaḥ.

5 Tathā ca:

Loke 'thavā tanubhṛtām nijakarmapākam Nityam samāśritavatām suhitakriyānām Bhāvārjitam śubham athāpy aśubham nikāmam. Yad bhāvi tad bhavati, nātra vicārahetuh.

10 Aparam cānyatra gatasyāpi me kasyacid dustasattvasya māmsāśinah sakāśān mṛtyur bhavişyati. Tad varam simhāt. Uktam ca:

Mahatā spardhamānasya Dantabhango 'pi nāgānām vipad eva garīyasī; ślāghyo girividāraņe.

Tathà ca:

20

15 Mahato 'pi kşayam labdhvā Dānārthī madhupo yadvad ślaghyam nico 'pi gacchati, gajakarnasamahatah.

Evam niścitya skhalitagatir mandam mandam gatvā simhāśrayam apathat: aho. sādhv idam ucvate:

Antarlīnabhujamgamam gṛham iva Grāhākīrnam ivābhirāmakamalavyālākulam vā vanam cchāyāsanātham sarah

Wohl trifft durch Schicksals Fügung hier von Zeit zu Zeit Auch solche, die um ihre Pflicht sich mühn, ein Leid. Dann sollen kluge Männer darauf sein bedacht, Noch besser zu bewähren ihrer Einsicht Macht, Dass jenes Unglück weiche. Denn hier passt ja auch Das Sprichwort, welches überall ist in Gebrauch: Wenn einer sich am Feuer hat verbrannt, so thut

Oder es bewährt sich auch an mir, dass man sagt:

Den Menschen, die zum guten Handeln immer treibt Der Lohn dafür, wird reichlich (gar kein Zweifel bleibt Darüber) das, was ihnen werden muss, zuteil, Was sie sich selbst erwarben, Trübsal oder Heil.

Besprengung gleichfalls mit dem Feuer diesem gut.

Ausserdem denke ich daran, dass mir auch, wenn ich mich anderswohin begebe, von einem bösen, fleischfressenden Tiere der Tod werden kann. Besser ist's, er wird mir durch den Löwen. Heisst es doch:

Im Wettkampf mit dem Grossen bringt uns Ruhm sogar ein Ungemach;

Zerriss der Elefant den Berg, so ehrt's ihn, wenn ein Zahn ihm brach. [trägt, Von einem Niedern auch wird Ruhm erworben, Der Biene gleich, die Hang zum Brunstsaft Wenn er durch einen Grossen ist gestorben, Und die der Elefant mit seinem Ohr zerschlägt.

Als er diesen Entschluss gefasst hatte, begab er sich schwankenden Schrittes ganz langsam zum Löwen und sprach dabei: Ja, man sagt mit Recht:

Wie in ein Haus, drin Schlangen nisten, in einen Wald mit grimmen Tieren, In einen See voll Krokodile, den viele Wasserrosen zieren, Nānāduştajanair asatyavacanā-Duḥkhena pratigamyate pracakitai saktair anāryair vṛtam rājnām gṛham vārdhivat.

Evam pathan Damanakoktākāram Pingalakam dṛṣṭvā pracakitaḥ samvṛtaśarīro dūrataram praṇāmakṛtim vināpy upaviṣṭaḥ. Pingalako 'pi tathā-5 vidham tam vilokya Damanakavākyam śraddadhānaḥ kopāt tasyopari papāta. Atha Samjīvakaḥ kharanakharavikartitapṛṣṭaḥ śṛṅgābhyām tadudaram ullikhya kathamapi tasmād apetaḥ śṛṅgābhyām hantum icchan yuddhāyāvasthitaḥ. Atha dvāv api tau puṣpitapalāśapratimau parasparavadhakāṅkṣiṇau dṛṣṭvā Karaṭako Damanakam āha: bho mūḍhamate, ana-10 yor virodham vitanvatā tvayā sādhu na kṛtam. Na ca tvam nītitattvam vetsi. Nītividbhir uktam ca:

Kāryāny uttamadandasāhasaphalāny Buddhyā samsamayanti nītikusalāh Nihsārālpaphalāni ye tv avidhinā

āyāsasādhyāni ye sāmnaiva te mantriņaḥ. vānchanti dandodyamais, āropyate śrīs tulām.

15 Teşām durnayaceştitair narapater

Tad yadi svāmyabhighāto bhavişyati tat kim tvadīyamantrabuddhyā kriyate? Athavā yadi Samjīvako na vadhyate? Tathāpy abhavyam yatah prānasamdehāt tasya ca vadhah. Tan mūdha katham tvam mantripadam abhilaşasi? Sāmasiddhim na vetsi. Tad vṛthā manoratho 'yam te danda-

So geht man ungern und in Ängsten, gleichwie ins Meer, in den Palast Des Königs, weil er viele Böse, Lügner und Niedre in sich fasst.

Als er nun, also hersagend, Pingalaka in der von Damanaka beschriebenen Gestalt erblickte, da setzte er sich angstvoll und seinen Leib deckend in der Entfernung nieder, ohne sich vor jenem zu verneigen. Auch Pingalaka war, da er Sandschivaka in diesem Zustande erblickte, von der Wahrheit dessen überzeugt, was ihm Damanaka gesagt hatte, und stürzte sich zornig auf den Stier. Diesem wurde der Rücken von den Krallen des Löwen zerfleischt, er aber riss ihm mit den Hörnern den Bauch auf; nur mit Mühe konnte er sich von ihm entfernen, aber zum Kampfe bereit stand er da und wollte ihn mit den Hörnern töten. Karataka sah die beiden, die blühenden Palásabäumen glichen und einander zu töten begierig waren, und sprach zu Damanaka: O du Thor, dass du Feindschaft zwischen ihnen gestiftet hast, daran hast du nicht wohl gethan. Du kennst das eigentliche Wesen der Lebensklugheit nicht. Solche, welche die Lebensklugheit kennen, haben gesagt:

Die Lebensklugen, welche Thaten, auf welche scharfe Strafen passen, Und die sich nur mit grosser Mühe zu gutem Ausgang wenden lassen, Durch ihre Klugheit gütlich regeln, traun, Räte sind doch sie allein; Die aber gegen Brauch bei Thaten, von denen nichtig nur und klein Die Folgen sind, mit strengen Mitteln zu kommen suchen an das Ziel, Sie setzen durch ihr thöricht Treiben das Glück des Fürsten auf das Spiel.

Wenn nun der Herr Schaden erleidet, was richtet dann die Weisheit deines Rates aus? Oder wenn Sandschivaka nicht getötet wird? Indes, dies kann nicht sein, da eigene Lebensgefahr des Herrn den Tod für jenen notwendig macht. Wie kannst du also, du Thor, die Ministerstelle begehren? Durch freundliches Benehmen etwas zu erreichen, das verstehst du nicht. Dieser Wunsch von dir ist eitel, da du

ruceh. Uktam ca:

Sāmādidaņdaparyanto

Teşām dandas tu pāpīyāms,

Tatha ca:

5 Sāmnaiva yatra siddhir

Pittam yadi śarkarayā

Tathā ca:

10

Ādau sāma prayoktavyam

Sāmasādhyāni kāryāņi

Na candrena na causadhyā Sāmnaiva vilavam vāti nayah proktah Svayambhuvā. tam paścād viniyojayet.

na tatra dando budhena viniyojyah. śāmyati, ko 'rthah patolena?

purusena vijānatā;

vikriyām yānti na kvacit.

na süryena na vahninā vidveşiprabhavam tamah.

Tathā yat tvam mantripadam abhilaşasi tad apy ayuktam, yatas tvam mantragatim na vetsi. Yatah pancavidho mantrah, sa ca karmanam arambhopayah puruşadravyasampad deśakalavibhago vinipatapratīkarah taryasiddhiś ceti. So 'yam svamyamatyayor ekatamasya kimva dvayor api vinipatah samutpadyate lagnah. Uktam ca:

Mantrinam bhinnasamdhane,

bhişajām sāmnipātike

Karmani vyajyate prajňa,

svasthe ko vā na panditah?

Athavā na te doso 'yam', svāmino doso, yas te vākyam śraddadhāti. 20 Uktam ca:

# an Strafen Gefallen hast. Sagt man doch:

Gott Brahma lehrt, die Lebensklugheit wende Die Freundlichkeit zuerst an und am Ende Gewalt. Ist diese doch das schlimmste von den vier Verfahren; mache drum zuletzt Gebrauch von ihr. Wer klug ist, leiste auf Gewalt Verzicht, Wenn sicheren Erfolg schon Freundlichkeit verspricht. Wenn man mit Zucker Gallsucht heilen kann, Wer wendet dann noch bittre Gurken an!

Zuerst ist immer Freundlichkeit vom klugen Manne anzuwenden; Was Freundlichkeit zu Stande bringt, das wird ja nimmer kläglich enden. Nicht Mond, auch nicht ein leuchtend Kraut, nicht Sonne, nicht, dass Feuer flammt, Die Freundlichkeit allein vertreibt das Dunkel, das vom Feinde stammt.

So ist es denn unberechtigt, dass du nach der Ministerstellung Verlangen trägst, da du die Pflichten eines Ministers nicht kennst. Denn auf fünf verschiedene Gebiete kann sich der Rat beziehen, den ein Minister zu geben hat: er betrifft die Mittel, Geschäfte anzufangen; die glückliche Wahl von Personen und Sachen; die richtige Einteilung von Ort und Zeit; Vorkehrungen gegen Unglücksfälle und die Erreichung des jedesmaligen Zweckes. In dem vorliegenden Falle schwebt Unheil über dem Herrn oder über seinem Minister oder gar über beiden. Nun heisst es: [steht: Der Räte Klugheit kann sich offenbaren, Bei Krankheit zeigt sich, was ein Arzt ver-Gilt's die zu ein'gen, die verfeindet waren; Wer ist nicht klug, wenn alles trefflich geht!

Doch was rede ich nur? Nicht deine Schuld ist es, sondern des Herrn, der deinem Wort Glauben schenkt. Man sagt:

Narādhipā nīcajanānuvartino Budhopadistena na yānti ye pathā, Viśanty ato durgamamārganirgamam Samastasambādham anarthapañjaram.

5 Tad yadi tvam asya mantri bhavisyasi, tadānyo 'py asya samipe sādhujano na sameşyati. Uktam ca:

Gunālayo 'py asanmantrī

nrpatir nādhigamyate, dustagrāho yathā hradah.

Tathā śistajanarahitasya svāmino 'pi nāśo bhavisyati. Uktam ca:

10 Citrāsvādakathair bhrtyair

Prasannasvādusalilo

anāyāsitakārmukaih ramante ripavah śrivā.

Ye ramante nṛpās, teṣām Tat kim mūrkhopadeśena?

Kevalam doso na gunah. Uktam ca:

Nānāmyam namate dāru,

nāśmani syāt kņurakriyā.

Sūcīmukha vijānīhi:

nāśisvāvopadiśvate.

15 Damanaka āha: katham etat? So 'bravīt:

Asti kasmimścit parvataikadeśe vānarayūtham. Tac ca kadācid dhemantasamaye saumyavātasamsparśavepamānakalevaram pravarsadghana-

Die Fürsten, welche, hörend auf der Niedren Rat, Nicht wandeln den von Weisen vorgeschriebnen Pfad, Gelangen in den Käfig Unglück, dem sie schwer Entkommen: dichtes Gitter hat er rings umher.

Wenn du des Königs Minister sein wirst, dann wird sich kein einziger guter Mensch in seine Nähe begeben. Heisst es doch:

Gemieden wird, sind schlecht die Räte, ein Fürst, mag er auch trefflich sein, Wie auch trotz klaren, süssen Wassers ein See, schliesst Raubgetier er ein. Und so wird auch der von vorzüglichen Personen verlassene Herr zu Grunde gehen. Sagt man doch:

Wenn Fürsten ihre Lust an solchen Dienern haben, Die mit Erzählungen verstehn zu laben Von mannigfachem Reiz, doch nicht gewogen Der fleiss'gen Übung sind mit ihrem Bogen, — Wenn Fürsten nur durch solche sind beglückt, Dann ist ihr Feind darüber gar entzückt.

Was hilft es aber, einem Thoren Unterweisung zu geben? Das bringt nur Schaden und keinen Gewinn. Sagt man doch:

Man lässt mit sprödem Holz sich nicht auf Biegen ein, Man schneidet mit dem Messer nicht in Stein; Sutschimukha, erkenn' es wohl: Wir sollen Nicht die belehren, die nicht lernen wollen.

Damanaka fragte: Wie war das? Jener erzählte:

Elfte Erzählung.

Es lebte einmal in einer gewissen Berggegend eine Herde Affen. Diese wurden einst zur Winterszeit von den nördlichen Winden getroffen, so dass ihre Leiber zitterten, dazu auch von den niederstürzenden Regengüssen, und auf keine Weise konnten sie dhārānipātasamāhatam na kathamcic chāntim agamat. Atha kecid vānarā vahnikaņasadṛśāni gunjāphalāni vicitya vahnivānchayā phūtkurvantah samantāt tasthuh. Atha Sūcīmukho nāma pakṣī teṣām tam vṛthāyāsam avalokya provāca: bho bhavantah sarve mūrkhatamāh. Naite vahnikaṇā, 5 vahnikaṇasadṛśāni gunjāphalāny etāni. Tat kim vṛthāśrameṇa? Naitasmāc chītarakṣā bhavati. Tad anviṣyatām kaścin nirvāto vanapradeśo guhā vā girikandaram vā. Adyāpi sātopo megho dṛśyate. Atha teṣām ekatamo vṛddhavānaras tam uvāca: bhoh, kim tavānena vyāpāreṇa? Tad gamyatām. Uktam ca:

10 Muhur vighnitakarmāņam

dyūtakāram parājitam va icchec chreva ātmanah.

Nālāpayed vivekajno

Tathā ca: Ākhetakam vrthākleśam

mürkham vyasanasamsthitam

Samālāpena vo yunkte,

sa gacchati parābhavam.

15 So 'pi tam anādrtya bhūyo 'pi vānarān anavaratam āha: bhoḥ kim vṛthākleśena? Atha yāvad asau na kathamcit pralapan viramati tāvad ekena vānarena vyarthaśramatvāt kupitena pakṣābhyām gṛhītvā śilāyām āsphālita uparataś ca.

Ato 'ham bravīmi: nānāmyam namate dārv ityādi.

20 Tathā ca:

sich Behagen verschaffen. Einige nun von den Affen lasen Gundschafrüchte zusammen, welche wie Feuerfunken aussehen, und blasend und pustend stellten sie sich rings um diese, um Feuer anzufachen. Ein Vogel, namens Sutschimukha (d. h. Spitzschnabel), sah ihre vergebliche Anstrengung und sprach: Ach, wie seid ihr alle doch gar so thöricht! Das sind ja keine Feuerfunken, sondern Gundschafrüchte, die wie Feuerfunken aussehen. Was müht ihr euch also umsonst ab! Dadurch könnt ihr euch nicht vor der Kälte schützen. Darum sucht eine windstille Waldgegend oder eine Höhle oder eine Berggrotte. Man sieht immer noch strotzende Regenwolken. Da antwortete ein alter Affe aus ihrer Mitte: He, was geht dich dieses Geschäft an? Geh deiner Wege! Heisst es doch:

Wer öfter ward beim Werk gestört, und wer im Spiel ist unterlegen, Mit solchen soll ein Kluger nicht, der Heil wünscht, Unterhaltung pflegen. Demüt'gung leidet, wer den Jäger anredet, der umsonst gejagt, Und einen Thoren, der gerade das treibt, was ihm zumeist behagt.

Der Vogel aber nahm keine Rücksicht auf diesen Affen, sondern liess nicht ab, noch einmal zu ihnen zu reden: Ach, warum müht ihr euch vergeblich ab! Da er aber gar kein Ende machte mit seinem Schwatzen, ergriff ihn einer von den Affen, der infolge der fruchtlosen Arbeit zornig geworden war, bei den Flügeln und schleuderte ihn gegen einen Felsen, so dass er starb. Daher sage ich:

Man lässt mit sprödem Holz sich nicht auf Biegen ein, Man schneidet mit dem Messer nicht in Stein; Sutschimukha, erkenn' es wohl: Wir sollen Nicht die belehren, die nicht lernen wollen,

So sagt man auch:

Upadeśo hi mūrkhāṇām prakopāya na śāntaye.

Payahpānam bhujamgānām kevalam vişavardhanam.

Tan mūrkha śikṣāpito 'pi na śikṣitas tvam. Athavā na te doṣo 'sti yataḥ sādhoḥ śikṣā guṇāya sampadyate nāsādhoḥ. Uktam ca:

5 Kim karoty eva pāndityam asthāne vinivesitam Andhakārapraticchanne ghate dīpa ivāhitah?

Tad vyarthapāndityam tvam āśritah. Mama vacanam aśrnvan nātmanah śāntim api na vetsi. Uktam ca:

Apy ātmano vināśam gaņayati na khalah paravyasanahrstah.

10 Prāyo mastakanāśe samaramukhe nṛtyati kabandhaḥ.

Aho sādhv idam ucyate:

Dharmabuddhih kubuddhis ca dvāv etau viditau mama; Putrena vyarthapānditvāt pitā dhūmena ghātitah.

Damanaka āha: katham etat? So 'bravīt:

Kasmińścid deśe Dharmabuddhih Pāpabuddhiś ca dve mitre prativasatah. Atha kadācit Pāpabuddhinā cintitam yad aham tāvan mūrkho dāridryopetaś ca. Tad enam Dharmabuddhim ādāya deśāntaram gatvāsyāśrayenārthopārjanām kṛtvainam api vancayitvā sukhībhavāmi. Athānyasmin nahani Pāpabuddhir Dharmabuddhim prāha: bho mitra, vārddhakabhāve kim ātmanaś ceṣṭitam smariṣyasi? Deśāntaram adṛṣṭvā kām śiṣṭajanavārttām kathayisyasi? Uktam ca:

Voll Zornes werden, nicht besänftigt, die Thoren, wenn man sie belehrt; Wenn Milch genossen wird von Schlangen, so wird ja nur ihr Gift gemehrt.

Obgleich du unterwiesen bist, du Thor, so hast du doch nichts gelernt. Indes, dies ist nicht deine Schuld, da Wissenschaft einem Guten zum Vorteil gereicht, nicht einem Bösen. Es heisst:

Was nützt doch wohl Gelehrsamkeit, an falschem Orte angebracht!

Sie gleicht der Lampe in dem Topf, der sie verhüllt mit finstrer Nacht.

So hast du nun unnütze Weisheit erworben; auf mein Wort hörst du nicht und weisst auch nicht, was dir selbst heilsam ist. Sagt man doch: [vor) Sogar den eignen Untergang beachtet nicht, So tanzt vornan im Streite (häufig kommt es Erfreut am Unglück anderer, ein Bösewicht: Ein Rumpf noch weiter, welcher schon den

Mit Recht heisst es auch: [Kopf verlor.

Wohl kenn' ich Redlich, Treulos auch. Nutzlose Klugheit hat's gemacht, Dass, durch den Rauch, vom eignen Sohn der Vater wurde umgebracht.

Damanaka fragte: Wie war das? Jener erzählte:

Zwölfte Erzählung.

Es lebten einmal in einer gewissen Gegend zwei Freunde, namens Redlich und Treulos. Letzterer dachte einst bei sich: Ich bin doch ein Thor, dass ich so in Armut lebe. So will ich denn mit diesem Redlich in ein anderes Land ziehen, mit seiner Hülfe Geld erwerben, ihn um dasselbe betrügen und dann ganz behaglich leben. Eines Tages sprach er also zu Redlich: Sage, Freund, an welche deiner Thaten wirst du dich in vorgerückten Jahren erinnern? Welche Kunde von hervorragenden Leuten wirst du mitteilen können, da du die Fremde nicht gesehen hast? Heisst es doch:

Desantareșu bahuvidha-Bhramată dharanipithe, bhāsāvesādi yena na jňātam tasva phalam janmano vyartham.

Tathā ca:

Vidyām vittam silpam

tāvan nāpnoti mānavah samyak,

5 Yāvad vrajati na bhūmau

deśād deśāntaram hrstah.

Atha tad vacanam ākarņya prahrstamanās tenaiva saha gurujanānujūātah subhe 'hani desāntaram prasthitah. Tatra ca Dharmabuddhiprabhāveņa bhramatā Pāpabuddhinā prabhūtataram vittam āsāditam. Tatas ca tau dvāv api prabhūtopārjitavittau prahrstau svagrham praty autsukyena 10 prasthitau. Uktam ca:

Prāptavidyārthasilpānām Krosamātro 'pi bhūbhāgaḥ deśāntaranivāsinām śatayojanavad bhavet.

Atha svasthānasamīpavartinā Pāpabuddhinā Dharmabuddhir abhihitah: bhadra, na sarvam etad dhanam grham prati netum yujyate, yatah 15 kutumbino bāndhavāś ca prārthayişyanti. Tad atraiva vanagahane kvāpi bhūmau nikşipya kimcinmātram ādāya grham praviśāvo, bhūyo 'pi prayojane samjāte tanmātram sametyāsmāt sthānān neşyāvah. Uktam ca:

Na vittam darśayet prajnah

kasyacit svalpam apy aho, darśanāc calate manah.

Muner api yatas tasya Tathā ca:

20

Yathāmişam jale matsyair Ākāśe pakṣibhiś caiva,

bhakşyate śvāpadair bhuvi tathā sarvatra vittavān.

Der hat umsonst gelebt, der nicht gewandert ist in manches Land Und dort mit mancher Sprache, Tracht und andern Dingen ward bekannt. So lange kommt man nicht zu Kunst, zu Wissenschaft, zu Geld und Gut,

Wie sich's gehört, als man nicht zieht von Land zu Land mit frohem Mut.

Als Redlich diese Worte vernommen hatte, machte er sich freudig in Gemeinschaft mit jenem, von seinen Eltern und Lehrern entlassen, an einem glückverheissenden Tage auf, um in die Fremde zu ziehen. Auf der Wanderung wurde nun durch die Tüchtigkeit Redlichs von Treulos sehr viel Geld erworben. Mit einem bedeutenden Vermögen reisten endlich beide erfreut und sehnsuchtsvoll nach der Heimat zurück. Man sagt ja:

Die Wissen sich und Kunst und Geld erwarben und im Ausland weilen, Sehn das, was bloss Rufweite ist, als Strecke an von hundert Meilen.

Als sie nun nicht mehr weit von ihrem Wohnorte waren, sprach Treulos zu Redlich: Es ist nicht wohlgethan, all unser Geld mit nach Hause zu nehmen; denn Angehörige und Verwandte werden nach demselben verlangen. Darum wollen wir es im Waldesdickicht hier in die Erde graben und nur ein wenig mit uns nehmen. Wenn wir später etwas nötig haben, so gehen wir gemeinschaftlich hierher und holen, soviel wir bedürfen. Sagt man doch:

Nicht zeige, wer verständig ist, und sei's auch wenig nur, sein Geld, Bei dessen Anblick auch das Herz des Weisen Ruhe nicht behält.

Von Fischen, Vögeln, vom Getier wird Fleisch gefressen, in der Flut, In Lüften, auf dem Land; so auch man überall dem Reichen thut. Tad ākarņya Dharmabuddhir āha: bhadra, evam kriyatām. Tathānuşthite dvāv api tau svagīham gatvā sukhena sthitavantau. Anyadā ca Pāpabuddhir nisīthe tatrāgatya sarvam vittam ādāya gartām pūrayitvā svabhavanam jagāma. Athānyedyur Dharmabuddhim sametya provāca: sakhe, bahukuṭumbā vayam vittābhāvāt sīdāmaḥ. Tad gatvā tataḥ sthānāt kimcid vittam ānayāvaḥ. So 'bravīt: bhadra, evam kriyatām iti. Atha dvāv api gatvā yāvat sthānam khanatas tāvad riktabhāndam dīştavantau. Atrāntare Pāpabuddhiḥ siras tādayan provāca: bho Dharmabuddhe, tvayā hṛtam etad dhanam nānyena, yato bhūyo 'pi gartāpūranam kṛtam. Tat prayaccha me tasyārdham. Athavāham rājakule nivedayiṣyāmi. Sa āha: bho durātman, mā maivam vada. Dharmabuddhiḥ khalv aham. Naitac caurakarma karomi. Uktam ca:

Mātrvat paradārāņi

paradravyāņi lostavat

Ātmavat sarvabhūtāni

yah paśyati sa paśyati.

Evam tau dvāv api vivadamānau dharmādhikāriņam gatavantau procatuh parasparam dūṣayantau. Atha dharmādhikaraṇādhiṣthitapuruṣair divyārtham yāvan niyojitau tāvat Pāpabuddhir āha: aho, na samyag dṛṣṭo nyāyaḥ. Uktam ca:

Vivāde 'nvişyate pattram,

pattrābhāve tu sāksiņah,

20 Sākşyabhāvāt tato divyam

pravadanti manisinah.

Atra vişaye mama vrkşadevatāh sākşibhūtāh santi. Tat tā evāvayor

Redlich erwiderte: Lieber, so wollen wir es machen. Als so geschehen war, gingen sie jeder nach seinem Hause und lebten ganz vergnügt. Aber Treulos begab sich in einer Nacht nach jenem Walde, nahm das ganze Geld heraus, füllte die Grube wieder zu und ging in seine Wohnung. Am nächsten Tage kam er zu Redlich und sprach zu ihm: Freund, wir haben beide eine starke Familie und sind übel daran, wenn uns das Geld fehlt. So komm denn nach jenem Orte mit, dass wir dort einiges Geld holen. Redlich antwortete: Lieber, das wollen wir thun. So gingen sie nun beide dorthin, gruben die Stelle auf, fanden aber das Gefäss leer. Da schlug sich Treulos gegen den Kopf und rief: Ha, Redlich, du hast dies Geld genommen, kein anderer! Ist doch die Grube wieder gefüllt! Drum gieb mir die Hälfte heraus; sonst mache ich Anzeige am Hofe des Königs. Redlich entgegnete: Rede doch nicht also, du Bösewicht! Ich bin so, wie ich heisse, und verübe keine solche Diebereien. Sagt man doch:

Die wie auf sich auf alle Wesen schauen; Als ob es Mütter sind, auf fremde Frauen; Auf fremde Schätze, wie auf blosse Schollen Von Lehm: die schauen, wie wir schauen sollen.

So zankten sie mit einander, gingen vor den Richter und trugen ihre Sache vor, indem sie sich gegenseitig beschuldigten. Als nun die Richter ein Gottesurteil für die beiden befahlen, sprach Treulos: Ha, dieser Urteilsspruch ist ungerecht! Heisst es doch: Ein Schriftstück wird gefordert vor Gericht, Und Zeugen, wenn an jenem es gebricht; Dann setzen Weise Gottesurteil fest.

In dem vorliegenden Falle sind die Gottheiten des Baumes meine Zeugen. So werden denn diese einen von uns beiden für einen Dieb oder für einen redlichen Mann ekatamam cauram sādhum vā karişyanti. Atha taih sarvair abhihitam: bho, yuktam uktam bhavatā. Uktam ca:

Antyajo 'pi yadā sākṣī vivāde samprajāyate, Na tatra vidyate divyam, kim punar yatra devatāh?

Tad asmākam apy atra visaye mahat kautūhalam asti. Tat pratyūsasamaye dvābhyām asmābhih saha tatra vanoddeśe gantavyam iti. Atha Pāpabuddhih svagrham gatvā svajanakam uvāca: tāta, prabhūto 'yam mayārtho Dharmabuddheś coritah. Sa ca tava vacanena parinatim yāsyati. Anyathā mama prāṇaih saha yāsyati. Sa āha: vatsa, drutam vada yena 10 procya tad dravyam sthiratām nayāmi. Pāpabuddhir āha: tāta, asti tatpradeśe mahāśamī. Tasyām mahat koṭaram asti. Tatra tvam sāmpratam eva praviśa. Tatah prabhāte 'ham yadā satyaśrāvaṇam karomi tadā tvayā vācyam yad Dharmabuddhiś caura iti. Tathānuṣṭhite pratyūṣe Pāpabuddhih snātvā Dharmabuddhipuraḥsaro rājapuruṣaiḥ saha tām śamīm 15 abhyetva tārasyarena proyāca:

Ādityacandrāv anilo 'nalaś ca Dyaur bhūmir āpo hṛdayam Yamaś ca Ahaś ca rātriś ca ubhe ca sandhye Dharmo hi jānāti narasya vrttam.

20 Tat kathayata vanadevatā āvayor yas caura iti. Atha Pāpabuddhipitā samīkotarasthah provāca: bho, Dharmabuddhinā hṛtam etad dhanam. Tad

erklären. Da sagten sie alle: Was du sagst, ist recht. Es heisst ja:

Auch wenn ein Mann geringsten Stands als Zeuge dient bei einer Klage,
Passt Gottesurteil nicht; wie käm's, sind Götter Zeugen, nur in Frage!

Auch wir sind in dieser Sache sehr gespannt auf den Ausgang. Morgen früh müsst ihr beide mit uns nach jener Stelle im Walde gehen. Als nun Treulos nach Hause kam, sprach er zu seinem Vater: Vater, ich habe diese grosse Summe Geldes dem Redlich gestohlen. Durch ein Wort von dir kann es uns gesichert werden; sonst geht es samt meinem Leben wieder dahin. Der Vater antwortete: Lieber Sohn, sage es rasch, dass ich dadurch dieses Geld uns sichere. Treulos sprach: Vater, an jener Stelle ist ein grosser Samibaum mit einer grossen Höhlung. In diese begieb dich gleich jetzt hinein. Wenn ich nun morgen die Beteurung ausspreche, dann musst du sagen: Redlich ist der Dieb. Als nun so geschehen war, begab sich in der Frühe des nächsten Morgens Treulos, nachdem er sich gebadet hatte, hinter Redlich her mit den Richtern zu jenem Samibaum und sprach mit durchdringender Stimme:

Verborgen sind des Menschen Thaten nicht Dem Gott des Todes und dem Gott der Pflicht; Vor Himmel, Erde, Wasser, Feuer, Wind, Dem Herzen, Tag und Nacht, vor Mond und Sonne sind, Vor Dämmrung spät, vor Dämmrung früh am Morgen Des Menschen Thaten nicht verborgen.

Darum sagt, ihr Gottheiten des Waldes, wer von uns beiden der Dieb ist. Da rief der Vater von Treulos, der sich in der Höhlung des Samibaumes befand: Redlich hat dieses Geld weggenommen! Während nun die Richter, die dies gehört hatten und

ākarņya sarve rājapuruṣā vismayotphullalocanā yāvad Dharmabuddher vittaharaņocitam nigraham śāstradṛṣṭyāvalokayanti, tāvad Dharmabuddhinā tac chamīkoṭaram vahnibhojyadravyaih parivārya vahninā samdīpitam. Atha jvalati tasmiň śamīkoṭare 'rdhadagdhaśarīrah sphuṭitekṣaṇah karu-5 ṇam paridevayan Pāpabuddhipitā niścakrāma. Tatas taih sarvaih pṛṣṭaḥ sarvam Pāpabuddhiceṣṭitam nivedayāmāsa. Atha te rājapuruṣāḥ Pāpabuddhim śamīśākhāyām pratilambya Dharmabuddhim praśasyedam ūcuḥ: aho, sādhv idam ucyate:

Upāyam cintayet prājnas, tathāpāyam ca cintayet. Paśyato bakamūrkhasya nakulena hatā bakāḥ. Dharmabuddhih prāha: katham etat? Te procuh:

10

Asti kasmimścid vanoddeśe bahubakasanātho vaţapādapah. Tasya koţare kṛṣṇasarpah prativasati sma. Sa ca bakabālakān ajātapakṣān api sadaiva bhakṣayan kālam nayati. Athaiko bako bhakṣitaśiśuvairāgyāt 5 sarastīram āsādya bāṣpapūraplutalocano 'dhomukhas tiṣṭhati. Tam ca tādṛk-ceṣṭitam avalokya kulīrakah provāca: māma, kim evam rudyate bhavatādya? Sa āha: bhadra, kim karomi? Mama mandabhāgyasya bālakāh koṭaranivāsinā sarpeṇa bhakṣitāḥ. Duḥkhito 'ham tadduḥkhena. Tat kathaya me yady asti kaścid upāyas tadvināśāya. Tad ākarṇya kulīrakaś 20 cintayāmāsa: ayam tāvad asmatsahajavairī. Tathopadeśam prayacchāmi satyānṛtam yathānye 'pi bakāḥ sarve samkṣayam āyānti. Uktam ca:

insgesamt vor Erstaunen die Augen weit aufsperrten, in den Gesetzbüchern die Strafe aufsuchten, die Redlich für den Gelddiebstahl verwirkt hatte, umgab Redlich die Höhlung des Samibaumes mit brennbaren Stoffen und setzte sie in Brand. Die Höhlung war darauf voll Flammen, und halb verbrannt, mit ausgeflossenen Augen und jämmerlich klagend kam der Vater von Treulos aus derselben heraus, und von allen gefragt, erzählte er alles, was Treulos angestiftet hatte. Die Richter liessen Treulos an einem Ast des Samibaumes aufhängen und sprachen, als sie Redlich gelobt hatten: Ja, man sagt mit Recht: Der Kluge soll den Nutzen wohl bedenken, Die Reiher brachte das Ichneumon um, Dem Schaden aber auch Beachtung schenken. Der Reiher musst' es sehn — wie war er Redlich fragte: Wie war das? Jene sprachen:

Dreizehnte Erzählung.

In einer gewissen Waldgegend stand ein Feigenbaum, auf dem viele Reiher nisteten. In einer Höhlung dieses Baumes wohnte eine schwarze Schlange, welche die Zeit damit hinbrachte, dass sie die Jungen der Reiher, so lange sie noch keine Flügel hatten, verzehrte. Nun stand einmal ein Reiher, lebensüberdrüssig, weil seine Jungen gefressen waren, mit thränenvollen Augen und gesenktem Antlitz am Ufer des Sees. Ein Krebs erblickte ihn in diesem Zustande und sprach zu ihm: Oheim, weshalb weinst du heute so sehr? Er antwortete: Lieber, was soll ich anfangen! Ich Ärmster muss es immer erleben, dass eine schwarze Schlange, die in einer Baumhöhlung wohnt, meine Jungen frisst. Darüber bin ich so bekümmert. Sage mir doch, ob es ein Mittel giebt, diese Schlange zu töten. Als der Krebs dies gehört hatte, dachte er bei sich: Dieser Reiher ist unser geborener Feind. So will ich ihm denn einen Rat geben, der wahr und falsch ist, dass auch alle andern Reiher umkommen. Man sagt ja:

Navanītasamām vāņīm kṛtvā cittam sunirdayam Tathā prabodhyate śatruh, sānyayo mriyate yathā.

Āha ca: māma, yady evam tan matsyamāmsašakalāni nakulasya biladvārāt sarpakoṭaram yāvat prakṣipa, yathā nakulas tanmārgena gatvā tam 5 duṣṭasarpam vināśayati. Atha tathānuṣṭhite matsyamāmsānusārinā nakulena tam kṛṣṇasarpam nihatya te 'pi tadvṛkṣāśrayāh sarve bakāś ca śanaih śanair bhaksitāh.

Ato vavam brūmah: upāvam cintaved iti.

Tad anena Pāpabuddhinopāyaś cintito nāpāyah. Tasya prāptam phalam. 10 Evam mūdha tvayāpy upāyaś cintito nāpāyah Pāpabuddhivat. Tan na cāsi tvam sajjanah, kevalam pāpabuddhir asi jñāto mayā svāminah prānasamdehānayanāt. Prakatīkṛtam tvayā svayam evātmano dustatvam kautilyam ca. Athavā sādhv idam ucyate:

Yatnād api kah paśyec chikhinām āhāranihsaranamārgam,

15 Yadi jaladadhvanimuditās ta eva mūdhā na nṛtyeyuḥ?

Tad yadi tvam svāmina enām daśām nayasi, tad asmadvidhasya kā gaņanā? Tasmān mamāsannena bhavatā na bhāvyam. Uktam ca:

Tulām lohasahasrasya yatra khādanti mūṣikāḥ, Rājams, tatra harec chyeno bālakam, nātra samsayaḥ.

20 Damanaka āha: katham etat? So 'bravīt:

Wenn unsre Rede frischer Butter gleicht, Dann wird dem Feinde solcher Rat erteilt, Doch aus dem Herzen alles Mitleid weicht, Dass ihn und sein Geschlecht der Tod ereilt.

Darauf sprach er: Oheim, wenn es also steht, dann streue Stückehen von Fischfleisch von dem Eingang der Höhle des Ichneumons an bis zur Baumhöhlung hin, in welcher die Schlange wohnt, damit das Ichneumon diesen Weg einschlägt und die böse Schlange tötet. Als so geschehen war, ging das Ichneumon dem Fischfleisch nach und tötete die schwarze Schlange; es frass aber auch allmählich die auf diesem Baume nistenden Reiher alle. Daher sagen wir:

Der Kluge soll den Nutzen wohl bedenken, Die Reiher brachte das Ichneumon um,
Dem Schaden aber auch Beachtung schenken. Der Reiher musst es sehn — wie war er dumm!

So hat denn auch dieser Treulos nur den Nutzen, nicht den Schaden erwogen, und darum ist ihm dieser Lohn geworden. So hast du, o Thor, es auch gemacht und nur den Nutzen erwogen, nicht den Schaden, wie Treulos. Ferner bist du auch kein guter Mensch, sondern lediglich ein treuloser; das habe ich daraus erkannt, dass du das Leben des Herrn in Gefahr gebracht hast. Deine Schlechtigkeit und Falschheit hast du selbst an den Tag gelegt. Mit Recht sagt man: [thört, Wer würde wohl den Steiss der Pfauen, Wenn sie nicht tanzten, von der Lust be-Auch wenn er sich bemühte, schauen, Sobald der Wolken Donnern sie gehört.

Da du sogar den Herrn in diese Lage bringst, welche Rücksicht wirst du für meinesgleichen haben! Deshalb darfst du nicht in meiner Nähe bleiben. Es heisst ja:

Wer zweifelt, dass ein Falke da, wo Mäuse fressen eine Wage Von Eisen, welche tausend Pfund Gewicht hat, einen Knaben trage! Damanaka fragte: Wie war das? Jener erzählte: Asti kasmimscid adhişthane Jîrnadhano nama vanikputrah. Sa ca dravyakşayad desantaragamanamana vyacintayat:

Yatra deśe 'thavā sthāne Tasmin vibhavahīno yo bhogān bhuktvā svavīryatah vaset, sa purusādhamah.

5 Tathā ca:

Yenāhamkārayuktena Dīnam vadati tatraiva ciram vilasitam purā, yaḥ, pareṣām sa ninditaḥ.

Tasya ca grhe lohabhāraghatitā pūrvapurusopārjitā tulāsīt. Tām ca kasyacid vaņijo grhe niksepabhūtām kṛtvā deśāntaram prasthitaḥ. Tataḥ 10 suciram kālam deśāntaram bhrāntvā punas tad eva svapuram āgatya tam śreṣthinam uvāca: bhoḥ śreṣthin, dīyatām me sā nikṣepatulā. Sa āha: bho, nāsti sā tvadīyā tulā. Mūṣikair bhakṣitā. Jīrṇadhana āha: bhoḥ śreṣthin, nāsti doṣas te yadi mūṣikair bhakṣiteti. Īdṛg eva saṃsāraḥ. Na kimcid atra śāśvatam asti. Param aham nadyām snānārtham gamiṣyāmi. Tat tvam ātmīyam śiśum etam mayā saha snānopakaraṇahastam preṣayeti. So 'pi cauryabhayāt tasya śaṅkitaḥ svaputram uvāca: vatsa, pitṛvyo 'yam tava snānārtham nadyām yāsyati. Tad gamyatām anena sārdham snānopakaraṇam ādāyeti. Aho, sādhv idam ucyate:

Na bhaktyā kasyacit ko'pi

priyam prakurute narah

Muktvā bhayam pralobham vā

kārvakāraņam eva vā.

Tathā ca:

20

# Vierzehnte Erzählung.

In einer gewissen Stadt wohnte ein Kaufmannssohn, namens Dschirnádhana. Dieser beabsichtigte, weil er sein Vermögen verloren hatte, nach einem andern Lande zu ziehen, und dachte bei sich:

Wer an dem Orte oder in dem Land, Noch wohnen bleibt, schwand sein Vermögen Wo er, bemittelt, viele Freuden fand, Der ist ein Mensch von ganz gemeinem Sinn.

Man tadelt einen, wenn er da mit seinen Worten kläglich thut,

Wo lange er zuvor gelebt als stolzer Mann mit frohem Mut.

In dem Hause dieses Kaufmanns befand sich eine von einem seiner Vorfahren erworbene Wage, die aus einer bedeutenden Masse von Eisen verfertigt war. Diese brachte er zur Aufbewahrung in das Haus eines Kaufmanns und zog dann in die Fremde. Nach sehr langer Wanderschaft kehrte er in seine Vaterstadt zurück und sprach zu jenem Gildeherrn: Gieb mir nun die Wage zurück, die ich deiner Obhut anvertraute. Dieser antwortete: Deine Wage ist nicht mehr vorhanden; sie ist von den Mäusen aufgefressen. Da sagte Dschirnadhana: Wenn die Mäuse sie gefressen haben, so hast du keine Schuld. So geht es nun einmal zu in der Welt; nichts dauert hier ewig. Aber ich will nach dem Flusse gehen, um mich zu baden; drum schicke deinen Sohn hier mit mir, dass er mir das Badegerät trage. Da sich der Gildeherr aus Angst wegen des Diebstahls vor dem andern fürchtete, sprach er zu seinem Sohn: Liebes Kind, dein Oheim hier will, um sich zu baden, nach dem Flusse gehen; so nimm nun das Badegerät und begleite ihn. Ja, man sagt mit Recht:

Wenn nicht Besorgnis oder Gier und sonst ein Grund dazu bewegen — Aus Liebe kommt ja nie ein Mensch dem andern dienstbereit entgegen.

Atyādaro bhaved yatra kāryakāraņavarjitaḥ, Tatra śaṅkā prakartavyā pariņāme sukhāvahā.

Athāsau vanikšišuh snānopakaranam ādāva prahrstamanās tenābhyāgatena saha prasthitah. Tathanusthite vanik snatva tam sisum nadiguhayam 5 praksipya taddyāram brhacchilavācchādya satyaram grham āgatah. Prstaś ca tena vanijā: bho abhyāgata, tat kathyatām kutra me sisur yas tvayā saha nadīm gata iti. Sa āha: nadītatāt sa syenena hrta iti. Śresthy āha: mithyāvādin, kim kvacic chyeno bālam hartum śaknoti? Tat samarpaya me sutam, anyathā rājakule nivedavisvāmīti. Sa āha: bhoh satvavādin, 10 yathā syeno bālam na nayati, tathā mūşikā api lohabhāraghatitām tulām na bhakşayanti. Tad arpaya me tulām, yadi dārakena prayojanam. Evam viyadamānau dvāv api rājakulam gatau. Tatra śresthī tārasvareņa proyāca: bho abrahmanyam, abrahmanyam. Mama śiśur anena caurenāpahrtah. Atha dharmādhikārinas tam ūcuh: bhoh samarpyatāin śresthisutah. 15 Sa āha: kim karomi? Paśyato me nadītatāc chyenenāpahrtah śiśuh. Tac chrutvā te procuh: bho na satyam abhihitam bhavatā. Kim śyenah śiśum hartum samartho bhavati? Sa āha: bho bhoh, śrūvatām madvacah:

Tulām lohasahasrasya yatra khādanti mūṣikāḥ, Rājams, tatra harec chyeno bālakam, nātra samśayaḥ.

20 Te procuh: katham etat? Tatah śresthi sabhyānām āditah sarvam

Wo man zu grosse Rücksicht nimmt, und nichts Besondres dies bedingt, Da ist es gut, besorgt zu sein, was schliesslich Wohlergehen bringt.

Der kleine Sohn des Kaufherrn nahm nun die Badegeräte und machte sich fröhlich mit dem Ankömmling auf den Weg. Nachdem sich der Kaufmann gebadet hatte, steckte er den Knaben in eine Höhle an dem Flusse, verschloss den Eingang derselben mit einem grossen Steine und ging eilig nach Hause. Da fragte ihn der Gildeherr: He, du Ankömmling, sage mir doch, wo ist mein Sohn, der dich nach dem Flusse begleitet hat? Er antwortete: Vom Ufer des Flusses hat ihn ein Falke weggeholt. Der Gildeherr entgegnete: O du Lügner, kann denn irgendwo ein Falke einen Knaben wegholen? Darum gieb mir meinen Sohn, sonst mache ich Anzeige am Hofe des Königs. Der andere sprach: O du Wahrhaftiger, wie ein Falke nicht einen Knaben entführt, so fressen auch Mäuse nicht eine Wage, die aus einer grossen Masse von Eisen besteht. Darum gieb mir die Wage, wenn dich nach deinem Sohne verlangt. So mit einander hadernd, gingen sie an den Hof des Königs. Dort sprach der Gildeherr mit durchdringender Stimme: O über die Frevelthat! Dieser Räuber hat mir mein Söhnchen entführt! Da sprachen die Richter zu ihm: Wohlan, gieb den Sohn des Gildeherrn zurück. Er aber entgegnete: Was soll ich anfangen? Vor meinen Augen hat ein Falke den Knaben vom Ufer des Flusses fortgeholt. Die Richter erwiderten: Was du da sagst, ist nicht wahr. Ist denn ein Falke stark genug, einen Knaben zu tragen? Er sprach: Hört mich nur an:

Wer zweifelt, dass ein Falke da, wo Mäuse fressen eine Wage Von Eisen, welche tausend Pfund Gewicht hat, einen Knaben trage!

Sie sprachen: Wie war das? Da erzählte der Kaufmann vor den Richtern von Anfang an den ganzen Hergang. Die Richter lachten, redeten beiden gütlich zu, und

vṛttāntam nivedayāmāsa. Tat tair vihasya dvāv api tau parasparam sambodhya tulāśiśupradānena samtoşitau.

Ato 'ham bravīmi: tulām lohasahasrasyeti.

Tan mürkha Samjivakaprasādam asahamānena tvayaitat kṛtam. Aho 5 sādhv idam ucyate:

Prāyeņātra kulānvitam kukulajāh, Dātāram kṛpaṇā, rjūn anrjavo, Vairūpyopahatās ca kāntavapuṣam, Nānāsāstravicakṣaṇam ca puruṣam śrīvallabham durbhagā, vittānvitam nirdhanāh, dharmāśrayam pāpino, nindanti mūrkhā janāh.

10 Tathā ca:

Mūrkhāṇām paṇḍitā dveṣyā, Vratinah pāpaśīlānām,

nirdhanānām mahādhanāh, asatīnām kulastriyah.

Athaivam samvadatos tayoh Samjīvakah kṣaṇam ekam Pingalakena saha yuddham kṛtvā tasya kharanakharaprahārābhihato gatāsur vasundharāpīthe 15 nipapāta. Atha tam gatāsum avalokya Pingalakas tadguņasmaraṇārdrahṛdayah provāca: bho, ayuktam mayā pāpena kṛtam Samjīvakam vyāpādayatā yato viśvāsaghātād anyan nāsti pāpataram karma. Uktam ca:

Mitradrohī kṛtaghnaś ca Te narā narakam vānti yaś ca viśvāsaghātakah, vāvac candradivākarau.

<sup>•</sup> 20 Tathā mayā sabhāmadhye sa sadaiva praśamsitah. Tat kim kathavisyāmi tesām agratah? Uktam ca:

beide stellten sich gegenseitig dadurch zufrieden, dass sie die Wage und den Knaben zurückgaben. Daher sage ich:

Wer zweifelt, dass ein Falke da, wo Mäuse fressen eine Wage Von Eisen, welche tausend Pfund Gewicht hat, einen Knaben trage!

Weil du Thor die Huld, welche Sandschivaka zuteil wurde, nicht ertragen konntest, darum hast du dies gethan. Ach, man sagt ja mit Recht:

Gewöhnlich tadeln Hässliche den Schönen; Arme einen Reichen;

Unredliche die Männer, die vom Pfad der Redlichkeit nicht weichen;

Die Geiz'gen den, der gerne giebt; den wissensreichen Mann die Thoren;

Die selber sind aus niedrem Haus, den, der in hohem ist geboren;

Den Tugendhaften Schändliche; und solche, die das Unglück quält,

Sie tadeln einen, den das Glück zum Günstling sich hat auserwählt.

Den Weisen hasst der Thor; den Reichen, wer nichts besitzt; wer gottlos handelt, Den Frommen; eine Ungetreue die Frau, die keusch und ehrbar wandelt.

Während nun die beiden Schakale so mit einander redeten, fiel Sandschivaka, nachdem er einen Augenblick mit Pingalaka gekämpft hatte, von dessen Klauennägeln getroffen, leblos auf den Erdboden nieder. Als ihn Pingalaka tot erblickte, erinnerte er sich seiner Tugenden, was sein Herz mit Rührung erfüllte, und sprach: Ach, ich Verworfener habe unrecht gethan, dass ich Sandschivaka tötete! Giebt es doch keine grössere Sünde als Treulosigkeit. Man sagt ja:

Verräter an dem Freund, Treulose, und die sich undankbar beweisen, Zur Hölle müssen diese fahren, solange Mond und Sonne kreisen. So habe ich ihn auch immer in der Versammlung meiner Räte gelobt. Was Ukto bhavati yah pūrvam

Na tasya doso vaktavyah

guņavān iti samsadi, pratijnābhangabhīruņā.

Evamvidham pralapantam Damanakah sametya saharsam idam āha: deva, kātaratamas tavaisa nyāyo yad drohakārinam śaspabhujam hatve-5 ttham śocasi. Tan naitad upapannam bhūbhujām. Uktam ca:

Pitā vā yadi vā bhrātā

putro bharyathava suhrt

Prāṇadroham yadā gacchet,

tam ghnato nāsti pātakam.

Tathā ca:

Rājā ghṛnī, brāhmaṇah sarvabhakṣī, Strī cāvaśā, duṣtamatih sahāyah, Preṣyah pratīpo, 'dhikṛtah pramādī, Tyājyā amī yaś ca kṛtam na vetti.

Api ca:

10

15

Satyānṛtā ca paruṣā priyavādinī ca Himsrā dayālur api cārthaparā vadānyā Bhūrivyayā pracuravittasamāgamā ca Veśyānganeva nṛpanītir anekarūpā.

Evam tena sambodhitah Pingalakah Samjivakasokam tyaktvā Damanakasācivyena rājyam akarot.

20 Samāptain cedam mitrabhedam nāma prathamam tantram.

werde ich nun vor diesen sagen? Heisst es doch:

Wer in Versammlung erst bekannte, Ein Mensch sei brav, und tugendhaft ihn nannte, Der darf von dessen Schuld nicht sprechen, Will er gegebnes Wort nicht brechen.

Als er so klagte, kam Damanaka zu ihm und sprach erfreut: Herr, du benimmst dich ja überaus kleinmütig, da du so jammerst, nachdem du einen verräterischen Grasfresser getötet hast. Das passt sich für Herrscher nicht. Es heisst:

Nicht Sünde ist es, die zu töten, die unserm eignen Leben drohn, Es sei der Vater oder Bruder, die Gattin oder Freund und Sohn.

Ein Fürst, der weichlich sich beweist, Ein Priester, der von allem speist,

Ein Weib, das nicht Gehorsam leistet, Ein Knecht, der Einspruchs sich erdreistet,

Boshaft geartete Genossen, Beamte, die im Dienst verdrossen, Und wer sich zeigt als undankbar: —

Hinweg mit dieser ganzen Schar!

Wie bei den Dirnen ist bei Fürsten auch Gar mannigfach ihr wohlerwogner Brauch: Sie sind ja rauh und mild; sind falsch und wahr; Mitleidig und des Mitleids völlig bar; Nach Geld begierig und von offnen Händen;

Viel Geld erheben sie, man sieht sie viel verschwenden.

Nachdem Pingalaka in dieser Weise Rat empfangen hatte, liess er ab, über Sandschivaka zu trauern, und führte sein Königsamt, indem Damanaka sein Minister war.

Ende des ersten Buches.

# Śrīḥ! Mahākaviśrīsomadevabhaţţaviracitaḥ Kathāsaritsāgaraḥ. Kathāpīṭhaṁ nāma prathamo lambakaḥ.

5 Idam gurugirindrajā-Purā kila kathāmṛtam Prasahya rasayanti ye, Dhuram dadhati yaibudhim praṇayamandarāndolanāt Haramukhāmbudher udgatam vigatavighnalabdharddhayo bhuvi Bhavaprasādena te.

Śriyam diśatu vah Śambhoh 10 Ankasthapārvatīdṛṣṭi-Sandhyānṛttotsave tārāḥ Śītkārasīkarair anyāḥ Praṇamya vācam niḥśeṣa-Bṛhatkathāyāb sārasya śyāmah kantho, Manobhuvā pāśair iva vivestitah! karenoddhūya Vighnajit kalpayan niva pātu vah! padārthoddyotadīpikām samgraham racayāmy aham.

Translation of the Kathá Sarit Ságara

o r

ocean of the streams of story. Book I, called Kathapitha

This nectarous tale sprang in old time from the mouth of Siva, set in motion by his love for the daughter of the Himálaya, as the nectar of immortality sprang from the sea, when churned by the mountain Mandara. Those who drink eagerly the nectar of this tale, have all impediments removed and gain prosperity, and by the favour of Siva attain, while living upon earth, the high rank of gods.

#### Chapter I.

May the dark neck of Siva, which the god of love has, so to speak, surrounded with nooses in the form of the alluring looks of Parvati reclining on his bosom, assign to you prosperity.

May that victor of obstacles, who after sweeping away the stars with his trunk in the delirious joy of the evening dance, seems to create others with the spray issuing from his hissing mouth, protect you.

After worshipping the goddess of Speech, the lamp that illuminates countless objects, I compose this collection which contains the pith of the Vrihat-Kathá.

Ādyam atra kathāpītham, Tato Lāvāṇako nāma Naravāhanadattasya Syāc caturdārikākhyas ca,

- 5 Tato Ratnaprabhā nāma Sūryaprabhābhidhānas ca Alamkāravatī cātha, Velālambakasamjňas ca Śasānkavaty api tathā,
- 10 Mahābhişekānugatas Tatah Suratamañjary apy, Tato Vişamaśīlākhyo Yathā mūlam tathaivaitan, Granthayistarasamksepa-
- 15 Aucityānvayarakṣā ca Kathārasāvighātena Vaidagdhyakhyātilobhāya Kimtu nānākathājāla-Asti Kimnaragandharva-
- 20 Cakravartī girīndrāņām Māhātmyam iyatīm bhūmim Yad Bhavānī sutābhāvam Uttaram tasya sikharam Yojanānām sahasrāņi

kathāmukham atah param, trtīvo lambako bhavet. iananam ca tatah param tato Madanamañcukā. lambakah saptamo bhavet, lambakah svād athāstamah. tatah Śaktivaśa bhavet, bhaved ekādaśas tatah. tatah syan Madiravatī, tatah syāt pañcalambakah. atha Padmāvatī bhavet, lambako 'stādaśo bhavet. na manag apy atikramah, mātram, bhāsā ca bhidyate. yathāśakti vidhīyate kāvyāmsasya ca yojanā. mama naivāyam udyamah, smrtisaukaryasiddhaye. vidyādharanisevitah Himavān iti viśrutah, ärüdham yasya bhübhrtam, trijagajjananī gatā. Kailāsākhyo mahāgirih bahūny ākramya tisthati,

The first book in my collection is called Kathápítha, then comes Kathámukha, then the third book named Lávánaka, then follows Naraváhanadattajanana, and then the book called Chaturdáriká, and then Madanamanchuká, then the seventh book named Ratnaprabhá, and then the eighth book named Súryaprabhá, then Alankáravatí, then Śaktiyaśas, and then the eleventh book called Velá, then comes Śaśánkavatí, and then Madirávatí, then comes the book called Pancha followed by Mahábhisheka, and then Suratamanjarí, then Padmávatí, and then will follow the eighteenth book Vishamaśila.

This book is precisely on the model of that from which it is taken, there is not even the slightest deviation, only such language is selected as tends to abridge the prolixity of the work; the observance of propriety and natural connexion, and the joining together of the portions of the poem so as not to interfere with the spirit of the stories, are as far as possible kept in view: I have not made this attempt through desire of a reputation for ingenuity, but in order to facilitate the recollection of a multitude of various tales.

There is a mountain celebrated under the name of Himavat, haunted by Kinnaras, Gandharvas, and Vidyádharas, a very monarch of mighty hills, whose glory has attained such an eminence among mountains that Bhavání the mother of the three worlds deigned to become his daughter; the northernmost summit thereof is a great peak named Kailása, which towers many thousand yojanas in the air, and as it were, laughs forth with its snowy gleams this boast — 'Mount Mandara did not become white as

Mandaro mathite 'py abdhau Aham tv ayatnād, iti yo Carācaragurus tatra Gaṇair Vidyādharaiḥ Siddhaiḥ

- 5 Pingottungajatājūta-Sandhyāpiśangapūrvādri-Yenāndhakāsurapater Śūlam trijagato 'py asya Cūdāmanisu yatpāda-
- 10 Prasādaprāptacandrārdhā
  Tam kadācit samutpannaStutibhis toşayāmāsa
  Tasyāh stutivacohrstas
  Kim te priyam karomīti
- 15 Tatah provāca girijā: Ramyām kāmcit kathām brūhi Bhūtam bhavad bhavişyad vā Bhavatī yan na jānīyād? Tatah sā vallabhā tasya
- 20 Priyapranayahevāki
  Tatas taccātubuddhyaiva
  Tasyāh svalpām kathām evam
  Asti mām īkṣitum pūrvam
  Mahīm bhramantau Himayat-

na sudhāsitatām gatah hasatīva svakāntibhih. nivasaty Ambikāsakhah sevvamāno Maheśvarah, gato yasyāśnute navah śrngasangasukham śaśi; ekasyārpayatā hrdi hrdayāc citram uddhrtam: nakhāgrapratimānkitāh iva bhānti surāsurāh. viśrambhā rahasi priyā Bhavānī patim Īśvaram. tām ankam adhiropva sah babhase śaśiśekharah. prasanno 'si yadi prabho, devādva mama nūtanām. kim tat syāj jagati, priye, iti Śarvo 'py uvāca tām. nirbandham akarot prabhoh, vato mānavatīmanah. tatprabhāvanibandhanām Sivah sampraty avarnayat: Brahmā Nārāvanas tathā pādamūlam avāpatuh.

mortar even when the ocean was churned with it, but I have become such without an effort.' There dwells Mahesvara the beloved of Parvati, the chief of things animate and inanimate, attended upon by Ganas, Vidyádharas and Siddhas. In the upstanding vellow tufts of his matted hair, the new moon enjoys the delight of touching the eastern mountain yellow in the evening twilight. When he drove his trident into the heart of Andhaka, the king of the Asuras, though he was only one, the dart which that monarch had infixed in the heart of the three worlds was, strange to say, ex-The image of his toe-nails being reflected in the crest-jewels of the gods and Asuras made them seem as if they had been presented with half moons by his Once on a time that lord, the husband of Párvatí, was gratified with praises by his wife, having gained confidence as she sat in secret with him; the moon-crested one attentive to her praise and delighted, placed her on his lap, and said, 'What can I do to please thee? Then the daughter of the mountain spake — 'My lord, if thou art satisfied with me, then tell me some delightful story that is quite new.' And Siva said to her, 'What can there be in the world, my beloved, present, past, or future that thou dost not know?' Then that goddess, beloved of Siya, importuned him eagerly because she was proud in soul on account of his affection.

Then Siva wishing to flatter her, began by telling her a very short story, referring to her own divine power.

'Once on a time Brahmá and Náráyana roaming through the world in order to

Tato dadṛśatus tatra
Tasyāntam īkṣitum prāyād
Alabdhāntau tapobhir mām
Āvirbhūya mayā coktau:

- 5 Tac chrutvaivābravīd Brahmā: Apūjyas tena jāto 'sāv Tato Nārāyaņo devaḥ Bhūyāsam tava śuśrūṣā-Ataḥ śarīrabhūto 'sau
- 10 Yo hi Nārāyanah sā tvam Kimca me pūrvajāyā tvam, Katham te pūrvajāyāham? Pratyuvāca tato Bhargah: Devi tvam ca tathānyās ca
- 15 Sa mahyam bhavatīm prādād Yajne kadācid āhūtās Varjitas tv aham evaikas, Kim na bhartā mamāhūtas Kapālamālī bhartā te
- 20 Ity uvāca giram so 'tha Pāpo 'yam, asmāj jātena Iti kopāt parityaktam Sa ca Dakşamakhas tena

jyālālingam mahat purah, eka ūrdhvam adho 'parab. tosavāmāsatuś ca tau, varah ko'py arthyatām iti. putro me 'stu bhavān iti, atvārohena ninditah. sa varam mām ayācata: paro 'ham bhagavan niti. mama jātas tvadātmanā, śaktih śaktimato mama. itv uktavati Śamkare iti vakti sma Pārvatī. purā Daksaprajāpateh bahvyo 'jāyanta kanyakāh. Dharmādibhyo 'parāś ca tāh. tena jāmātaro 'khilāh, tato 'prcchyata sa tvayā: tvayā tātocyatām iti. katham āhūyatām makhe? tvatkarnavisasūcikām. kim dehena mamamuna? śarīram tat priye tvayā, manyunā nāśito mayā.

behold me, came to the foot of Himavat. Then they beheld there in front of them a great flame-linga; in order to discover the end of it, one of them went up, and the other down; and when they could not find the end of it, they proceeded to propitiate me by means of austerities: and I appeared to them and bade them ask for some boon: hearing that Brahmá asked me to become his son; on that account he has ceased to be worthy of worship, disgraced by his overweening presumption.

'Then that god Náráyana craved a boon of me, saying — Oh revered one, may I become devoted to thy service! Then he became incarnate, and was born as mine in thy form; for thou art the same as Náráyana, the power of me all-powerful.

'Moreover thou wast my wife in a former birth.' When Siva had thus spoken, Párvatí asked, 'How can I have been thy wife in a former birth?' Then Siva answered her. 'Long ago to the Prajápati Daksha were born many daughters, and amongst them thou, O goddess! He gave thee in marriage to me, and the others to Dharma and the rest of the gods. Once on a time he invited all his sons-in-law to a sacrifice. But I alone was not included in the invitation; thereupon thou didst ask him to tell thee why thy husband was not invited. Then he uttered a speech which pierced thy ears like a poisoned needle; 'Thy husband wears a necklace of skulls; how can he be invited to a sacrifice?'

'And then thou, my beloved, didst in anger abandon thy body, exclaiming, — 'This father of mine is a villain; what profit have I then in this carcase sprung from him?' 'And thereupon in wrath I destroyed that sacrifice of Daksha. Then thou wast

Tato jātā Himādres tvam Atha smara tuṣārādrim Pitā tvām ca niyunkte sma Tārakāntakamatputra-

- 5 Labdhāvakāśo vidhyan mām Tatas tīvreņa tapasā Tac ca tatsamcayāyaiva Ittham me pūrvajāyā tvam, Ity uktvā virate Śambhau
- 10 Dhūrtas tvam, na kathām hṛdyām Gangām vahan naman Sandhyām Tac chrutvā pratipede 'syā Kathām kathayitum divyām, Neha kaiścit pravestavyam
- 15 Niruddhe Nandinā dvāre Ekāntasukhino devā, Divyamānusacestā tu Vidyādharāņām caritam Iti devyā Haro yāvad
- 20 Prasādavittakah Śambhoh Nyaşedhi ca praveśo 'sya Nişkāraņam nişedho 'dya Alakşito yogavaśāt

abdheś candrakala yatha. tapo'rtham aham agatah, śuśrūsāvai mamātitheh. prāptaye prahitah suraih tatra dagdho Manobhavah. krīto 'ham dhīrayā tvayā, mayā sodham tava prive. kim anvat kathvate tava? devī kopākulābravīt: kathayasy arthito 'pi san. vidito 'si na kim mama? vihitānunavo Harah tatah kopam mumoca sā. ity uktena tayā svayam Haro vaktum pracakrame: manuşyā nityaduḥkhitāḥ, parabhāgena hārinī. atas te varnavāmv aham --vakti, tāvad upāgamat Puspadanto Ganottamah, Nandinā dvāri tisthatā. mamāpīti kutūhalāt praviveśa sa tatksanāt.

born as the daughter of the mount of snow, as the moon's digit springs from the sea. Then recall how I came to the Himálaya in order to perform austerities; and thy father ordered thee to do me service as his guest: and there the god of love who had been sent by the gods in order that they might obtain from me a son to oppose Táraka, was consumed, when endeavouring to pierce me, having obtained a favourable opportunity. Then I was purchased by thee, the enduring one, with severe austerities, and I accepted this proposal of thine, my beloved, in order that I might add this merit to my stock. Thus it is clear that thou wast my wife in a former birth. What else shall I tell thee?' Thus Siva spake, and when he had ceased, the goddess transported with wrath, exclaimed, - 'Thou art a deceiver; thou wilt not tell me a pleasing tale even though I ask thee: Do I not know that thou worshippest Sandhya, and bearest Gangá on thy head?' Hearing that, Siva proceeded to conciliate her and promised to tell her a wonderful tale: then she dismissed her anger. She herself gave the order that no one was to enter where they were; Nandin thereupon kept the door, and Siva began to speak.

'The gods are supremely blessed, men are ever miserable, the actions of demigods are exceedingly charming, therefore I now proceed to relate to thee the history of the Vidyádharas.' While Siva was thus speaking to his consort, there arrived a favourite dependant of Siva's, Pushpadanta, best of Ganas, and his entrance was forbidden by Nandin who was guarding the door. Curious to know why even he had been forbidden to enter at that time without any apparent reason, Pushpadanta im-

Pravistah śrutavān sarvam Vidyādharānām saptānām Śrutvātha gatvā bhārvāvai Ko hi vittam rahasvam vā 5 Sāpi tad vismayāvistā Jagau Jayā pratīhārī. Tataś cukopa girijā: Jānāti hi Jayāpy etad, Pranidhānād atha iñātvā 10 Yogī bhūtvā praviśyedam Javāvai varnitam tena, Śrutvety anayayad devi Martyo bhavavinīteti Mālyavantam ca vijnaptim 15 Nipatya pādayos tābhyām Śāpāntam prati Śarvānī Vindhvātavvām Kuberasva

Supratīkābhidho Yaksah

20 Puspadanta pravaktāsi,

Tam drstvā samsmaran jātim

Kānabhūteh kathām tām tu

Kānabhūtau tadā mukte

varnyamānam Pinākinā apūrvam caritādbhutam. Javāvai so 'pv avarnavat, strīsu śaknoti gūhitum? gatvā girisutāgratah Strīsu vāksamvamah kutah? nāpūrvam varņitam tvayā, iti ceśvaram abhyadhāt. jagādaivam Umāpatih: Puspadantas tadāśrnot. ko 'nvo janati hi priye? Puspadantam atikrudhā, vihvalam tam śaśapa sa, kurvānam tatkrte Ganam. Javavā saha bodhitā śanair vacanam abravit: śāpāt prāptah Piśācatām Kānabhūtyākhyayā sthitah. vadā tasmai kathām imām tadā śāpād vimoksvase. yadā śrosyati Mālyavān, kathām prakhyāpya moksyate.

mediately entered, making use of his magic power attained by devotion to prevent his being seen, and when he had thus entered, he heard all the extraordinary and wonderful adventures of the seven Vidyádharas being narrated by the trident-bearing god, and having heard them he in turn went and narrated them to his wife Jayá; for who can hide wealth or a secret from women? Jayá the doorkeeper being filled with wonder went and recited it in the presence of Párvatí. How can women be expected to restrain their speech? And then the daughter of the mountain flew into a passion, and said to her husband, 'Thou didst not tell me any extraordinary tale, for Jayá knows it also.' Then the lord of Umá, perceiving the truth by profound meditation, thus spake: 'Pushpadanta employing the magic power of devotion entered in where we were, and thus managed to hear it. He narrated it to Jayá; no one else knows it, my beloved.'

Having heard this, the goddess exceedingly enraged caused Pushpadanta to be summoned, and cursed him, as he stood trembling before her, saying, 'Become a mortal thou disobedient servant.' She cursed also the Gana Mályaván who presumed to intercede on his behalf. Then the two fell at her feet together with Jayá and entreated her to say when the curse would end, and the wife of Siva slowly uttered this speech—'A Yaksha named Supratíka who has been made a Piśácha by the curse of Kuvera is residing in the Vindhya forest under the name of Kánabhúti. When thou shalt see him and, calling to mind thy origin, tell him this tale, then, Pushpadanta, thou shalt be released from this curse. And when Mályaván shall hear this tale from Kánabhúti, then Kánabhúti shall be released, and thou, Mályaván, when thou hast published it abroad, shalt be free also.' Having thus spoken the daughter of the mountain ceased,

Ity uktvā śailatanayā
Vidyutpunjāv iva Gaņau
Atha jātu yāti kāle
Deva, mayā tau śaptau
5 Avadac ca candramaulih:
Tasyām sa Puspadanto
Anyac ca Mālyavān api
Jāto Guņādhyanāmā;

10

vyaramat, tau ca tatkṣaṇāt dṛṣṭanaṣṭau babhūvatuḥ.
Gaurī papraccha Śamkaram sadayā: Pramathavarau kutra bhuvi jātau? Kauśāmbīty asti yā mahānagarī, Vararucināmā priye jātaḥ. nagaravare Supratiṣṭhitākhye saḥ devi, tayor eṣa vṛttāntaḥ.

Evam nivedya sa vibhuh satatānuvṛtta-Bhṛtyāvamānanavibhāvanasānutāpām Kailāsaśailataṭakalpitakalpavallī-Līlāgṛheṣu dayitām ramayan nuvāsa. Iti kathāpīṭhalambake prathamas taraṅgaḥ.

Tatah sa martyavapuṣā

15 Nāmnā Vararucih kimca
Pāram samprāpya vidyānām
Khinnah samāyayau draṣtum
Tapasārādhitā devī
Prāhinod Vindhyakāntāram

20 Vyāghravānarasamkīrņe
Bhramams tatra ca sa prāmsum
Dadarsa ca samīpe 'sya
Kāṇabhūtim Pisācam tam

Puşpadantah paribhraman Kātyāyana iti śrutah kṛtvā Nandasya mantritām kadācid Vindhyavāsinīm. svapnādešena sā ca tam Kāṇabhūtim avekṣitum. nistoyaparuṣadrume nyagrodhatarum aikṣata. Pišācānām śatair vṛtam varsmanā śālasamnibham.

and immediately those Ganas disappeared instantaneously like flashes of lightning. Then it came to pass in the course of time that Gauri full of pity asked Siva, 'My lord, where on the earth have those excellent Pramathas whom I cursed, been born?' And the moon-diademed god answered: 'My beloved, Pushpadanta has been born under the name of Vararuchi in that great city which is called Kausambi. Moreover Malyavan also has been born in the splendid city called Supratishthita under the name of Gunadhya. This, O goddess, is what has befallen them.' Having given her this information with grief caused by recalling to mind the degradation of the servants that had always been obedient to him, that lord continued to dwell with his beloved in pleasure-arbours on the slopes of mount Kailasa, which were made of the branches of the Kalpa tree.

## Chapter II.

Then Pushpadanta wandering on the earth in the form of a man, was known by the name of Vararuchi and Kátyáyana. Having attained perfection in the sciences, and having served Nanda as minister, being wearied out he went once on a time to visit the shrine of Durgá. And that goddess, being pleased with his austerities, ordered him in a dream to repair to the wilds of the Vindhya to behold Kánabhúti. And as he wandered about there in a waterless and savage wood, full of tigers and apes, he beheld a lofty Nyagrodha tree. And near it he saw, surrounded by hundreds of Piśáchas,

Sa Kāṇabhūtinā dṛṣṭvā
Kātyāyano jagādainam
Sadācāro bhavān evam
Tac chrutvā kṛtasauhārdam
5 Svato me nāsti vijnānam,

5 Svato me nāsti vijnānam,
Ujjayinyām śmaśāne yac
Kapālesu śmaśānesu
Iti pṛṣṭas tato devyā
Purā kalpakṣaye vṛtte

10 Mayā tato vibhidyorum Jalāntas tad abhūd andam, Niragacchat, tatah srṣṭā Tau ca Prajāpatīn anyān Atah Pitāmahah proktah

15 Evam carācaram sṛṣṭvā
Puruṣas, tena mūrdhānam
Tato 'nutāpena mayā
Atah kapālapāṇitvam
Kimcaitan me kapālātma

20 Pūrvoktāndakapāle dve Ity ukte Śambhunā tatra Sthite mayi tato bhūyah Sa Puspadantah kiyatā krtapādopasamgrahah upavistah ksanāntare: katham etām gatim gatah? Kānabhūtis tam abravīt: kimtu Śarvan maya śrutam chrnu tat kathavāmi te. kasmād deva ratis tava bhagavan idam abravīt: jātam jalamayam jagat, raktabindur nipātitah. tasmād dvedhākrtāt Pumān sargāya Prakrtir mavā. srstavantau prajāś ca te, sa Pumān jagati prive. viśvam darpam agād asau athaitasyāham acchidam. mahāvratam agrhyata, śmaśanapriyata ca me. jagad devi kare sthitam, rodasī kīrtite vatah. śrosyamiti sakautuke Pārvatī patim abhyadhāt: kālenāsmān upaisyati?

that Piśácha Kánabhúti, in stature like a Śála tree. When Kánabhúti had seen him and respectfully clasped his feet, Kátyáyana sitting down immediately spake to him. 'Thou art an observer of the good custom, how hast thou come into this state?' Having heard this Kánabhúti said to Kátyáyana, who had shewn affection towards him, I know not of myself, but listen to what I heard from Śiva at Ujjayiní in the place where corpses are burnt; I proceed to tell it thee. The adorable god was asked by Durgá — 'Whence, my lord, comes thy delight in skulls and burning-places?' He thereupon gave this answer.

'Long ago when all things had been destroyed at the end of a Kalpa, the universe became water: I then cleft my thigh and let fall a drop of blood; that drop falling into the water turned into an egg, from that sprang the Supreme Soul, the Disposer; from him proceeded Nature, created by me for the purpose of further creation, and they created the other lords of created beings, and those in turn the created beings, for which reason, my beloved, the Supreme Soul is called in the world the grandfather. Having thus created the world, animate and inanimate, that Spirit became arrogant: thereupon I cut off his head: then through regret for what I had done, I undertook a difficult vow. So thus it comes to pass that I carry skulls in my hand, and love the places where corpses are burned. Moreover this world resembling a skull, rests in my hand; for the two skull-shaped halves of the egg before mentioned are called heaven and earth.' When Siva had thus spoken, I, being full of curiosity, determined to listen; and Párvatí again said to her husband. 'After how long a time will that

Tangy, mis

Tad ākarņyābravīd devīm Piśāco drśyate yo 'yam Yakşo, mitram abhūc cāsya Samgatam tena pāpena

- 5 Vindhyāṭavyām Piśācatvam Bhrātrāsya Dīrghajaṅghena Śāpāntaṁ prati vijñapto Śāpāvatīrṇād ākarṇya Uktvā Mālyavate tāṁ ca
- 10 Tābhyām Ganābhyām sahitaḥ Itīha dhanadenāsya Tvayā ca Puṣpadantasya Etac chrutvā vacaḥ Śambhoḥ Ittham me śāpadoṣo 'yam'
- 15 Ity uktvā virate tasmin Smṛtvā Vararucir jātim Sa eva Puṣpadanto 'ham, Ity uktvā granthalakṣāṇi Kātyāyanena kathitāḥ,
- 20 Deva, Rudrāvatāras tvam, Tvatprasādād gataprāyaḥ Tad brūhi nijavrttāntam Mām pavitraya bhūyo 'pi,

mām uddiśya Maheśvarah: esa Vaiśravanānugah raksah Sthūlasirā iti. nirīksvainam dhanādhipah ādiśad dhanadeśvarah. patitvā pādayos tatah vadati sma dhanādhipah: Puspadantān mahākathām śapat praptava martyatam śāpam enam tarisvati. śāpānto vihitas tadā. sa eveti smara prive. saharso 'ham ihāgatah, Puşpadantagamavadhih. Kānabhūtau ca tatksanam suptotthita ivavadat: mattas tām ca kathām śrnu. sapta sapta mahākathāh Kānabhūtis tato 'bravīt: ko 'nyo vetti kathām imām? sa śapo me śarīratah. janmanah prabhrti, prabho, na gopyam yadi mādrśe.

Pushpadanta return to us? Hearing that, Mahesvara spoke to the goddess, pointing me out to her; 'That Piśácha whom thou beholdest there, was once a Yaksha, a servant of Kuvera, the god of wealth, and he had for a friend a Rákshasa named Sthúlaśiras; and the lord of wealth perceiving that he associated with that evil one, banished him to the wilds of the Vindhya mountains. But his brother Dirghajangha fell at the feet of the god, and humbly asked when the curse would end. Then the god of wealth said - 'After thy brother has heard the great tale from Pushpadanta, who has been born into this world in consequence of a curse, and after he has in turn told it to Mályaván, who owing to a curse has become a human being, he together with those two Ganas shall be released from the effects of the curse.' Such were the terms on which the god of wealth then ordained that Mályaván should obtain remission from his curse here below, and thou didst fix the same in the case of Pushpadanta; recall it to mind, my beloved.' When I heard that speech of Siva, I came here overjoyed, knowing that the calamity of my curse would be terminated by the arrival of Pushpadanta. When Kanabhuti ceased after telling this story, that moment Vararuchi remembered his origin, and exclaimed like one aroused from sleep, 'I am that very Pushpadanta, hear that tale from me. Thereupon Katyayana related to him the seven great tales in seven hundred thousand verses, and then Kanabhuti said to him - 'My lord, thou art an incarnation of Siva, who else knows this story? Through thy favour that curse has almost left my body. Therefore tell me thy own history from thy birth, thou mighty one, sanctify me yet further, if the narrative may be revealed to such a

Tato Vararucis tasya
Sarvam ājanmavrttāntam
Kauśāmbyām Somadattākhyo
Dvijo 'bhūt, tasya bhāryā ca
5 Munikanyā ca sā śāpāt
Tasyām tasmād dvijavarād
Tato mamātibālasya
Atiṣṭhad vardhayantī tu
Athābhyagacchatām viprau
10 Ekarātrinivāsārtham
Tiṣṭhatos tatra ca tayor
Tena mām abravīn mātā
Nrtyaty esa pitur mitram

Aham apy avadam: mātar,
15 Tavāpi daršayişyāmi
Etan madvacanam śrutvā
Avocat tau ca manmātā:
Sakrcchrutam ayam bālaḥ
Jijnāsārtham athābhyām me

20 Tathaiva tan mayā sarvam Tatas tābhyām samam gatvā Grham etyāgrato mātuḥ Ekaśrutadharatvena pranatasyanurodhatah vistarād idam abravīt: nāmnāgniśikha ity api Vasudattābhidhābhavat. tasvām jātāv avātarat. esa jāto 'smi śāpatah. pitā pañcatvam āgatah, mātā mām krcchrakarmabhih. dvāv asmadgrham ekadā dūrādhvaparidhūsarau. udabhūn murajadhvanih. bhartuh smrtvā sagadgadam: Bhavanando natah, suta. drastum etad vrajāmy aham, sapātham sarvam eva tat. viprau tau vismayam gatau, he putrau nātra samsayah, sarvam vai dhāraved dhrdi. prātiśākhyam apathyata, pathitam pasyatos tayoh. dṛṣṭvā nāṭyam tathaiva tat samagram darśitam mayā. mām niścitva kathām imām

one as I am.' Then Vararuchi, to gratify Kanabhúti, who remained prostrate before him, told all his history from his birth at full length, in the following words:

Story of Vararuchi, his teacher Varsha, and his fellow-pupils Vyádi and Indradatta.

In the city of Kausambi there lived a Brahman called Somadatta, who also had the title of Agnisikha, and his wife was called Vasudattá. She was the daughter of a hermit, and was born into the world in this position in consequence of a curse; and I was born by her to this excellent Bráhman, also in consequence of a curse. Now while I was still quite a child my father died, but my mother continued to support me, as I grew up, by severe drudgery; then one day two Bráhmans came to our house to stop a night, exceedingly dusty with a long journey; and while they were staying in our house there arose the noise of a tabor, thereupon my mother said to me, sobbing, as she called to mind her husband - 'there, my son, is your father's friend Bhavananda, giving a dramatic entertainment.' I answered, 'I will go and see it, and will exhibit the whole of it to you, with a recitation of all the speeches.' On hearing that speech of mine, those Brahmans were astonished, but my mother said to them -'Come, my children, there is no doubt about the truth of what he says; this boy will remember by heart everything that he has heard once.' Then they, in order to test me, recited to me a Prátisákhya; immediately I repeated the whole in their presence, then I went with the two Brahmans and saw that play, and when I came home, I went through the whole of it in front of my mother: then one of the Brahmans, named Vyádi, having ascertained that I was able to recollect a thing on hearing it once, told

1.

Ľ

Vyādināmā tayor eko Vetasākhye pure, mātar, Abhūtām bhrātarau viprāv Tayor ekasya putro 'yam

- 5 Aham Vyādih samutpanno; Tacchokād Indradattasya Asmajjananyoś ca tatah Tenānāthau sati dhane 'py Gatau prārthavitum svāmi-
- 10 Tapahsthitau ca tatrāvām Asti Pāţalikam nāma Tatrāsti caiko Varṣākhyo Kṛtsnām vidyām, atas tatra Athāvām tat puram yātau,
- 15 Astīha mūrkho Varşākhyo Tato dolādhirūdhena Grham āvām apasyāva Mūşakaih krtavalmīkam, Vicchāvam, chadisā hīnam,
- 20 Tatra dhyānasthitam Varşam Upāgatau svas tatpatnīm Dhūsarakṣāmavapuṣam Guṇarāgāgatām tasya Praṇāmapūrvam āyābhyām

manmātuh pranato 'bravīt: Devasvāmikarambhakau atiprītau parasparam. Indradatto, 'parasya ca matpitāstamgatas tatah. pitā yāto mahāpatham, sphutitam hrdavam śuca. āvām vidvābhikānksinau kumāram tapasā tatah. sa svapne prabhur ādiśat: puram Nandasya bhūpateh, vipras, tasmād avāpsyathah yuvābhyām gamyatām iti. prechatos tatra cavayoh vipra ity avadaj janah. gatvā cittena tatkşaņam Varsasya vidhurasthiti, bhittiviślesajarjaram, janmaksetram ivāpadām. ālokvābhvantare tadā vihitātithyasatkriyām viśīrņamalināmbarām, rūpiņīm iva durgatim. tasvai so 'tha niveditah

with submissive reverence this tale to my mother.

Mother, in the city of Vetasa there were two Bráhman brothers, Deva-Swámin and Karambhaka, who loved one another very dearly, this Indradatta here is the son of one of them, and I am the son of the other, and my name is Vyádi. It came to pass that my father died. Owing to grief for his loss, the father of Indradatta went on the long journey, and then the hearts of our two mothers broke with grief; thereupon being orphans though we had wealth, and, desiring to acquire learning, we went to the southern region to supplicate the lord Kártikeya. And while we were engaged in austerities there, the god gave us the following revelation in a dream. 'There is a city called Pátaliputra, the capital of king Nanda, and in it there is a Bráhman, named Varsha, from him ye shall learn all knowledge, therefore go there.' Then we went to that city, and when we made enquiries there, people said to us: 'There is a blockhead of a Bráhman in this town, of the name of Varsha.' Immediately we went on with minds in a state of suspense, and saw the house of Varsha in a miserable condition, made a very ant-hill by mice, dilapidated by the cracking of the walls, untidy, deprived of eaves, looking like the very birth-place of misery.

Then, seeing Varsha plunged in meditation within the house, we approached his wife, who shewed us all proper hospitality; her body was emaciated and begrimed, her dress tattered and dirty; she looked like the incarnation of poverty, attracted thither by admiration for the Bráhman's virtues. Bending humbly before her, we then

Svavrttāntas ca tadbhartr-Putrau yuvām me kā lajjā? Ity uktvā sāvayoḥ sādhvī Śamkarasvāmināmātra

- 5 Madbhartā copavarşas ca Ayam mürkho daridras ca, Tena cāsya niyuktābhūt Kadācid atha samprāptā Sagudam pistaracitam
- 10 Kṛtvā mūrkhāya viprāya Śītakāle nidāghe ca Dattam na pratipadyanta Tad devaragṛhiṇyā me Tad gṛhītvāyam āyāto
- 15 Mürkhabhāvakṛtenāntar-Tataḥ svāmikumārasya Tapastuṣṭena tenāsya Sakṛcchrutadharam vipram Ity ādiṣṭaḥ sa tenaiva
- 20 Āgatyaiva ca vṛttāntam Tadā prabhṛty aviratam

maurkhvavārttā ca yā śrutā. śrūvatām kathavāmi vām, kathām etām avarnavat: nagare 'bhūd dvijottamah. tasya putrāv imāv ubhau. viparīto 'sya cānujah, svabhārvā grhaposane. prāvrt, tasyām ca yoşitah guhyarūpam jugupsitam dadaty, evam krte hi tat snānakleśaklamāpaham; itv ācāro hi kutsitah. dattam asmai sadaksinam. mayā nirbhartsito bhrśam manyunā paryatapyata. pādamūlam gato 'bhavat, sarvā vidyāh prakāśitāh. prapyaitas tvam prakasayeh, saharşo 'yam ihagatah. sarvam mahyam nyavedayat, japan dhyavams ca tisthati.

told her our circumstances, and the report of her husband's imbecility, which we heard in the city. She exclaimed — 'My children, I am not ashamed to tell you the truth; listen! I will relate the whole story,' and then she, chaste lady, proceeded to tell us the tale which follows:

There lived in this city an excellent Brahman, named Sankara Svamin, and he had two sons, my husband Varsha, and Upavarsha; my husband was stupid and poor, and his younger brother was just the opposite: and Upavarsha appointed his own wife to manage his elder brother's house. Then in the course of time, the rainy season came on, and at this time the women are in the habit of making a cake of flour mixed with molasses, of an unbecoming and disgusting shape, and giving it to any Bráhman who is thought to be a blockhead, and if they act thus, this cake is said to remove their discomfort caused by bathing in the cold season, and their exhaustion caused by bathing in the hot weather; but when it is given, Bráhmans refuse to receive it, on the ground that the custom is a disgusting one. This cake was presented by my sister-in-law to my husband, together with a sacrificial fee; he received it, and brought it home with him, and got a severe scolding from me; then he began to be inwardly consumed with grief at his own stupidity, and went to worship the sole of the foot of the god Kartikeya: the god, pleased with his austerities, bestowed on him the knowledge of all the sciences; and gave him this order — 'When thou findest a Brahman who can recollect what he has heard only once, then thou mayest reveal these' thereupon my husband returned home delighted, and when he had reached home, told the whole story to me. From that time forth, he has remained continually muttering prayers and meditating: so find you some one who can remember anything after

Atah śrutadharam kamcid Tena sarvārthasiddhir vām Śrutvaitad Varşapatnītas Dattvā hemaśatam cāsyai

- 5 Athāvām pṛthivīm bhrāntau Labdhavantau, tatah śrāntau Ekaśrutadharah prāpto Tad enam dehi, gacchāvo Iti Vyādivacah śrutvā
- 10 Sarvam samgatam evaitad,
  Tathā hi pūrvam jāte 'smin
  Gaganād evam udabhūd
  Eṣa śrutadharo jāto
  Kimca vyākaraṇam loke
- Nāmnā Vararuciś cāyam, Yad yad varam bhavet kimcid, Ata eva vivrddhe 'smin Kva sa Varşa upādhyāyo Adya yuşmanmukhāj jñātvā
- 20 Tad enam nayatam, bhrātā Iti manmātrvacanam Vyādīndradattau tām rātrim Athotsavārtham ambāyās

anvisvānavatam vuvām, bhavisvati na samsavah. tūrnam daurgatyahānaye nirgatau svas tatah purāt. na ca śrutadharam kvacit prāptāv adva grham tava. bālo 'vam tanavas tava, vidyādravinasiddhaye. manmātā sādarāvadat: asty atra pratyayo mama. nekaputre mama sphutā aśarīrā sarasvatī: vidyām Varsād avāpsyati pratisthām prāpavisvati, tat tad asmai hi rocate ity uktvā vāg upāramat. bālake cintayāmy aham bhaved? iti divāniśam, paritosas ca me parah. yuvayor eşa, kā kşatih? śrutvā tau harşanirbharau abudhvetām ksanopamām. tūrnam dattvā nijam dhanam

hearing it once, and bring him here: if you do that, you will both of you undoubtedly obtain all that you desire.

Having heard this from the wife of Varsha, and having immediately given her a hundred gold pieces to relieve her poverty, we went out of that city; then we wandered through the earth, and could not find anywhere a person who could remember what he had only heard once: at last we arrived tired out at your house to-day, and have found here this boy, your son, who can recollect anything after once hearing it: therefore give him us and let us go forth to acquire the commodity knowledge.

Having heard this speech of Vyádi, my mother said with respect, 'All this tallies completely, I repose confidence in your tale: for long ago at the birth of this my only son, a distinct spiritual voice was heard from heaven. 'A boy has been born who shall be able to remember what he has heard once; he shall acquire knowledge from Varsha, and shall make the science of grammar famous in the world, and he shall be called Vararuchi by name, because whatever is excellent, shall please him.' Having uttered this, the voice ceased. Consequently, ever since this boy has grown big, I have been thinking, day and night, where that teacher Varsha can be, and to-day I have been exceedingly gratified at hearing it from your mouth. Therefore take him with you: what harm can there be in it, he is your brother?' When they heard this speech of my mother's, those two, Vyádi and Indradatta, overflowing with joy, thought that night but a moment in length. Then Vyádi quickly gave his own wealth to my mother to provide a feast, and desiring that I should be qualified to read the Vedas, invested

Vyādinaivopanīto 'hani Tato mātrābhyanujñātam Mām ādāva nijotsāha-Manyamānau ca Kaumāram

- 5 Vvādīndradattau tarasā Atha kramena Varsasva Skandaprasādam āyāntam Krtvāsmān agrato 'nvedvur Varşopādhyāya omkāram
- 10 Tadanantaram evāsya Adhyapayitum asmāms ca Sakrechrutam mayā tatra, Trihśrutam cendradattena
- 15 Sapadi vilasadantar-Kim idam iti samantād Stutimukharamukhaśrīr

vedārhatvam mamecchatā. kathanicid ruddhabāspavā śamitāśesatadvyatham puspitam tadanugraham nagarvāh prasthitau tatah. vavam prāptā grham guroh. mūrtam mām so 'py amanyata. upavistah sucau bhuvi akarod divvayā girā. vedāh sāngā upasthitāh, pravrtto 'bhūd asau tatah. dvihśrutam Vyādinā tathā, gurunoktam agrhyata.

Dhvanim atha tam apūrvam divyam ākarnya sadyah vismayo vipravargah drastum abhyetya Varşanı arcati sma pranāmaih.

Kimapi tad avalokva tatra citram Pramadavaśan na param tadopavarsah Api vitatamahotsavah samagrah 20 Samajani Pātaliputrapauralokah. Rājāpi tam Giriśasūnuvaraprabhāvam Alokya tasya paritosam upetya Nandah Varsasya veśma vasubhih sa kilādareņa Tatkālam eva samapūrayad unnataśrih. 25 Iti kathāpīthalambake dvitīyas tarangah.

me with the Bráhmanical thread. Then Vyádi and Indradatta took me, who managed by my own fortitude to control the excessive grief I felt at parting, while my mother in taking leave of me could with difficulty suppress her tears, and considering that the fayour of Kartikeya towards them had now put forth blossom, set out rapidly from that city; then in course of time we arrived at the house of the teacher Varsha: he too considered that I was the favour of Kartikeya arrived in bodily form. day he placed us in front of him, and sitting down in a consecrated spot, he began to recite the syllable Om with heavenly voice. Immediately the Vedas with the six supplementary sciences rushed into his mind, and then he began to teach them to us; then I retained what the teacher told us after hearing it once, Vyádi after hearing it twice, and Indradatta after hearing it three times: then the Brahmans of the city hearing of a sudden that divine sound, came at once from all quarters with wonder stirring in their breasts to see what this new thing might be; and with their reverend mouths loud in his praises honoured Varsha with low bows. Then beholding that wonderful miracle, not only Upavarsha, but all the citizens of Pataliputra kept high festival. Moreover the king Nanda of exalted fortune, seeing the power of the boon of the son of Siva, was delighted, and immediately filled the house of Varsha with wealth, shewing him every mark of respect.

Evam uktvā Vararucih Kāṇabhūtau vane tatra Kadācid yāti kāle 'tha Iti Varşa upādhyāyah

- 5 Idam evamvidham kasmān Sarasvatyāś ca Laksmyāś ca? Tac chrutvā so 'bravīd asmāñ: Tīrtham Kanakhalam nāma Yatra Kāñcanapātena
- 10 Uśīnaragiriprasthād
  Dākṣiṇātyo dvijah kaścit
  Tatrāsīt, tasya cātraiva
  Kālena svar gate tasmin
  Sthānam Rājagṛham nāma
- 15 Tatra cādhītavidyās te Yayuh svāmikumārasya Tatra te Ciñcinīm nāma Gatvā Bhojikasamjñasya Sa ca kanyā nijās tisras
- 20 Tapase 'nanyasamtāno Atha teṣām nivasatām Avagrahakṛtas tīvro

śrnyaty ekagramanase punar evedam abravīt: krte svādhvāvakarmani prsto 'smābhih krtāhnikah: nagaram ksetratām gatam tad upādhyāva kathyatām. chrnutaitatkathām imām. Gangādvāre 'sti pāvanam, Jāhnavī devadantinā bhittvā tam avatāritā. tapasyan bhāryayā saha jāyante sma trayah sutāh. sabhārve te ca tatsutāh iagmur vidvārianecchavā. trayo 'py anathyaduhkhitah darśane Daksinapatham. nagarīm ambudhes tațe viprasya nyavasan grhe. tebhyo dattvā dhanāni ca Gangām yāti sma Bhojikah. tatra śvaśuraveśmani durbhiksah samajāvata.

### Chapter III.

Having thus spoken while Kanabhúti was listening with intent mind, Vararuchi went on to tell his tale in the wood.

It came to pass in the course of time, that one day, when the reading of the Vedas was finished, the teacher Varsha, who had performed his daily ceremonies, was asked by us, 'How comes it that such a city as this has become the home of Sarasvati and Lakshmi, tell us that, O teacher.' Hearing this, he bade us listen, for that he was about to tell the history of the city.

Story of the founding of the city of Pátaliputra.

There is a sanctifying place of pilgrimage, named Kanakhala, at the point where the Ganges issues from the hills, where the sacred stream was brought down from the table-land of mount Usinara, by Kanchanapata the elephant of the gods, having cleft it asunder. In that place lived a certain Brahman from the Deccan, performing austerities in the company of his wife, and to him were born there three sons. In the course of time he and his wife went to heaven, and those sons of his went to a place named Rajagriha, for the sake of acquiring learning. And having studied the sciences there, the three, grieved at their unprotected condition, went to the Deccan in order to visit the shrine of the god Kartikeya. Then they reached a city named Chinchini on the shore of the sea, and dwelt in the house of a Brahman named Bhojika, and he gave them his three daughters in marriage, and bestowed on them all his wealth, and having no other children, went to the Ganges to perform austerities. And while they were living there in the house of their father-in-law, a terrible famine arose

Tena bhāryāḥ parityajya Spṛśanti na nṛśamsānām Tatas tu madhyamā tāsām Bhavanam Yajñadattasya

- 5 Tatra tasthur nijān bhartīn Āpady api satīvrttam Kālena madhyamā cātra Anyonyātiśayāt tasmin Kadācid vyomamārgena
- 10 Ankasthā Skandajananī
  Deva pasya sisāv asmin
  Baddhasnehā dadhaty āsām:
  Tat tathā kuru yenāyam
  Ity uktah priyayā devo
- 15 Anugrhņāmy amum, pūrvam Ārādhito 'smi, tenāyam Etajjāyā ca sā jātā Mahendravarmaņah putrī Ity uktvā sa vibhuh svapne
- 20 Nāmnā Putraka evāyam Asya suptaprabuddhasya Suvarnalaksam bhavitā, Tatah suptotthite tasmin

sādhvīs tās te trayo yayuh; hrdavam bandhubuddhavah. sagarbhābhūt, tatas ca tāh pitrmitrasya śiśriyuh. dhyavantyah klistavrttavah. kim muncanti kulastrivah? tāsām putram asūta sā, snehaś casam avardhata. viharantam Maheśvaram tam drstvā sadavāvadat: netās tisro 'pi vositah eşo 'smañ jīvayed iti, etā bālo 'pi jīvayet. varadah sa jagāda tām: sabhārvenāmunā vatah bhogartham nirmito bhuvi. Pātalī nāma bhūpateh bhāryāsyaiva bhavisyati. sādhvīs tisro jagāda tāh: vusmākam bālaputrakah, śīrsānte ca dine dine rājā cāyam bhavişyati. bāle tāh prāpya kāncanam

produced by drought, thereupon the three Brahmans fled, abandoning their virtuous wives, (since no care for their families touches the hearts of cruel men,) then the middle one of the three sisters was found to be pregnant; and those ladies repaired to the house of Yajnadatta a friend of their father's: there they remained in a miserable condition, thinking each on her own husband, (for even in calamity women of good family do not forget the duties of virtuous wives). Now in course of time the middle one of the three sisters gave birth to a son, and they all three yied with one another in love towards him. So it happened once upon a time that, as Siya was roaming through the air, the mother of Skanda who was reposing on Siva's breast, moved with compassion at seeing their love for their child, said to her husband, 'My lord, observe, these three women feel great affection for this boy, and place hope in him, trusting that he may some day support them; therefore bring it about that he may be able to maintain them, even in his infancy.' Having been thus entreated by his beloved, Siva, the giver of boons, thus answered her: I adopt him as my protégé, for in a previous birth he and his wife propitiated me, therefore he has been born on the earth to reap the fruit of his former austerities; and his former wife has been born again as Pátalí the daughter of the king Mahendravarman, and she shall be his wife in this birth also. Having said this, that mighty god told those three virtuous women in a dream, - 'This young son of yours shall be called Putraka; and every day when he awakes from sleep, a hundred thousand gold pieces shall be found under his pillow, and at last he shall become a king.' Accordingly, when he woke up from

Yajñadattasutāh sādhvyo Atha tena suvarņena Babhūva Putrako rājā, Kadācid Yajñadatto 'tha

- 5 Rājan, durbhikṣadoṣeṇa Tat sadā dehi viprebhyo Brahmadattakathām caitām Vārāṇasyām abhūt pūrvam So 'paśyad dhamsayugalam
- 10 Visphuratkanakacchāyam Vidyutpuñjam ivākāņdam Punas taddarśanotkaņthā Yathā nṛpatisaukhyeşu Mantribhih saha sammantrya
- 15 Sa rājā svamate kāntam, Tatah kālena tau prāptau Viśvastau cāpi papraccha Vyaktavācau tatas tau ca Purā janmāntare kākāv
- 20 Balyartham yudhyamānau ca Vinipatya vipannau svas Jātau jātismarāv āvām

nananduh phalitavratāh. vrddhakośo 'cirena sah tapo'dhīnā hi sampadah. rahah Putrakam abravit: kvāpi te pitaro gatāh. venāvānti niśamva te. kathayamy atra te, śrnu. Brahmadattābhidho nṛpah, prayātam gagane niśi rājahamsaśatair vṛtam sitābhraparivestitam. tathāsva vavrdhe tatah. na babandha ratim kvacit. tataś cakarayat sarah prāņinām cābhayam dadau. hamsau rājā dadarśa sah, haime vapusi kāranam. hamsau rājānam ūcatuh: āvām jātau, mahīpate. punye śūnye Śivalaye tatsthānadronikāntare; hamsau hemamayau tatah.

sleep, those virtuous daughters of Yajnadatta found the gold and rejoiced that their vows and prayers had brought forth fruit. Then by means of that gold Putraka having in a short time accumulated great treasure, became a king, for good fortune is the result of austerities. Once upon a time Yajnadatta said in private to Putraka, — 'King, your father and uncles have gone away into the wide world on account of a famine, therefore give continually to Brahmans, in order that they may hear of it and return: and now listen, I will tell you the story of Brahmadatta.

Story of king Brahmadatta.

There lived formerly in Benares a king named Brahmadatta. He saw a pair of swans flying in the air at night. They shone with the lustre of gleaming gold, and were begirt with hundreds of white swans, and so looked like a sudden flash of lightning, surrounded by white clouds. And his desire to behold them again kept increasing so mightily that he took no pleasure in the delights of royalty. And then having taken counsel with his ministers he caused a fair tank to be made according to a design of his own, and gave to all living creatures security from injury. In a short time he perceived that those two swans had settled in that lake, and when they had become tame he asked them the reason of their golden plumage. And then those swans addressed the king with an articulate voice. 'In a former birth, O king, we were born as crows; and when we were fighting for the remains of the daily offering in a holy empty temple of Siva, we fell down and died within a sacred vessel belonging to that sanctuary, and consequently we have been born as golden swans with a remembrance of our former birth'; — having heard this the king gazed on them to his heart's content, and derived

Tac chrutvā tau yathākāmam Ato 'nanyādrśād eva Ity ukto Yajñadattena Śrutvā pradānavārttām tām Parijāstāh parāta lakamīm

- 5 Parijňātāḥ parāṁ lakṣmīṁ Āścaryam aparityājyo Avivekāndhabuddhīnāṁ Kālena rājyakāmās te Ninyus taddarśanavyājād
- 10 Vadhakān sthāpayitvā ca
  Tam ūcuḥ: pūrvam ekas tvam
  Tataḥ praviṣto viśvāsāt
  Puruṣān Putrako 'pṛcchat:
  Pitṛbhis te prayuktāḥ smaḥ
- 15 Tatas tān mohitān devyā
  Dadāmy etad anargham vo
  Mām muñcata, karomy atra
  Evam astv iti tat tasmād
  Hatah Putraka ity ūcus
- 20 Tataḥ pratinivṛttās te Mantribhir drohino buddhvā; Atrāntare sa rājāpi Viveśa Vindhyakāntāram

paśyan rājā tutosa sah. pitrn dānād avāpsvasi. Putrakas tat tathākarot. āvavus te dvijātavah, patnīś ca saha lebhire. drstanastāpadām api svānubhāvo durātmanām. Putrakam tam jighāmsavah dvijā Vindhyanivāsinīm, devigarbhagrhantare paśya devim, vrajantaram. sa dṛṣṭvā hantum udyatān kasmān nihatha mām iti. svarnam dattveti cābruvan, buddhimān Putrako 'vadat: ratnālamkaraņam nijam, nodbhedam, yami düratah. grhītvā vadhakā gatāh, tat pitrnām puro mrsā. hatā rājyārthino dvijāh krtaghnānām sivam kutah? Putrakah satyasamgarah viraktah sveşu bandhuşu.

great pleasure from watching them.

'Therefore you will gain back your father and uncles by an unparalleled gift.' When Yajnadatta had given him this advice, Putraka did as he recommended; when they heard the tidings of the distribution those Brahmans arrived: and when they were recognized they had great wealth bestowed on them, and were reunited to their wives. Strange to say, even after they have gone through calamities, wicked men having their minds blinded by want of discernment, are unable to put off their evil nature. After a time they hankered after royal power, and being desirous of murdering Putraka they enticed him under pretext of a pilgrimage to the temple of Durga: and having stationed assassins in the inner sanctuary of the temple, they said to him, 'First go and visit the goddess alone, step inside.' Thereupon he entered boldly, but when he saw those assassins preparing to slay him, he asked them why they wished to kill him. replied, 'We were hired for gold to do it by your father and uncles.' Then the discreet Putraka said to the assassins, whose senses were bewildered by the goddess, 'I will give you this priceless jewelled ornament of mine. Spare me, I will not reveal your secret; I will go to a distant land.' The assassins said, 'So be it,' and taking the ornament they departed, and falsely informed the father and uncles of Putraka that he was slain. Then those Brahmans returned and endeavoured to get possession of the throne, but they were put to death by the ministers as traitors. How can the ungrateful prosper?

In the meanwhile that king Putraka, faithful to his promise, entered the impassable wilds of the Vindhya, disgusted with his relations: as he wandered about he saw two

Bhraman dadarśa tatrāsau Puruṣau dvau, tatas tau sa Mayāsurasutāv āvām, Idam bhājanam eṣā ca

- 5 Etannimittam yuddham nau, Etat tadvacanam śrutvā Kiyad etad dhanam pumsas, Pāduke paridhāyaite Yaştyā yal likhyate kimcit
- 10 Bhājane yo ya āhāraś
  Tac chrutvā Putrako 'vādīt:
  Dhāvan balādhiko yah syāt
  Evam astv iti tau mūdhau
  Adhyāsyodapatad vyoma
- 15 Atha dūram kṣaṇād gatvā Ākarṣikākhyām, tasyām ca Vañcanapravaṇā veśyā, Vaṇijo dhanalubdhāś ca, Iti samcintayan prāpa
- 20 Jīrņam, tadantare caikām Pradānapūrvam samtosya Uvāsālaksitas tatra Kadācit sātha samprītā Cintā me putra yad bhāryā

bāhuvuddhaikatatparau prstavān kau vuvām iti. tadīvam cāsti nau dhanam, yaştir ete ca pāduke, vo balī sa hared iti. hasan provāca Putrakah: tatas tau samavocatām: khecaratvam avapvate, satyam sampadyate hi tat, cintyate sa sa tisthati. kim yuddhenastv ayam panah: sa evaitad dhared iti. dhāvitau, so 'pi pāduke grhītvā yaştibhājane. dadarśa nagarim śubhām nabhaso 'vatatāra sah. dvijā matpitaro vathā, kasva gehe vasāmv aham? sa rājā vijanam grham vrddhām yoşitam aiksata. tām vrddhām ādrtas tavā Putrakah śīrnasadmani. vrddhā Putrakam abravīt: nānurūpā tava kvacit.

heroes engaged heart and soul in a wrestling-match, and he asked them who they were. They replied, 'We are the two sons of the Asura Maya, and his wealth belongs to us, this vessel, and this stick, and these shoes; it is for these that we are fighting, and whichever of us proves the mightier is to take them.' When he heard this speech of theirs, Putraka said with a smile - 'That is a fine inheritance for a man.' Then they said — 'By putting on these shoes one gains the power of flying through the air; whatever is written with this staff turns out true; and whatever food a man wishes to have in the vessel is found there immediately.' When he heard this, Putraka said -'What is the use of fighting? make this agreement, that whoever proves the best man in running shall possess this wealth.' Those simpletons said — 'Agreed' — and set off to run, while the prince put on the shoes and flew up into the air, taking with him the staff and the vessel; then he went a great distance in a short time and saw beneath him a beautiful city named Akarshika and descended into it from the sky. He reflected with himself; 'hetæræ are prone to deceive, Brahmans are like my father and uncles, and merchants are greedy of wealth; in whose house shall I dwell?' Just at that moment he reached a lonely dilapidated house, and saw a single old woman in it; so he gratified that old woman with a present, and lived unobserved in that broken down old house, waited upon respectfully by the old woman.

Once upon a time the old woman in an affectionate mood said to Putraka — 'I am grieved, my son, that you have not a wife meet for you. But here there is

Iha rājñas tu tanayā Upary antahpure sā ca Etad vṛddhāvacas tasya Viveśa tenaiva pathā

- 5 Drastavyā sā mayādyaiva Niśāyām nabhasā tatra Praviśya so 'driśrngāgra-Antahpure dadaršātha Sevyamānām aviratam
- 10 Jitvā jagad idam śrāntām Katham prabodhayāmy etām? Ity akasmād bahis tāvad Ālingya madhurahumkṛtim s Yad bodhayanti suptām,
- 15 Śrutvaivaitadupodghātam Ālilinga sa tām kāntām, Paśyantyās tam nṛpam tasyā Abhūd anyonyasammardo Athālāpe kṛte vṛtte
- 20 Avardhata tayoh prītir Āmantryātha vadhūm utkām Āyayau paścime bhāge Ittham pratinišam tatra Sambhogacihnam Pātalvā

Pāṭalīty asti kanyakā,
ratnam ity abhirakṣyate.
dattakarṇasya śṛṇvataḥ
labdharandhro hṛdi Smaraḥ.
kānteti kṛtaniścayaḥ
pādukābhyām jagāma saḥ.
tuṅgavātāyanena tām
suptām rahasi Pāṭalīm,
candrakāntyāṅgalagnayā,
mūrtām śaktim Manobhuvaḥ.
iti yāvad acintayat,
yāmikaḥ puruṣo jagau:
alasonmiṣadīkṣaṇām rahaḥ kāntām
janmani yūnām tad eva phalam.

angair utkampaviklavaih prābudhyata tataś ca sā. lajjākautukayor dṛśi racayantyām gatāgatam. Gāndharvodvāhakarmaṇi dampatyor, na tu yāminī. tadgatenaiva cetasā tad vṛddhāveśma Putrakaḥ. kurvāṇe 'smin gatāgatam rakṣibhir dṛṣṭam ekadā.

a maiden named Pátalí, the daughter of the king, and she is preserved like a jewel in the upper story of a seraglio.' While he was listening to this speech of hers with open ear, the god of love found an unguarded point, and entered by that very path into his heart. He made up his mind that he must see that damsel that very day, and in the night flew up through the air to where she was, by the help of his magic shoes. He then entered by a window, which was as high above the ground as the peak of a mountain, and beheld that Patali, asleep in a secret place in the seraglio, continually bathed in the moonlight that seemed to cling to her limbs: as it were the might of love in fleshly form reposing after the conquest of this world. While he was thinking how he should awake her, suddenly outside a watchman began to chant; 'Young men obtain the fruit of their birth, when they awake the sleeping fair one, embracing her as she sweetly scolds, with her eyes languidly opening.' On hearing this encouraging prelude, he embraced that fair one with limbs trembling with excitement, and then she awoke. When she beheld that prince, there was a contest between shame and love in her eye, which was alternately fixed on his face and averted. When they had conversed together, and gone through the ceremony of the Gándharva marriage, that couple found their love continually increasing, as the night waned away. Then Putraka took leave of his sorrowing wife, and with his mind dwelling only on her went in the last watch of the night to the old woman's house. So every night the prince kept going backwards and forwards, and at last the intrigue was discovered by the guards

Tais tad āveditam tasyāh Güdham antahpure tatra Tayā ca tasya prāptasya Putrakasya prasuptasya

5 Prātas tavā ca vijnapto So 'bhijñānāc ca taih prāptah Ānīto rājanikatam Pādukābhyām kham utpatya Viditau svas, tad uttistha,

10 Ity anke Patalim krtva Atha Gangatatanikate Pātraprabhāvajātair Alokitaprabhāvah Yastyā lilekha tatra sa

15 Tatra sa rājā bhūtvā Namavitvā tam svasuram Nāmnā Pātaliputram,

20

pituh, so 'pi niyuktavān niśi nārīm avekşitum. tatrābhijňānasiddhaye nyastam vāsasy alaktakam. rājā cārān vyasarjavat, Putrako jīrnaveśmanah kupitam vīksya tam nrpam Pāţalīmandire 'viśat. gacchāvah pādukāvaśāt jagāma nabhasā tatah.

gaganād avatīrva sa priyām śrāntām āhārair nandavāmāsa. Pātalyā Putrako 'rthitas ca tatah nagaram caturangabalayuktam. mahāprabhāve ca satyatām prāpte śaśāsa prthyīm samudrāntām. Tad idam divyam nagaram māyāracitam sapauram, ata eva kşetram Lakşmisarasvatyoh.

Iti Varşamukhād imām apūrvām Vayam ākarnya kathām atīva citrām Cirakālam abhūma Kānabhūte Vilasadvismavamodamānacittāh. Iti kathāpīthalambake trtīyas tarangah.

of the seraglio, accordingly they revealed the matter to the lady's father, and he appointed a woman to watch secretly in the seraglio at night. She, finding the prince asleep, made a mark with red lac upon his garment to facilitate his recognition. the morning she informed the king of what she had done, and he sent out spies in all directions, and Putraka was discovered by the mark and dragged out from the dilapidated house into the presence of the king. Seeing that the king was enraged, he flew up into the air with the help of the shoes, and entered the palace of Páțali. He said to her, - 'We are discovered, therefore rise up, let us escape with the help of the shoes,' and so taking Pátalí in his arms he flew away from that place through the Then descending from heaven near the bank of the Ganges, he refreshed his weary beloved with cakes provided by means of the magic vessel. When Patali saw the power of Putraka she made a request to him, in accordance with which he sketched out with the staff a city furnished with a force of all four arms. In that city he established himself as king, and his great power having attained full development, he subdued that father-in-law of his, and became ruler of the sea-engirdled earth. This is that same divine city, produced by magic, together with its citizens; hence it bears the name of Pátalíputra, and is the home of wealth and learning.

When we heard from the mouth of Varsha the above strange and extraordinarily marvellous story, our minds, O Kánabhúti, were for a long time delighted with thrilling wonder.

Ity ākhyāya kathām madhye Punar Vararucis tasmai Evam Vyādīndradattābhyām Prāpto 'ham sarvavidyānām

- 5 Indrotsavam kadācic ca Kanyām ekām apasyāma, Indradatto mayā pṛṣṭas Upavarṣasutā seyam Sā sakhībhis ca mām jñātvā
- 10 Karşanti manmanah krechrād Pūrņacandramukhi, nila-Mrņālanālalalita-Kambukanthi, pravālābha-Smarabhūpatisaundarya-
- 15 Tatah Kāmaśarāpāta-Niśi tasyām abhūn nidrā Kathamcil labdhanidro 'ham Śuklāmbaradharām divyām Pūrvabhāryopakośā te
- 20 Kamcid icchaty, ataś cintā
  Aham sadā śarīrāntarTvadduḥkham notsahe drastum,
  Tataḥ prabuddho jātāstho

Vindhvāntah Kānabhūtave prakrtārtham avarnavat: saha tatra vasan kramāt pāram utkrāntaśaiśavah. preksitum nirgatā vayam Kāmasyāstram asāyakam. tatah kevam bhaved iti Upakośeti so 'bravit. prītipeśalaya drśā agacchad bhavanam nijam, nīrajottamalocanā, bhujā, pīnastanojjvalā, radanacchadasobhinī, mandirevendirāparā. nirbhinne hrdave na me tadbimbosthapipāsayā. apaśyam rajaniksaye striyam, sā mām abhāşata: gunajňa naparam patim putra kāryātra na tvayā. vāsinī te Sarasvatī ity uktvāntarhitābhavat. gatvātistham aham sanaih

# Chapter IV.

Having related this episode to Kánabhúti in the Vindhya forest, Vararuchi again resumed the main thread of his narrative.

While thus dwelling there with Vyádi and Indradatta, I gradually attained perfection in all sciences, and emerged from the condition of childhood. Once on a time when we went out to witness the festival of Indra, we saw a maiden looking like some weapon of Cupid, not of the nature of an arrow. Then, Indradatta, on my asking him who that lady might be, replied, - 'She is the daughter of Upavarsha, and her name is Upakośá, and she found out by means of her handmaids who I was, and drawing my soul after her with a glance made tender by love, she with difficulty managed to return to her own house. She had a face like a full moon, and eyes like a blue lotus, she had arms graceful like the stalk of a lotus, and a lovely full bosom; she had a neck marked with three lines like a shell, and magnificent coral lips; in short she was a second Lakshmi, so to speak, the store-house of the beauty of king Cupid. Then my heart was cleft by the stroke of love's arrow, and I could not sleep that night through my desire to kiss her bimba lip. Having at last with difficulty gone off to sleep, I saw, at the close of night, a celestial woman in white garments; she said to me - 'Upakośá was thy wife in a former birth; as she appreciates merit, she desires no one but thee, therefore, my son, thou oughtest not to feel anxious about this matter. I am Sarasyatí that dwell continually in thy frame, I cannot bear to behold thy grief.' When she had said this, she disappeared. Then I woke Dayitāmandirāsanna-Athāgatya samākhyātam Udgāḍham Upakośāyā Tato 'ham dvigunībhūta-

- 5 Adattām gurubhih sveccham Varam hi mṛtyur nākīrtis, Gurubhir yadi budhyeta Tad etat kuru bhadre tvam, Tac chrutvā sā gatā sakhyā
- 10 Tayā tat kathitam bhartur Tena bhrātuś ca Varşasya, Vivāhe niścite gatvā Varṣācāryanideśena Athopakośā vidhivat
- 15 Tato mātrā gṛhiṇyā ca Atha kālena Varṣasya Tatraikaḥ Pāṇinir nāma Sa śuśrūṣāparikliṣṭaḥ Agacchat tapase khinno
- 20 Tatra tīvreņa tapasā
  Sarvavidyāmukham tena
  Tatas cāgatya mām eva
  Pravṛtte cāvayor vāde
  Aṣṭame 'hni mayā tasmiñ

bālacūtataror adhah. tatsakhvā mannibandhanam navānangavijrmbhitam. tāpas tām evam abravam: Upakośam katham bhaje? tat sakhihrdayam tava tat kadācic chivam bhavet. tām sakhīm mām ca jīvava. mātuh sarvam nyavedayat, Upavarsasya tatksanam, tena tac cābhinanditam. Vyādir ānayati sma tām Kauśambya jananim mama. pitrā me pratipāditā, samam tatrāvasam sukham. śisyayargo mahān abhūt, jadabuddhitaro 'bhavat. presito Varsabhāryayā vidyākāmo Himālayam. tositād induśekharāt prāptam vyākaranam navam. vādāvāhvavate sma sah, prayātāh sapta vāsarāh. jite tatsamanantaram

up and somewhat encouraged I went slowly and stood under a young mange tree near the house of my beloved; then her confidante came and told me of the ardent attachment of Upakośá to me, the result of sudden passion: then I with my pain doubled, said to her, 'How can I obtain Upakośá unless her natural protectors willingly bestow her upon me? For death is better than dishonour; so if by any means your friend's heart became known to her parents, perhaps the end might he prosperous.

'Therefore bring this about, my good woman, save the life of me and of thy friend.' When she heard this, she went and told all to her friend's mother, she immediately told it to her husband Upavarsha, he to Varsha his brother, and Varsha approved of the match. Then, my marriage having been determined upon, Vyádi by the order of my tutor went and brought my mother from Kausámbí; so Upakosá was bestowed upon me by her father with all due ceremonies, and I lived happily in Pátaliputra with my mother and my wife.

Now in course of time Varsha got a great number of pupils, and among them there was one rather stupid pupil of the name of Panini; he, being wearied out with service, was sent away by the preceptor's wife, and being disgusted at it and longing for learning, he went to the Himálaya to perform austerities: then he obtained from the god, who wears the moon as a crest, propitiated by his severe austerities, a new grammar, the source of all learning. Thereupon he came and challenged me to a disputation, and seven days passed away in the course of our disputation; on the eighth

Nabhahsthena mahāghoro Tena pranastam Aindram tad Jitāh Pāņininā sarve Atha samjātanirvedah 5 Haste Hiranyaguptasya Uktvā tac copakośāvai Tapobhir ārādhavitum Upakośā hi me śrevah Atisthat pratyaham snāntī 10 Ekadā sā madhau prāpte Pratipaccandralekheva Snātum tripathagām yāntī Dandādhipatinā caiva Tatksanāt te gatāh sarve 15 Sāpi tasmin dine snāntī Āgacchantīm ca sāyam tām Agrahīd, atha sāpy enam Abhipretam idam bhadra Kimty aham satkulotpannā, 20 Katham evam pravarteya? Tataś ca dhruvam aśreyas Tasmān madhūtsavāksipta-Āgantavyam dhruvam rātreh

humkārah Sambhunā krtah, asmadvyākaraņam bhuvi, mūrkhībhūtā vayam punah. svagrhasthitave dhanam vidhāva vanijo nijam gatavān asmi Śamkaram nirāhāro Himālayam. kānksantī nijamandire Gangāvām nivatavratā. kşāmā pāndumanoramā ianalocanahārinī drstā rājapurodhasā kumārasacivena ca. Smarasāvakalaksvatām, kathamapy akaroc ciram. kumārasacivo hathāt avocat pratibhāvatī: vathā tava tathā mama, pravāsasthitabhartrkā. paśyet ko'pi kadācana, tvayā saha bhaven mama. pauraloke grham mama prathame prahare tvavā.

day he had been fairly conquered by me, but immediately afterwards a terrible menacing sound was uttered by Siva in the firmament; owing to that our Aindra grammar was exploded in the world, and all of us, being conquered by Panini, became accounted fools. Accordingly full of despondency I deposited in the hand of the merchant Hiranyadatta my wealth for the maintenance of my house, and after informing Upakośa of it, I went fasting to mount Himálaya to propitiate Śiva with austerities.

Story of Upakośá and her four lovers.

Upakośá on her part anxious for my success, remained in her own house, bathing every day in the Ganges, strictly observing her vow. One day, when spring had come, she being still beautiful, though thin and slightly pale, and charming to the eyes of men, like the streak of the new moon, was seen by the king's domestic chaplain while going to bathe in the Ganges, and also by the head magistrate, and by the prince's minister; and immediately they all of them became a target for the arrows of love. It happened too somehow or other that she took a long time bathing that day, and as she was returning in the evening, the prince's minister laid violent hands on her, but she with great presence of mind said to him, 'Dear Sir, I desire this as much as you, but I am of respectable family, and my husband is away from home. How can I act thus? Some one might perhaps see us, and then misfortune would befall you as well as me. Therefore you must come without fail to my house in the first watch of the night of the spring-festival when the citizens are all excited.' When she had said this, and pledged herself, he let her go, but, as chance would have it,

Ity uktvā kṛtasamdhā sā Yāvat kimcid gatā tāvan Tasyāpi tatraiva dine Samketakam dvitīyasmin

- 5 Muktām kathamcit tenāpi Daņdādhipo ruņaddhi sma Atha tasyāpi divase Samketakam triyāmāyām Daivāt tenāpi nirmuktā
- 10 Kartavyām sā svacetīnām Varam patyau pravāsasthe Na tu rūpāramalloka-Iti samcintayantī ca Śocantī svam vapuh sādhvī
- 15 Prātar brāhmaņapūjārtham Cetī Hiraņyaguptasya Āgatya so 'pi tām evam Bhajasva mām, tato bhartr-Tac chrutvā sākşirahitām
- 20 Vanijam pāpam ālokya Tasyām evātra samketam Śeṣe pativratā yāme 'Tataḥ sākārayad bhūri Kastūrikādisamyuktam

tena ksiptā vidher vasāt niruddhā sā purodhasā. tadvad eva tavā niśi prahare parvakalpvata. pravātām kimcid antaram trtīvas tām suvihvalām. tasmin neva tathaiva sā trtīve prahare vyadhāt. sakampā grham āgatā samvidam svairam abravīt. maranam kulavositah locanāpātapātratā, smarantī mām nināya sā nirāhāraiva tām niśām. vyasarji vanijas tayā kimcin mārgavitum dhanam. ekānte vanig abravīt: sthāpitam te dadāmi tat. matvā bhartrdhanasthitim khedāmarşakadarthitā rātrau tasyāpi paścime sākarod, atha so 'gamat. cetībhih kundakasthitam kajjalam tailamiśritam,

she had not gone many steps further, before she was stopped by the king's domestic She made a similar assignation with him also for the second watch of the same night; and so he too was, though with difficulty, induced to let her go; but, after she had gone a little further, up comes a third person, the head magistrate, and detains the trembling lady. Then she made a similar assignation with him too for the third watch of the same night, and having by great good fortune got him to release her, she went home all trembling, and of her own accord told her handmaids the arrangements she had made, reflecting, 'Death is better for a woman of good family when her husband is away, than to meet the eyes of people who lust after beauty.' Full of these thoughts and regretting me, the virtuous lady spent that night in fasting, lamenting her own beauty. Early the next morning she sent a maid-servant to the merchant Hiranyagupta to ask for some money in order that she might honour the Bráhmans: then that merchant also came and said to her in private, 'Shew me love, and then I will give you what your husband deposited.' When she heard that, she reflected that she had no witness to prove the deposit of her husband's wealth, and perceived that the merchant was a villain, and so tortured with sorrow and grief, she made a fourth and last assignation with him for the last watch of the same night; so he went away. In the meanwhile she had prepared by her handmaids in a large vat lamp-black mixed with oil and scented with musk and other perfumes, and she made ready four pieces of rag anointed with it, and she caused to be made a large

Talliptās celakhaņdās ca Maňjūṣā kāritā cābhūt Atha tasmin mahāveṣo Āyayau prathame yāme

- 5 Alakşitam praviştam tam Asnātam na sprsāmi tvām, Angīkurvan sa tan mūdhas Abhyantaragrham guptam Grhītvā tatra tasyāntar-
- 10 Celakhandam tam ekam ca Āśirahpādam angeşu Abhyangabhangyā pāpasya Atişthan mardayantyas tat Tāvad dvitīye prahare
- 15 Mitram Vararuceh prāptah Tad iha pravišety uktvā Kumārasacivam nagnam Nicikṣipur, athābadhnan So 'pi snānanibhān nītas
- 20 Tathaiva hṛtavastrādis Celakhaṇḍadharas tāvac Yāvat tṛtīye prahare Tadāgamanajāc caiva Ādyavat so 'pi nikṣipto
- 25 Tasya dattvārgalam tābhih

catvāro vihitās tayā, sthūlā sabahirargalā. vasantotsavavāsare kumārasacivo niśi. Upakośedam abravit: tat snāhi, praviśāntaram. cetikābhih praveśitah andhakāramayam tatah. vastrāny ābharanāni ca dattvāntarvāsasah krte tābhis tat tailakajjalam nyastam ghanam apasyatah. pratyangam yavad asya tah, sa purodhā upāgamat. kimapy eşa purohitah, cetvas tās tam tathāvidham manjūsavam sasambhramam nargalena bahiś ca tām. tamasy antah purohitah tailakajjalamardanaih cețikābhir vimohitah, dandādhipatir āgamat. cetībhih sahasā bhavāt manjūsayam purohitah. snānavyājāt praveśva sah

trunk with a fastening outside. So on that day of the spring-festival the prince's minister came in the first watch of the night in gorgeous array. When he had entered without being observed Upakośá said to him, 'I will not receive you until you have bathed, so go in and bathe.' The simpleton agreed to that, and was taken by the handmaids into a secret dark inner apartment. There they took off his under-garments and his jewels, and gave him by way of an under-garment a single piece of rag, and they smeared the rascal from head to foot with a thick coating of that lamp-black and oil, pretending it was an unguent, without his detecting it. While they continued rubbing it into every limb, the second watch of the night came and the chaplain arrived, the handmaids thereupon said to the minister, - 'here is the king's chaplain come, a great friend of Vararuchi's, so creep into this box' - and they bundled him into the trunk, just as he was, all naked, with the utmost precipitation: and then they fastened it outside with a bolt. The priest too was brought inside into the dark room on the pretence of a bath, and was in the same way stripped of his garments and ornaments, and made a fool of by the handmaids by being rubbed with lamp-black and oil, with nothing but the piece of rag on him, until in the third watch the chief magistrate arrived. The handmaids immediately terrified the priest with the news of his arrival, and pushed him into the trunk like his predecessor. After they had bolted him in, they brought in the magistrate on the pretext of giving him a bath, and so Dandādhipo 'pi tatraiva Anyavad vipralabdho 'bhūc Yāvat sa paścime yāme Taddarśanabhayam dattvā

- 5 Manjūsayam sa cetībhir Te ca trayo 'ndhatamisra-Manjūsayam bhiyanyonya-Dattvātha dīpam gehe 'tra Upakośavadad: dehi
- 10 Tac chrutvā sūnyam ālokya Uktam mayā, dadāmy eva Upakosāpi manjūsām Etad Dhiranyaguptasya Ity uktvā caiva nirvāpya
- 15 Liptah snānāpadešena
  Atha gaccha, gatā rātrir
  Anicchan galahastena
  Atha cīraikavasano
  Bhakṣyamāṇaḥ śvabhiḥ prāpa
- 20 Tatra dāsajanasyāpi Nāśakat sammukhe sthātum; Upakośāpy atha prātaś Gurūņām anivedyaiva

tāvat kajjalamardanaih celakhandaikakarpatah, vanik tatrāgato 'bhavat. ksipto dandādhipo 'py atha dattam ca bahir argalam. vāsābhyāsodyatā iva sparśam labdhyāpi nālapan. vanijam tam pravešva sā tan me bhartrārpitam dhanam. grham so 'py avadac chathah: yad bhartrā sthāpitam dhanam. śrāvayantī tato 'bravīt: vacah śrnuta devatāh. dīpam so 'py anyavad vanik cetībhih kajjalais ciram. ity uktah sa niśaksaye tābhir nirvāsitas tatah. maşiliptah pade pade lajjamāno nijam grham. tām praksālavato masīm kasto hv avinavakramah. cețikănugată gată rājňo Nandasya mandiram.

he, like his fellows, with the piece of rag for his only garment, was bamboozled by being continually anointed with lamp-black, until in the last watch of the night the merchant arrived. The handmaids made use of his arrival to alarm the magistrate and bundled him also into the trunk, and fastened it on the outside. So those three being shut up inside the box, as if they were bent on accustoming themselves to live in the hell of blind darkness, did not dare to speak on account of fear, though they touched Then Upakośá brought a lamp into the room, and making the merchant one another. enter it, said to him, 'give me that money which my husband deposited with you.' When he heard that, the rascal said, observing that the room was empty, 'I told you that I would give you the money your husband deposited with me.' Upakośá calling the attention of the people in the trunk, said - 'Hear, O ye gods, this speech of Hiranyagupta.' When she had said this, she blew out the light, and the merchant, like the others, on the pretext of a bath was anointed by the handmaids for a long time with lamp-black. Then they told him to go, for the darkness was over, and at the close of the night they took him by the neck and pushed him out of the door sorely against his will. Then he made the best of his way home, with only the piece of rag to cover his nakedness, and smeared with the black dye, with the dogs biting him at every step, thoroughly ashamed of himself, and at last reached his own house; and when he got there he did not dare to look his slaves in the face while they were washing off that black dye. The path of vice is indeed a painful one. In the early morning Upakośá accompanied by her handmaids went, without informing her parents,

Vanig Ghiranyagupto me Jihīrsatīti vijnaptas Tena tac ca parijnātum Maddhaste kimcid apv asvā 5 Upakośā tato 'vādīt: Manjūsayam gatah ksiptvā Svavācā puratas tāsām Tām ānāvyeha manjūsām Tac chrutvā vismavād rājā 10 Tatah ksanāt sā maniūsā Athopakośā vakti sma: Yad uktam vanijānena, No ced dahāmy aham yusmān Tac chrutvā bhītabhītās te 15 Satvam samaksam asmākam Tato niruttarah sarvam Upakośam athabhvarthva Sadasy udghātitā tatra Nişkrştās te 'pi puruşās 20 Krcchrāc ca pratyabhijňātā Prahasatsv atha sarveşu Rājňā prstā satī sarvam Acintyam śilaguptanam

bhartrā nyāsīkrtam dhanam tatra rājā tavā svavam. tatraivānāvito vanik deva nāstīty abhāsata. santi me deva sāksinah. bhartā me grhadevatāh, anenāngīkrtam dhanam. prechyantām devatās tvayā. tadānavanam ādiśat. prāpitā bahubhir janaih. satvam vadata devatāh tato vāta nijam grham. sadasy udghātayāmi vā. mañiūsāsthā babhāsire: anenāngīkrtam dhanam. vanik tat pratyapadyata, rājāā tv atikutūhalāt manjūsā sphotitārgalā. tamahpinda iva trayah, mantribhir bhūbhrtā tathā. kim etad iti kautukāt Upakośā śaśamsa tat. caritam kulayoşitām

to the palace of king Nanda, and there she herself stated to the king that the merchant Hiranyagupta was endeavouring to deprive her of money deposited with him by her husband. The king in order to enquire into the matter immediately had the merchant summoned, who said — 'I have nothing in my keeping belonging to this lady.' Upakośá then said, 'I have witnesses, my lord; before he went, my husband put the household gods into a box, and this merchant with his own lips admitted the deposit in their presence. Let the box be brought here and ask the gods yourself.' Having heard this the king in astonishment ordered the box to be brought.

Thereupon in a moment that trunk was carried in by many men. Then Upakośá said — 'Relate truly, O gods, what that merchant said and then go to your own houses; if you do not, I will burn you or open the box in court.' Hearing that, the men in the box, beside themselves with fear, said — 'It is true, the merchant admitted the deposit in our presence.' Then the merchant being utterly confounded confessed all his guilt; but the king, being unable to restrain his curiosity, after asking permission of Upakośá, opened the chest there in court by breaking the fastening, and those three men were dragged out, looking like three lumps of solid darkness, and were with difficulty recognised by the king and his ministers. The whole assembly then burst out laughing, and the king in his curiosity asked Upakośá, what was the meaning of all this; so the virtuous lady told the whole story. All present in court expressed their approbation of Upakośá's conduct, observing: 'The virtuous behaviour of women of good family who are protected by their own excellent disposition only, is incredible.'

Iti cābhinanandus tām Tatas te hṛtasarvasvāḥ Rājñā nirvāsitā deśād. Bhaginī me tvam ity uktvā

- 5 Upakośāpi bhūpena Varsopavarsau tad buddhvā Sarvaś ca vismayasmeraḥ Atrāntare tuṣārādrau Ārādhito mayā devo
- 10 Tad eva tena śāstram me Tadicchānugrahād eva Tato 'ham grham āgaccham Niśākarakalāmauli-Atha mātur gurūnām ca
- 15 Tatropakośāvṛttāntam Tena me paramām bhūmim Tasyām ca sahajasneha-Varso 'tha manmukhād aicchac Tataḥ prakāśitam svāmi-
- 20 Tato Vyādīndradattābhyām Gurur Varşo 'bravīt: svarņa-Angīkrtya guror vākyam Ehi rājnah sakhe Nandād Gacchāmo, nānyato 'smābhir

Upakośām sabhāsadah. paradāraisiņo 'khilāh Aśīlam kasya bhūtaye? dattvā prītvā dhanam bahu presitā grham āgamat. sādhvīm tām abhvanandatām. pure tatrābhavaj janah. krtvā tīvrataram tapah varadah Pārvatīpatih. Pāninīyam prakāśitam, mavā pūrnīkrtam ca tat. aiñātādhvapariśramah prasādāmrtanirbharah. krtapādābhivandanah tam aśrauşam mahādbhutam, ātmany ānandavismayau bahumānāv agacchatām. chrotum vyākaranam navam. kumārenaiva tasva tat. vijňapto daksinām prati koțir me divatăm iti. tau ca mām itv avocatām: vācitum gurudaksinām iyat kāncanam āpyate.

Then all those coveters of their neighbour's wife were deprived of all their living, and banished from the country. Who prospers by immorality? Upakośá was dismissed by the king, who shewed his great regard for her by a present of much wealth, and said to her: 'Henceforth thou art my sister,' — and so she returned home. Varsha and Upavarsha when they heard it, congratulated that chaste lady, and there was a smile of admiration on the face of every single person in that city.

In the meanwhile, by performing a very severe penance on the snowy mountain, I propitiated the god, the husband of Párvatí, the great giver of all good things; he revealed to me that same treatise of Pánini; and in accordance with his wish I completed it: then I returned home without feeling the fatigue of the journey, full of the nectar of the favour of that god who wears on his crest a digit of the moon; then I worshipped the feet of my mother and of my spiritual teachers, and heard from them the wonderful achievement of Upakośá, thereupon joy and astonishment swelled to the upmost height in my breast, together with natural affection and great respect for my wife.

Now Varsha expressed a desire to hear from my lips the new grammar, and thereupon the god Kartikeya himself revealed it to him. And it came to pass that Vyaqi and Indradatta asked their preceptor Varsha what fee they should give him? He replied, 'Give me ten millions of gold pieces.' So they, consenting to the preceptor's demand, said to me; 'Come with us, friend, to ask the king Nanda to give us the sum required for our teacher's fee; we cannot obtain so much gold from any other

Navādhikāyā navateh Vācā tenopakošā ca Atah śyālah sa te, kimcit Iti niścitya Nandasya

- 5 Ayodhyāstham agacchāma Prāptamātreşu cāsmāsu Rāstre kolāhalam jātam Avocad Indradatto 'tha Gatāsor asya bhūpasya
- 10 Arthī Vararucir me 'stu Vyādī rakṣatu me deham Ity uktvā Nandadehāntar Pratyujjīvati bhūpe ca Śūnye devagrhe deham
- 15 Vyādau sthite gato 'bhūvam Praviśya svastikāram ca Yoganando mayā tatra Tatah sa Śakatālākhyam Suvarnakotim etasmai
- 20 Mrtasya jivitam drstvā
  Sa tattvam jñātavān mantrī;
  Deva, dīyata ity uktvā
  Nandasya tanayo bālo,
  Tat sampraty atra raksāmi

kotīnām adhipo hi sah. prāg dharmabhaginī krtā. tvadgunaih samavāpvate. bhūpateh katakam vavam trayah sabrahmacarinah. sa rājā pancatām gatah, visādena sahaiva nah. tatksanam vogasiddhiman: śarīram praviśamy aham, dāsyāmy asmai ca kāñcanam, tatah pratyagamavadhi. Indradattah samāviśat, rāstre tatrotsavo 'bhavat. Indradattasya raksitum aham rājakulam tadā. vidhāya gurudakşiņām hemakotim sa vācitah. satvanandasva mantrinam dāpaveti samādiśat. sadvaś ca praptim arthinah kim ajňeyam hi dhīmatām? sa ca mantrīty acintayat: rājyam ca bahuśatrumat, tasva deham apīdrśam.

quarter: for he possesses nine hundred and ninety millions, and long ago he declared your wife Upakośá his sister in the faith, therefore you are his brother-in-law; we shall obtain something for the sake of your virtues.' Having formed this resolution, we three fellow-students went to the camp of king Nanda in Ayodhya, and the very moment we arrived, the king died; accordingly an outburst of lamentation arose in the kingdom, and we were reduced to despair. Immediately Indradatta, who was an adept in magic, said, 'I will enter the body of this dead king; let Vararuchi prefer the petition to me, and I will give him the gold, and let Vyádi guard my body until I return.' Saying this, Indradatta entered into the body of king Nanda, and when the king came to life again, there was great rejoicing in the kingdom. While Vyádi remained in an empty temple to guard the body of Indradatta, I went to the king's palace. I entered, and after making the usual salutation, I asked the supposed Nanda Then he ordered a man named for ten million gold pieces as my instructor's fee. Sakatála, the minister of the real Nanda, to give me ten millions of gold pieces. minister, when he saw that the dead king had come to life, and that the petitioner immediately got what he asked, guessed the real state of the case. What is there that the wise cannot understand? That minister said — 'It shall be given, your Highness,' and reflected with himself; 'Nanda's son is but a child, and our realm is menaced by many enemies, so I will do my best for the present to keep his body on the throne even in its present state.' Having resolved on this, he immediately took steps to have Niścityaitat sa tatkālam Cārair anvişya, tanmadhye Vyāḍim vidhūya tad dagdham Atrāntare ca rājānam

- 5 Tvaramāṇam athāha sma Utsavākṣiptacitto 'yam Kṣaṇam pratīkṣatām eṣa Athaitya Yoganandasya Abrahmaṇyam! anutkrānta-
- 10 Anāthaśava ity adya
  Tac chrutvā Yoganandasya
  Dehadāhāt sthire tasmiñ
  Suvarņakoţim sa tataḥ
  Yoganando 'tha vijane
- 15 Šūdrībhūto 'smi vipro 'pi, Tac chrutvāśvāsya tam Vyādiḥ Jňāto 'si Sakaţālena, Mahāmantrī hy ayam sveccham Pūrvanandasutam kuryāc
- 20 Tasmād Vararucim mantri-Etadbuddhyā bhaved rājyam Ity uktvaiva gate Vyādau Tadaivānīya dattā me

śavan sarvan adahayat labdhvā devagrhāt tatah Indradattakalevaram. hemakotisamarpane Śakatālo vicāravan: sarvah parijanah sthitah, vipro vāvad dadāmy aham. Vyādinā kranditam purah: jīvo vogasthito dvijah balād dagdhas tavodave. kāpy avasthābhavac chucā, jāte nirgatva me dadau Śakatālo mahāmatih. saśoko Vyadim abravit: kim śrivā sthiravāpi me? kālocitam abhāşata: tad enam cintavādhunā. acirāt tvām vināśayet, Candraguptam hi bhūmipam. mukhyatve kuru, yena te sthiram divyānubhāvayā. dātum tām gurudaksiņām Yoganandena mantritā.

all dead bodies burnt, employing spies to discover them, and among them was found the body of Indradatta, which was burned after Vyádi had been hustled out of the temple. In the meanwhile the king was pressing for the payment of the money, but Śakatála, who was still in doubt, said to him, 'All the servants have got their heads turned by the public rejoicing, let the Bráhman wait a moment until I can give it.' Then Vyádi came and complained aloud in the presence of the supposed Nanda, 'Help, help, a Bráhman engaged in magic, whose life had not yet come to an end in a natural way, has been burnt by force on the pretext that his body was untenanted, and this in the very moment of your good fortune.' On hearing this the supposed Nanda was in an indescribable state of distraction from grief: but as soon as Indradatta was imprisoned in the body of Nanda, beyond the possibility of escape, by the burning of his body, the discreet Śakatála went out and gave me that ten millions.

Then the supposed Nanda, full of grief, said in secret to Vyádi, — 'Though a Bráhman by birth I have become a Śúdra, what is the use of my royal fortune to me though it be firmly established?' When he heard that, Vyádi comforted him, and gave him seasonable advice, 'You have been discovered by Śakatála, so you must henceforth be on your guard against him, for he is a great minister, and in a short time he will, when it suits his purpose, destroy you, and will make Chandragupta, the son of the previous Nanda, king. Therefore immediately appoint Vararuchi your minister, in order that your rule may be firmly established by the help of his intellect, which is of godlike acuteness.' When he had said this, Vyádi departed to give that fee to his pre-

Athoktah sa mayā rājā: Rājyam naiva sthiram manye Tasmān nāśaya yuktyainam, Yoganando 'ndhakūpāntah

- 5 Kimca putrasatam tasya Jīvan dvijo 'munā dagdha Ekah sarāvah saktūnām Sakatālasya tatrāntah Sa covāca tatah putrān:
- 10 Eko 'pi krcchrād varteta, Tasmāt sambhakşayatv ekah Yah śakto Yoganandasya Tvam eva śakto, bhunkşvaitad Prānebhyo 'pi hi dhīrānām
- 15 Tatah sa Śakatālas taih Eka evākarod vṛttim. Abuddhvā cittam aprāpya Na sveccham vyavahartavyam Iti cācintayat tatra
- 20 Tanayānām kaudhārtānām Tatah sutasatam tasya Tatkarankair vrto jīvan Yoganandas ca sāmrājye Vyādir abhyāyayau tam ca
- 25 Abhyetyaiva ca so 'vādīc:

brāhmanve hārite 'pi te Sakatāle padasthite, iti mantre mayodite Śakatālam tam aksipat, tatraiva ksiptavān asau iti dosānukīrtanāt. ekah pratyaham ambhasah saputrasya nyadhiyata. amībhih saktubhih sutāh bahūnām tu kathaiva kā? pratvaham sajalan amun. kartum vairapratikriyām. iti putrās tam abruvan; privā śatrupratikriyā. pratyaham saktuvāribhih Kastam krūrā jigīsavah. viśrambham prabhavisnusu ātmano bhūtim icchatā Sakatālo 'ndhakūpagah pasyan pranodgamavyatham. paśyatas tad vyapadyata, natisthat sa ca kevalah. baddhamūlo 'bhavat tatab, gurave dattadakşinah. ciram rājyam sakhe 'stu te,

ceptor, and immediately Yogananda sent for me and made me his minister. said to the king, 'Though your caste as a Bráhman has been taken from you, I do not consider your throne secure as long as Sakatála remains in office, therefore destroy him by some stratagem.' When I had given him this advice, Yogananda threw Śakatála into a dark dungeon, and his hundred sons with him, proclaiming as his crime that he had burnt a Brahman alive. One porringer of barley-meal and one of water was placed inside the dungeon every day for Sakatála and his sons, and thereupon he said to them; - 'My sons, even one man alone would with difficulty subsist on this barley-meal, much less can a number of people do so. Therefore let that one of us, who is able to take vengeance on Yogananda, consume every day the barley-meal and the water.' His sons answered him, 'You alone are able to punish him, therefore do you consume them.' For vengeance is dearer to the resolute than life itself. So Sakatála alone subsisted on that meal and water every day. Alas! those whose souls are set on victory are cruel. Sakatála in the dark dungeon, beholding the death agonies of his starving sons, thought to himself, 'A man who desires his own welfare should not act in an arbitrary manner towards the powerful, without fathoming their character and acquiring their confidence.' Accordingly his hundred sons perished before his eyes, and he alone remained alive surrounded by their skeletons. Then Yogananda took firm root in his kingdom. And Vyádi approached him after giving the present to his

Āmantrito 'si, gacchāmi Tac chrutvā Yoganandas tam Rājye me bhunksva bhogāms tvam, muktvā mām mā sma gā iti.

Vyādis tato 'vadad: rājañ, 5 Evamprāvesv asāresu Na hi mohayati prājňam Ity uktvaiva sa tatkālam

Agamad atha Yoganandah Bhogāva Kānabhūte

10

15

tapas taptum aham kvacit. bāspakantho 'bhyabhāşata:

śarīre ksananaśvare dhīmān ko nāma majjati? laksmīr marumarīcikā. tapase niścito vayau.

Pātaliputram svarājanagaram sah matsahitah sakalasainvavutah.

Tatropakośāparicarvamānah Samudvahan mantridhurām ca tasya Aham jananyā gurubhiś ca sākam Āsādya laksmīm avasam cirāya. Bahu tatra dine dine dyusindhuh Kanakam mahyam adat tapah prasanna, Vadati sma śarīriņī ca sāksān

Mama kāryāni Sarasvatī sadaiva. Iti kathāpīthalambake caturthas tarangah.

Evam uktvā Vararucih 20 Kālena Yoganando 'tha Gajendra iva mattaś ca Akāndapātopanatā Acintayam tatas cāham:

punar etad avarnavat: kāmādivasam āvavau, nāpaiksata sa kimcana. kam na laksmīr vimohayet? rājā tāvad viśrňkhalah,

teacher, and after coming near to him said, 'May thy rule, my friend, last long! I take my leave of thee, I go to perform austerities somewhere.' Hearing that, Yogananda, with his voice choked with tears, said to him, 'Stop thou, and enjoy pleasures in my kingdom, do not go and desert me.' Vyádi answered - 'King! Life comes to an end in a moment. What wise man, I pray you, drowns himself in these hollow and fleeting enjoyments? Prosperity, a desert mirage, does not turn the head of the wise man.' Saying this he went away that moment resolved to mortify his flesh with austerities. Then that Yogananda went to his metropolis Pátaliputra, for the purpose of enjoyment, accompanied by me, and surrounded with his whole army. So I having attained prosperity, lived for a long time in that state, waited upon by Upakośá, and bearing the burden of the office of prime-minister to that king, accompanied by my mother and my preceptors. There the Ganges, propitiated by my austerities, gave me every day much wealth, and Sarasvatí present in bodily form told me continually what measures to adopt.

### Chapter V.

Having said this, Vararuchi continued his tale as follows: -

In course of time Yogananda became enslaved by his passions, and like a mad elephant he disregarded every restraint. Whom will not a sudden access of prosperity intoxicate? Then I reflected with myself, 'The king has burst all bonds, and my own

Tatkāryacintayākrāntaḥ Tasmād varam sahāyam tam Kriyeta ced viruddham ca Niścityaitan mayābhyarthya

- 5 Uddhrtah Śakatālo 'tha, Durjayo Yoganando 'yam Āśraye vaitasīm vrttim Iti samcintya sa prājnah Akarod rājakāryāņi
- 10 Kadācid Yoganando 'tha Ślişyatpañcāṅguliṁ hastaṁ Kim etad iti papraccha Ahaṁ ca dve nijāṅgulyau Tena tasmiṁs tirobhūte
- 15 Bhūyo 'pi tad aprechan mām, Pañcabhir militaih kim yaj Ity uktavān asau hastah Tato 'sya rājan nangulyāv Aikacittye dvayor eva
- 20 Ity ukte güdhavijñāne Śakatālo vyasīdac ca Ekadā Yoganandaś ca Vātāyanāgrāt prechantīm

svadharmo me 'vasīdati. Śakatālam samuddhare, kim sa kurvān mavi sthite? rājānam so 'ndhakūpatah mrdavo hi dvijātavah. sthite Vararucav, atah kālam tāvat pratīksitum Śakatalo madicchaya punah samprapya mantritam. nirgato nagarād bahih Gangamadhye vyalokayat. mām āhūya sa tatksanam, diśi tasyām adarśayam. haste rājātivismayāt tataś cāham tam abravam: iagatīha na sādhvate? svangulih pañca darśayan, ete dve daršite mavā kim asadhyam bhaved iti. samatuşyat tato nrpah, madbuddhim vīksya durjayām. drstavān mahisīm nijām brāhmanātithim unmukham.

religious duties are neglected being interfered with by my care for his affairs, therefore it is better for me to draw out that Śakatála from his dungeon and make him my colleague in the ministry; even if he tries to oppose me, what harm can he do as long as I am in office? Having resolved on this I asked permission of the king, and drew Śakatála out of the deep dungeon. Bráhmans are always soft-hearted. Now the discreet Śakatála made up his mind, that it would be difficult to overthrow Yogananda as long as I was in office, and that he had accordingly better imitate the cane which bends with the current, and watch a favourable moment for vengeance, so at my request he resumed the office of minister and managed the king's affairs.

Once on a time Yogananda went outside the city, and beheld in the middle of the Ganges a hand, the five fingers of which were closely pressed together. That moment he summoned me and said, 'What does this mean?' But I displayed two of my fingers in the direction of the hand. Thereupon that hand disappeared, and the king, exceedingly astonished, again asked me what this meant, and I answered him, 'That hand meant to say, by shewing its five fingers, 'What cannot five men united effect in this world?' Then I, king, shewed it these two fingers, wishing to indicate that nothing is impossible when even two men are of one mind.' When I uttered this solution of the riddle the king was delighted, and Sakatála was despondent seeing that my intellect would be difficult to circumvent.

One day Yogananda saw his queen leaning out of the window and asking questions of a Brahman guest that was looking up. That trivial circumstance threw the king

Tanmātrād eva kupito Ādiśad vadham, īrṣyā hi Hantum vadhyabhuvam tasmin Ahasad gatajīvo 'pi

- 5 Tadaiva rājā tad buddhvā Viprasya mām aprechac ca Nirūpya kathayāmy etad Cintitopasthitaikānte Asya tālataroh prsthe
- 10 Atra śrosyasi matsyasya
  Tac chrutvā niśi tatrāham
  Apaśyam rāksasīm ghorām
  Sā bhaksyam yācamānāms tān
  Prātar vo vipramāmsāni
- 15 Kasmāt sa na hato 'dyeti Tam hi drstvā mrto 'pīha Hasitam kim u teneti Avocad rāksasī: rājnah Sarvatrāntahpure hy atra
- 20 Hanyate 'naparādhas tu Bhūtānām pārthivātyartha-Sarvāntaścāriņām hy etā Etat tasyā vacah śrutvā Prātaś ca matsyahāsasya

rājā viprasya tasya sah vivekaparipanthinī. nīvamāne dvije tadā matsvo vipanimadhyagah. vadham tasva nvavāravat matsyahāsasya kāraņam. ity uktvā nirgatam ca mām Sarasvaty evam abravīt: tistha rātrāv alaksitah, hāsahetum asamsayam. gatvā tālopari sthitah bālaih putraih sahāgatām. avādīt: pratipālyatām, dāsvāmy, adva hato na sah. prstā tair abravīt punah: matsvo hasitavān iti. prstā bhūyah sutais ca sā sarvā rājnyo 'pi viplutāh, strīrūpāh purusāh sthitāh, vipra ity ahasat timih. nirvivekatvahāsinām bhavanty eva ca vikriyāh. tato 'pakrāntavān aham hetum rājne nyavedayam.

into a passion, and he gave orders that the Brahman should be put to death; for jealousy interferes with discernment. Then as that Brahman was being led off to the place of execution in order that he might be put to death, a fish in the market laughed aloud, though it was dead. The king hearing it immediately prohibited for the present the execution of that Brahman, and asked me the reason why the fish laughed. I replied that I would tell him after I had thought over the matter; and after I had gone out Sarasvati came to me secretly on my thinking of her and gave me this advice; 'Take up a position on the top of this palm tree at night so as not to be observed, and thou shalt without doubt hear the reason why the fish laughed.' Hearing this I went at night to that very place, and ensconced myself on the top of the palm tree, and saw a terrible female Rákshasa coming past with her children; when they asked her for food, she said, 'Wait, and I will give you to-morrow morning the flesh of a Brahman. he was not killed to-day.' They said to their mother, 'Why was he not killed to-day?' Then she replied, 'He was not executed because a fish in the town, though dead, laughed when it saw him.' The sons said, 'Why did the fish laugh?' She continued, 'The fish of course said to himself — all the king's wives are dissolute, for in every part of this harem there are men dressed up as women, and nevertheless while these escape, an innocent Brahman is to be put to death — and this tickled the fish so that he laughed. For demons assume these disguises, insinuating themselves into everything, and laughing at the exceeding want of discernment of kings.' After I had heard that speech of the Prāpya cāntaḥpurebhyas tān Bahv amanyata mām rājā Ityādiceṣṭitam dṛṣṭvā Khinne mayi kadācic ca

- 5 Alikhat sa mahādevīm Sajīvam iva tac citram. Tam ca citrakaram rājā Tam ca vāsagrhe citra-Ekadā ca pravistasya
- 10 Apūrņalakṣaṇā devī Lakṣaṇāntarasambandhād Athākārṣam aham tasyās Sampūrņalakṣaṇām tena Praviṣto Yoganando 'tha
- 15 Kenāyam racito 'treti
  Te ca nyavedayams tasmai
  Devyā guptapradeśastham
  Vetti, taj jñātavān evam
  Channah kṛto 'munā nūnam
- 20 Dratavān ata evāyam Iti samcintayāmāsa Jāyante bata mūdhānām Tatah svairam samāhūya Tvayā Vararucir vadhyo

strīrūpān purusāms tatah vadhād vipram ca muktavān. tasya rājňo viśrnkhalam tatrāgāc citrakrn navah. Yoganandam ca tam pate. vākcestārahitam tv abhūt. tusto vittair apūrayat patam bhittav akarayat. vāsake tatra sā mama pratibhāti sma citragā. abhvūhva pratibhāvaśāt tilakam mekhalapade. krtvainām gatavān aham, tilakam tam vyalokayat. so 'prechae ca mahattarān, kartāram tilakasya mām. imam nānyo mayā vinā asau Vararucih katham? mamantahpuraviplavah, strīrūpāms tatra tān narān, Yoganandah krudha jvalan. samvādā api tādrśāb. Śakatālam samādiśat: devīvidhvamsanād iti.

female Rákshasa I went away from thence, and in the morning I informed the king why the fish laughed. The king after detecting in the harem those men clothed as women, looked upon me with great respect, and released that Bráhman from the sentence of death.

I was disgusted by seeing this and other lawless proceedings on the part of the king, and, while I was in this frame of mind, there came to court a new painter. He painted on a sheet of canvass the principal queen and Yogananda, and that picture of his looked as if it were alive, it only lacked speech and motion. And the king being delighted loaded that painter with wealth, and had the painting set up on a wall in his private apartments. Now one day when I entered into the king's private apartments, it occurred to me that the painting of the queen did not represent all her auspicious marks; from the arrangement of the other marks I conjectured by means of my acuteness that there ought to be a spot where the girdle comes, and I painted one there. Then I departed after thus giving the queen all her lucky marks. Then Yogananda entered and saw that spot, and asked his chamberlains who had painted it. And they indicated me to him as the person who had painted it. Yogananda thus reflected while burning with anger; 'No one except myself knows of that spot, which is in a part of the queen's body usually concealed, then how can this Vararuchi have come thus to know it? No doubt he has secretly corrupted my harem, and this is how he came to see there those men disguised as women.' Foolish men often find such coincidences. Then of his own motion he summoned Śakatála, and gave him the following order: 'You must put VaraYathājňāpayasīty uktvā Acintayac ca: śaktih syād Divyabuddhiprabhāvo 'sāv Vipraś ca, tad varam guptam

- 5 Iti niścitya so 'bhyetya Vadhāntam kathayitvā me Anyam kamcit pravādāya Pracchannas tiştha mām asmād Iti tadvacanāc channas
- 10 Sa cānyam hatavān kamcin Evam prayuktanītim tam Eko mantrī bhavān yena Na hi hantum aham śakyo, Dhyātamātrāgato viśvam
- 15 Rājā tv ihendradattākhyaḥ Tac chrutvā so 'bravīn mantrī: Tato dhyātāgatam tasmai Taddarśanāc ca vitrasto Rakṣasy antarhite tasmiñ
- 20 Katham te rākṣaso mitram Tato 'ham avadam: pūrvam Rātrau rātrau kṣayam prāpad Tac chrutvā Yoganando mām

Śakatalo 'gamad bahih dhantum Vararucim na me. uddhartā ca mamāpadah samprati svikaromi tam. rājňah kopam akāranam Śakatālo 'bravīt tatah: hanmy aham, tvam ca madgrhe raksitum kopanān nrpāt. tadgrhe 'vasthito 'bhavam. madvadhākhvātave niśi. prītvāvocam aham tadā: hantum mām na krtā matih. rāksaso mitram asti me, grasate sa madicchavā. sakhā vadhyo na me dvijah. rakşo me darsyatam iti. tad rakso 'ham adarsayam, vismitaś ca babhūva sah. Śakatālah sa mām punah samjāta iti prstavān. raksartham nagare bhraman ekaiko nagarādhipah. akaron nagarādhipam,

ruchi to death for seducing the queen.' Śakatála said, 'Your Majesty's orders shall be executed,' and went out of the palace, reflecting, 'I should not have power to put Vararuchi to death, for he possesses godlike force of intellect; and he delivered me from calamity; moreover he is a Bráhman, therefore I had better hide him and win him over to my side. Having formed this resolution, he came and told me of the king's causeless wrath which had ended in his ordering my execution, and thus concluded, 'I will have some one else put to death in order that the news may get abroad, and do you remain hidden in my house to protect me from this passionate king.' In accordance with this proposal of his, I remained concealed in his house, and he had some one else put to death at night in order that the report of my death might be spread. When he had in this way displayed his statecraft, I said to him out of affection, 'You have shewn yourself an unrivalled minister in that you did not attempt to put me to death; for I cannot be slain, since I have a Rákshasa to friend, and he will come, on being only thought of, and at my request will devour the whole world. As for this king he is a friend of mine, being a Brahman named Indradatta, and he ought not to be slain.' Hearing this, that minister said — 'Shew me the Rákshasa.' Then I shewed him that Rákshasa who came with a thought; and on beholding him, Śakatála was astonished and terrified. And when the Rákshasa had disappeared, Śakatála again asked me -- 'How did the Rákshasa become your friend?' Then I said --'Long ago the heads of the police as they went trough the city night after night on inspecting duty, perished one by one. On hearing that, Yogananda made me head of Bhramanis cāpasyam atrāham Sa ca mām avadad: brūhi Surūpā strīti tac chrutvā Yā vasvābhimatā mūrkha

- 5 Tac chrutvaiva tvayaikena Praśnamokṣād vadhottīrņam Tuṣṭo 'smīti suhṛn me tvam, Ity uktvāntarhite tasmin Evam āpatsahāyo me
- 10 Ity uktavān aham bhūyah Gangām adarsayam tasmai Stutibhis tositā sā ca Babhūva Śakatālas ca Ekadā ca sa mantrī mām
- 15 Sarvajñenāpi khedāya Kim na jānāsi yad rājñām Acirāc ca bhavec chuddhis, Ādityavarmanāmātra Śivavarmābhidhāno 'sya
- 20 Rājňas tasyaikadā caikā Tad buddhvā sa nṛpo 'pṛcchad Varṣadvayam praviṣṭasya

bhramantam rāksasam niśi. vidvate nagare 'tra kā vihasyāham tam abravam: surūpā tasva sā bhavet. jito 'smīty avadat sa mām, mām punas cābravīd asau: samnidhāsve ca te smrtah. vathāgatam agām aham, rāksaso mitratām gatah. Sakatālena cārthitah mūrtām dhyānād upasthitām. mayā devī tirodadhe, sahāvah pranato mavi. guptastham khinnam abravīt: kim ātmā dīyate tvayā? avicāraratā dhiyah? tathā cātra kathām śrnu: babhūva nṛpatih purā, mantrī cābhūn mahāmatih. rājñī garbham adhārayat, ity antahpuraraksinah: vartate 'ntahpure 'tra me,

the police, and as I was on my rounds at night, I saw a Rákshasa roaming about, and he said to me, 'Tell me, who is considered the best-looking woman in this city?' When I heard that, I burst out laughing and said — 'You fool, any woman is good-looking to the man who admires her.' Hearing my answer, he said — 'You are the only man that has beaten me.' And now that I had escaped death by solving his riddle, he again said to me, 'I am pleased with you, henceforth you are my friend, and I will appear to you when you call me to mind.' Thus he spoke and disappeared, and I returned by the way that I came. Thus the Rákshasa has become my friend, and my ally in trouble. When I had said this, Śakatála made a second request to me, and I shewed him the goddess of the Ganges in human form who came when I thought of her. And that goddess disappeared when she had been gratified by me with hymns of praise. But Śakatála became from thenceforth my obedient ally.

Now once on a time that minister said to me when my state of concealment weighed upon my spirits; 'why do you, although you know all things, abandon yourself to despondency? Do you not know that the minds of kings are most undiscerning, and in a short time you will be cleared from all imputations; in proof of which listen to the following tale: —

# The story of Sivavarman.

There reigned here long ago a king named Ádityavarman, and he had a very wise minister, named Śivavarman. Now it came to pass that one of that king's queens became pregnant, and when he found it out, the king said to the guards of the harem, 'It is now two years since I entered this place, then how has this queen become pre-

Tad eşā garbhasambhūtih Athocus te: pravešo 'tra Sivavarmā tu te mantrī Tac chrutvācintayad rājā: 5 Prakāšam ca hate tasmin Ity ālocya sa tam yuktyā Sāmantasyāntikam sakhyuh Tadvadham tasya lekhena Nigūdham sa nrpas tatra

10 Yāte mantriņi saptāhe Sā rājñī rakşibhir labdhā Ādityavarmā tad buddhvā Kim mayā tādṛśo mantrī Atrāntare sa ca prāpa

15 Śivavarmā, sa copāgāl Vācayitvā ca tam lekham Śaśamsa vadhanirdeśam Śivavarmāpy avocat tam 'Tvam vyāpādaya mām, no cen

20 Tac chrutvā vismavāvisto

Kim etad? brūhi me vipra, śāpito 'si na vakşi cet.
Atha vakti sma tam mantrī: hanyeyam yatra bhūpate,
Tatra dvādaśa varṣāṇi deśe devo na varṣati.
Tac chrutvā mantribhiḥ sārdham Bhogavarmā vyacintayat:

kutah samprati kathyatam. pumso 'nyasyāsti na prabho, praviśaty anivaritah. nūnam drohī sa eva me, napavādo bhaven mama. Sivavarmānam īsvarah prāhinod Bhogavarmanah, samdiśya tadanantaram lekhahāram vvasarjavat. gate bhītvā palāvitā pumsā strīrūpinā saha. sānutāpo 'bhavat tadā ghātito 'kāranād iti. nikatam Bhogavarmanah lekham ādāva pūrusah. ekānte Sivavarmane Bhogavarmā vidher vaśāt. sāmantam mantrisattamah: nihanmy ātmānam ātmanā. Bhogavarmā jagāda tam: śāpito 'si na vakşi cet. hanyeyam yatra bhūpate, deśe devo na varsati.

gnant? Tell me.' Then they said, 'No man except your minister Sivavarman is allowed to enter here, but he enters without any restriction.' When he heard that, the king thought, — 'Surely he is guilty of treason against me, and yet if I put him to death publicly, I shall incur reproach,' — thus reflecting, that king sent that Sivavarman on some pretext to Bhogavarman a neighbouring chief, who was an ally of his, and immediately afterwards the king secretly sent off a messenger to the same chief, bearing a letter by which he was ordered to put the minister to death. When a week had elapsed after the minister's departure, that queen tried to escape out of fear, and was taken by the guards with a man in woman's attire, then Adityavarman when he heard of it was filled with remorse, and asked himself why he had causelessly brought about the death of so excellent a minister. In the meanwhile Sivavarman reached the Court of Bhogavarman, and that messenger came bringing the letter; and fate would have it so that after Bhogavarman had read the letter he told to Sivavarman in secret the order he had received to put him to death.

The excellent minister Sivavarman in his turn said to that chief, — 'put me to death; if you do not, I will slay myself with my own hand.' When he heard that, Bhogavarman was filled with wonder, and said to him, 'What does all this mean? Tell me Bráhman, if you do not, you will lie under my curse.' Then the minister said to him, 'King, in whatever land I am slain, on that land God will not send rain for twelve years.' When he heard that, Bhogavarman debated with his minister, — 'that

Duştah sa rājā deśasya Kim hi tatra na santy eva Tasmān mantrī na vadhyo 'sau, Iti sammantrya dattvā ca

- 5 Śivavarmā tato deśāt Evam pratyāyayau jīvan Śuddhiś cāsyānyato jātā, Ittham tavāpi śuddhih syāt, Kātyāyana, nṛpo 'py eṣa
- 10 Ity uktah Śakatālena Pratīkṣamāņo 'vasaram Tasyātha Yoganandasya Putro Hiranyaguptākhyo Aśvavegāt prayātasya
- 15 Ekākino vane tasya
  Tataś ca tām niśām netum
  Kṣaṇāt tatraiva cārohad
  Sa dṛṣṭvā rājaputram tam
  Mā bhaiṣīr, mama mitram tvam
- 20 Viśrambhād rkṣavākyena Rkṣas tu jāgrad evāsīd, Rkṣa, mānuṣam etam me Rkṣas tato 'bravīt: pāpa, Kramād rkṣe prasupte ca

nāśam asmākam icchati. vadhakā guptagāminah? raksvah svätmavadhād api. rakşakān Bhogavarmaņā presito 'bhūt tatah kṣaṇāt. sa mantrī prajňavā svavā, na hi dharmo 'nyatha bhavet. tistha tāvad grhe mama. sānutāpo bhavişyati. cchanno 'ham tasya veśmani tāny ahāny atyavāhayam. Kānabhūte kadācana mrgavāvai gato 'bhavat. kathamcid düram antaram vāsarah paryahīyata. vrksam ārohati sma sab, rksah simhena bhīsitah. bhītam mānusabhāsavā itv uktvā nirbhavam vvadhāt. rājaputro 'tha suptavān, adhah simho 'tha so 'bravīt: kşipa yavad vrajamy aham. na mitram ghātayāmy aham. rajaputre ca jagrati

wicked king desires the destruction of our land, for could he not have employed secret assassins to kill his minister? So we must not put this minister to death, moreover we must prevent him from laying violent hands on himself. Having thus deliberated and appointed him guards, Bhogavarman sent Sivavarman out of his country that moment; so that minister by means of his wisdom returned alive, and his innocence was established from another quarter, for righteousness cannot be undone.

In the same way your innocence will be made clear, Kátyáyana; remain for a while in my house; this king too will repent of what he has done. When Śakatála said this to me, I spent those days concealed in his house, waiting my opportunity.

Then it came to pass that one day, O Kanabhuti, a son of that Yogananda named Hiranyagupta went out hunting, and when he had somehow or other been carried to a great distance by the speed of his horse, while he was alone in the wood the day came to an end; and then he ascended a tree to pass the night. Immediately afterwards a bear, which had been terrified by a lion, ascended the same tree; he seeing the prince frightened, said to him with a human voice, 'Fear not, thou art my friend,' and thus promised him immunity from harm. Then the prince confiding in the bear's promise went to sleep, while the bear remained awake. Then the lion below said to the bear, 'Bear, throw me down this man, and I will go away.' Then the bear said, 'Villain, I will not cause the death of a friend.' When in course of time the bear went to sleep while the prince was awake, the lion said again, 'Man, throw me down

Punah simho 'bravīd: etam Tac chrutvātmabhayāt tena Kṣipto 'pi nāpatac citram Mitradrohin bhayonmatta

- 5 Tasya rājasutasyaitad-Prāpyaiva svagrham prātar Yoganandaś ca tad drstvā Abravīc ca sa: kāle 'smiñ Idam jñāyeta tat sarvam;
- 10 Tac chrutvā vacanam rājňah Hanta Kātyāyanasyāyam Na so 'tra mānī tişthec ca, Ity ālocya sa rājānam Rājan, nalam visādena,
- Yoganandas tato 'vādīd:

   Athāham Śakatālena
   Ānītas tam tathābhūtam
   Mitradrohah kṛto 'nena
   Sarasvatīprasādena
- 20 Tatas tacchāpamuktena Tvayā katham idam jñātam Athāham avadam: rājaĬ, Pratibhātaś ca paśyanti Tad yathā tilako jñātas

rksam me ksipa mānusa. simhasvärädhanäva sah rkso daivaprabodhitah. iti śāpam adāc ca sah vrttantavagamavadhim. unmatto 'bhūn nṛpātmajah, visādam sahasāgamat. jīved Vararucir yadi, dhin me tadvadhapātavam. Sakatālo vyacintavat: labdhah kālah prakāśane, rājā mayi ca viśvaset. abravīd vācitābhavah: iīvan Vararucih sthitah. drutam ānīyatām iti. Yoganandantikam hathat rājaputram vyalokayam. devety uktvā tathaiva sah vrttantah kathito maya. stuto 'ham rajasūnuna, ity aprechat sa bhūpatih. laksanair anumānatah sarvam prajňāvatām dhiyah, tathā sarvam idam mayā.

the bear.' When he heard that, the prince, who through fear for his own safety wished to propitiate the lion, tried to throw down the bear, but wonderful to say, it did not fall, since Fate caused it to awake. And then that bear said to the prince, become insane, thou betrayer of thy friend, laying upon him a curse destined not to end until a third person guessed the whole transaction. Accordingly the prince, when he reached his palace in the morning went out of his mind, and Yogananda seeing it, was immediately plunged in despondency; and said, 'If Vararuchi were alive at this moment, all this matter would be known; curse on my readiness to have him put to death! Śakatála, when he heard this exclamation of the king's, thought to himself, 'Ha! here is an opportunity obtained for bringing Katyayana out of concealment, and he being a proud man will not remain here, and the king will repose confidence in me. reflecting thus, he implored pardon, and said to the king, 'O King, cease from despondency, Vararuchi remains alive.' Then Yogananda said, 'Let him be brought quickly.' Then I was suddenly brought by Sakatála into the presence of Yogananda and beheld the prince in that state; and by the favour of Sarasvatí I was enabled to reveal the whole occurrence; and I said, 'King, he has proved a traitor to his friend'; then I was praised by that prince who was delivered from his curse; and the king asked me how I had managed to find out what had taken place. Then I said, 'King, the minds of the wise see everything by inference from signs, and by acuteness of intellect. I found out all this in the same way as I found out that mole.' When I had said

Iti madvacanāt so 'bhūd Athānādṛtasatkāraḥ Svagṛham gatavān asmi, Prāptasyaiva ca tatratyo

- 5 Abhyetya mām samudbhrāntam Rājñā hatam niśamya tvām Akarod, atha mātus te Tac chrutvābhinavodbhūta-Sadyo 'ham apatam bhūmau
- 10 Kṣaṇāc ca gatavān asmi ·
  Priyabandhuvināśotthaḥ
  Āsaṃsāraṃ jagaty asmin
  Tad etām Aiśvarīṃ māyāṃ
  Ityādibhir upāgatya
- 15 Bodhito 'tha yathātattvam Tato viraktahrdayas Praśamaikasahāyo 'ham Divaseşv atha gacchatsu Ayodhyāta upāgacchad
- 20 Sa mayā Yoganandasya Pratyabhijñāya mām so 'tha Śṛṇu Nandasya yad vṛttam Labdhāvakāśas tatrābhūc Sa cintayan vadhopāyam

rājā lajjānutāpavān. pariśuddhyaiva lābhavān śīlam hi vidusām dhanam. jano 'rodīt puro mama, Upavarso 'bravit tatah: Upakośāgnisād vapuh śuca hrdavam asphutat. śokavegavicetanah vātarugņa iva drumah. pralapanam rasajnatam; śokagnih kam na tapavet? nekā nitvā hv anitvatā, kim jānan napi muhvasi? Varsena vacanair aham kathamcid dhrtim aptavan. tyaktvā sarvam nibandhanam tapovanam aśiśriyam. tat tapovanam ekadā vipra eko mayi sthite. rājyavārttām aprechyata, saśokam idam abravīt: tatsakāśād gate tvayi. Chakatālas cirena sah. Yoganandasya yuktitah

this, that king was afflicted with shame. Then without accepting his munificence, considering myself to have gained all I desired by the clearing of my reputation, I went home: for to the wise character is wealth. And the moment I arrived, the servants of my house wept before me, and when I was distressed at it Upavarsha came to me and said, 'Upakośá, when she heard that the king had put you to death, committed her body to the flames, and then your mother's heart broke with grief.' Hearing that, senseless with the distraction produced by recently aroused grief, I suddenly fell on the ground like a tree broken by the wind: and in a moment I tasted the relief of loud lamentations; whom will not the fire of grief, produced by the loss of dear relations, scorch? Varsha came and gave me sound advice in such words as these, 'The only thing that is stable in this ever-changeful world is instability, then why are you distracted though you know this delusion of the Creator?' By the help of these and similar exhortations I at length, though with difficulty, regained my equanimity; then with heart disgusted with the world, I flung aside all earthly lords, and choosing self-restraint for my only companion, I went to a grove where asceticism was practised.

Then, as days went by, once on a time a Bráhman from Ayodhyá came to that ascetic-grove while I was there: I asked him for tidings about Yogananda's government, and he recognizing me told me in sorrowful accents the following story:

'Hear what happened to Nanda after you had left him. Sakatala after waiting for it a long time, found that he had now obtained an opportunity of injuring him.

Kşitim khanantam adrākşīc Kim bhuvam khanasitv ukte Darbham unmūlayāmy atra, Tac chrutvā sahasā mantrī 5 Tam vipram Yoganandasva Nāma prstvābravīt tam ca: Aham trayodasīsrāddham Daksinātah suvarnasva Bhoksvase dhuri canvesam. 10 Itv uktvā Šakatālas tam Śrāddhāhe 'darśayat tam ca Tatah sa gatvā Cānakyo Subandhunāmā vipraś ca Tad gatvā Šakatālena 15 Avādīn: nāparo vogvah, Āgatvaitām ca rājājāām Na me 'parādha ity uktvā So 'tha kopena Cānakyo Nijām muktvā śikhām tatra 20 Avaśyam hanta Nando 'vam Vināśyo, bandhanīyā ca Ity uktavantam kupite Alakşitam svagehe tam

Cānakyākhyam dvijam pathi. tena vipro 'tha so 'bravīt: pādo hy etena me ksatab. kopanam krūraniścavam vadhopāyam amanvata. he brahman, dāpayāmi te grhe Nandasya bhūpateh. laksam tava bhavisyati ehi tāvad grham mama. Cānakvam anavad grham rājne, sa śraddadhe ca tam. dhuri śrāddha upāviśat, tām aicchad dhuram ātmanab. vijňapto Nandabhūpatih Subandhur dhuri tisthatu. Śakatalo bhayanatah Cānakyāva nyavedavat. jvalan niva samantatah pratijňam akarod imam: saptabhir divasair mavā tato nirmanyunā śikhā. Yoganande palāvitam Śakatalo nyaveśayat.

While thinking how he might by some device get Yogananda killed, he happened to see a Bráhman named Chánakya digging up the earth in his path; he said to him, 'Why are you digging up the earth?' The Bráhman, whom he had asked, said, I am rooting up a plant of darbha grass here, because it has pricked my foot. When he heard that, the minister thought that Brahman who formed such stern resolves out of anger, would be the best instrument to destroy Nanda with. After asking his name he said to him, 'Bráhman, I assign to you the duty of presiding at a śráddha on the thirteenth day of the lunar fortnight, in the house of king Nanda; you shall have one hundred thousand gold pieces by way of fee, and you shall sit at the board above all others; in the meanwhile come to my house.' Saying this, Sakatála took that Bráhman to his house, and on the day of the śráddha he showed the Bráhman to the king, and he approved of him. Then Chanakya went and sat at the head of the table during the śráddha, but a Bráhman named Subandhu desired that post of honour for Then Sakatála went and referred the matter to king Nanda, who answered, 'Let Subandhu sit at the head of the table, no one else deserves the place.' Then Sakatála went, and, humbly bowing through fear, communicated that order of the king's to Chánakya, adding, 'it is not my fault.' Then that Chánakya, being, as it were, inflamed all over with wrath, undoing the lock of hair on the crown of his head, made this solemn vow, 'Surely this Nanda must be destroyed by me within seven days, and then my anger being appeased I will bind up my lock.' When he had said this, Yogananda was enraged; so Chánakya escaped unobserved, and Sakatála gave him refuge

Tatropakarane datte Sa Cāṇakyo dvijah kvāpi Tadvaśād Yoganando 'tha Saptame divase prāpte

- 5 Hatvā Hiranyaguptam ca Pūrvanandasute laksmīś Mantritve tasya cābhyarthya Cānakyam sthāpayitvā tam Manvāno Yoganandasya
- 10 Putrasokena nirvinnah Iti tasya mukhāc chrutvā Kānabhūte gatah khedam Khedāc cāham imām drastum Tatprasādena drstvā tvām
- 15 Divyam prāpya ca vijñānam Idānīm kṣīnaśāpo 'ham Tvam ca samprati tiṣtheha Siṣyayukto Gunādhyākhyas So 'pi hy aham iva krodhād
- 20 Mālyavān nāma matpakṣa-Tasmai Maheśvaroktaiṣā Tatas te śāpanirmuktis Evam Vararucis tatra

guptam tenaiva mantriņā gatvā krtvām asādhavat. dāhaivaram avāpva sah pañcatvam samupagamat. Sakatālena tatsutam Candragupte niveśitā. Brhaspatisamam dhiya sa mantrī krtakrtyatām krtavairapratikriyah praviveśa mahad vanam. viprasya sutarām aham sarvam ālokya cañcalam. āgato Vindhyavāsinīm, smrtā jātir mayā sakhe. mayoktā te mahākathā, vatisve deham ujihitum. yāvad āyāti te 'ntikam tyaktabhāsātrayo dvijah. devyā śapto Ganottamah pātī martvatvam āgatah. kathanīvā mahākathā, tasva cāpi bhavisvati. Kānabhūter nivedya sah

in his house. Then being supplied by Śakatála with the necessary instruments, that Bráhman Chánakya went somewhere and performed a magic rite; in consequence of this rite Yogananda caught a burning fever, and died when the seventh day arrived; and Śakatála, having slain Nanda's son Hiranyagupta, bestowed the royal dignity upon Chandragupta a son of the previous Nanda. And after he had requested Chánakya, equal in ability to Brihaspati, to be Chandragupta's prime-minister, and established him in the office, that minister, considering that all his objects had been accomplished, as he had wreaked his vengeance on Yogananda, despondent through sorrow for the death of his sons, retired to the forest.'

After I had heard this, O Kánabhúti, from the mouth of that Bráhman, I became exceedingly afflicted, seeing that all things are unstable; and on account of my affliction I came to visit this shrine of Durgá, and through her favour having beheld you, O my friend, I have remembered my former birth.

And having obtained divine discernment I have told you the great tale: now as my curse has spent its strength, I will strive to leave the body; and do you remain here for the present, until there comes to you a Bráhman named Gunádhya, who has forsaken the use of three languages, surrounded with his pupils, for he like myself was cursed by the goddess in anger, being an excellent Gana Mályaván by name, who for taking my part has become a mortal. To him you must tell this tale originally told by Siva, then you shall be delivered from your curse, and so shall he.

Having said all this to Kánabhúti, that Vararuchi set forth for the holy hermitage

Pratasthe dehamoksāya Gacchan dadarśa Gaṅgāyāṁ Tatsamakṣaṁ ca tasyarṣeḥ Tato 'sya rudhiraṁ niryat

- 5 Ahamkāraparīkṣārtham
  Tad dṛṣṭvā hanta siddho 'smīty
  Tato Vararucih kimcid
  Jijñāsanāya raktam te
  Yāvan nādyāpy ahamkārah
- 10 Jñānamārge hy ahamkārah Jñānam vinā ca nāsty eva Svargas tu na mumuksūņām Tasmād ahamkrtityāgāj Vinīyaivam munim tena
- 15 Tam Badaryāśramoddeśam Atha sa nibidabhaktyā Śaranam upagato 'sau Prakatitanijamūrtih Svayam analasamutthām

20

punyam Badarikāśramam. so 'tha śākāśinam munim, kuśenābhūt karakṣatih. tena śākarasīkṛtam kautukāt svaprabhāvatah. agād darpam asau munih, vihasyeva jagāda tam: mayā śākarasīkṛtam, parityaktas tvayā mune. parigho duratikramah, mokṣo vrataśatair api. kṣayī cittam vilobhayet, jñāne yatnam mune kuru. praṇatena kṛtastutih śāntam Vararucir yayau.

tatra devīm śaranyām martyabhāvam mumukşuh, sāpi tasmai śaśamsa dhāranām dehamuktyai.

Dagdhvā śarīram atha dhāraņayā tayā tad Divyām gatim Vararucih sa nijām prapede, Vindhyātavībhuvi tatah sa ca Kāṇabhūtir Āsīd abhīpsitaguṇāḍhyasamāgamotkah.

Iti kathāpīthalambake pancamas tarangah.

of Badariká in order to put off his body. As he was going along he beheld on the banks of the Ganges a vegetable-eating hermit, and while he was looking on, that hermit's hand was pricked with kuśa grass. Then Vararuchi turned his blood, as it flowed out, into sap through his magic power, out of curiosity, in order to test his egotism; on beholding that, the hermit exclaimed, 'Ha! I have attained perfection;' and so he became puffed up with pride. Then Vararuchi laughed a little and said to him, 'I turned your blood into sap in order to test you, because even now, O hermit, you have not abandoned egotism. Egotism is in truth an obstacle in the road to knowledge hard to overcome, and without knowledge liberation cannot be attained even by a hundred vows. But the perishable joys of Svarga cannot attract the hearts of those who long for liberation, therefore, O hermit, endeavour to acquire knowledge by forsaking egotism.' Having thus read that hermit a lesson, and having been praised by him prostrate in adoration, Vararuchi went to the tranquil site of the hermitage of Badarí. There he, desirous of putting off his mortal condition, resorted for protection with intense devotion to that goddess who only can protect, and she manifesting her real form to him told him the secret of that meditation which arises from fire, to help him to put off the body. Then Vararuchi having consumed his body by that form of meditation, reached his own heavenly home; and henceforth that Kánabhúti remained in the Vindhya forest eager for his desired meeting with Gunadhya.

Tatah sa martyavapuşā
Nāmnā Guṇāḍhyah sevitvā
Samskṛtādyās tadagre ca
Tyaktvā khinnamanā drastum
5 Tadādesena gatvā ca
Tato jātim nijām smṛtvā
Āśritya bhāṣām Paisācīm
Śrāvayitvā nijam nāma
Puspadantāc chrutām divyām

10 Yena śāpam tarişyāvas Tac chrutvā pranato hṛṣṭaḥ Kathayāmi kathām, kimtu Ājanmacaritam tāvac Iti tenārthito vaktum

15 Pratişthāne 'sti nagaram Tatrābhūt Somaśarmākhyah Vatsaś ca Gulmakaś caiva Jāyete sma trtīyā ca Kālena brāhmanah so 'tha

20 Tatputrau tau svasāram tām Sā cākasmāt sagarbhābhūt, Tatrānyapuruṣābhāvāc Tataḥ Śrutārthā cittajñā

Mālvavān vicaran vane Sātavāhanabhūpatim bhāsās tisrah pratijňavā āvavau Vindhyavāsinīm. Kānabhūtim dadarśa sah, prabuddhah sahasābhavat. bhāsātravavilaksanām Kānabhūtim ca so 'bravīt: śighram kathaya me katham, tvam cāham ca samam, sakhe. Kānabhūtir uvāca tam: kautukam me mahat prabho. chamsa me, kurv anugraham. Gunādhvo 'tha pracakrame: Supratisthitasaminakam, ko'pi brāhmanasattamah. tasya dvau tanayau sakhe Šrutārthā nāma kanyakā. sabhāryah pancatām gatah, pālayantāv atisthatām. tad drstvā Vatsagulmayoh chankānyonyam ajāvata. bhrātarau tāv abhāsata:

#### Chapter VI.

Then that Mályaván wandering about in the wood in human form, passing under the name of Gunádhya, having served the king Sátaváhana, and having, in accordance with a vow, abandoned in his presence the use of Sanskrit and two other languages, with sorrowful mind came to pay a visit to Durgá, the dweller in the Vindhya hills; and by her orders he went and beheld Kánabhúti. Then he remembered his origin and suddenly, as it were, awoke from sleep; and making use of the Paisácha language, which was different from the three languages he had sworn to forsake, he said to Kánabhúti, after telling him his own name; 'Quickly tell me that tale which you heard from Pushpadanta, in order that you and I together, my friend, may escape from our curse.' Hearing that, Kánabhúti bowed before him, and said to him in joyful mood, 'I will tell you the story, but great curiosity possesses me, my lord, first tell me all your adventures from your birth, do me this favour.' Thus being entreated by him, Gunádhya proceeded to relate as follows:

In Pratishthána there is a city named Supratishthita; in it there dwelt once upon a time an excellent Bráhman named Somaśarman, and he, my friend, had two sons Vatsa and Gulmaka, and he had also born to him a third child, a daughter named Śrutárthá. Now in course of time, that Bráhman and his wife died, and those two sons of his remained taking care of their sister. And she suddenly became pregnant. Then Vatsa and Gulma began to suspect one another, because no other man came in their sister's way: thereupon Śrutárthá, who saw what was in their minds, said to

Pāpaśankā na kartavyā, Kumārah Kīrtisenākhyo Bhrātuh putro 'sti, tenāham Tatah sa madanākrānto

- 5 Gāndharveņa vivāhena Viprajāter ayam, tasmān Śrutvā kah pratyayo 'treti Tato rahasi sasmāra Smṛtamātrāgatah so 'tha
- 10 Bhāryā kṛtā mayaiveyam Yuşmatsvasā, yuvām caiva Putro janişyate cātra Tato 'syāh śāpanirmuktir Ity uktvāntarhitah so 'bhūt,
- 15 Śrutarthayah suto jatas, Ganavataro jato 'yani Iti tatkalam udabhūd Kṣinaśapas tatas te ca Kalena pañcatam prapta,
- 20 Atha śokam samutsrjya Svāvastambhena vidyānām Kālena tatra samprāpya Svadeśam āgato 'bhūvam Praviśamś ca cirāt tatra

śrnutam, kathayami vam. nāgarājasya Vāsukeh drstā snātum gatā satī. nivedyanvavanamani mām bhārvām akarot tadā. mama garbha iti svasuh Vatsagulmāv avocatām. sā tam nāgakumārakam, Vatsagulmāv abhāsata: śāpabhrastā varāpsarāh śapenajya cyutau bhuyi. yusmatsvasur asamsavam. vuvavoś ca bhavisvati. tatah stokaiś ca vāsaraih tam hi jānīhi mām sakhe. Gunadhyo nama brahmanah antariksāt sarasvatī. jananīmātulā mama gataś cāham adhīratām. bālo 'pi gatavān aham prāptave Daksināpatham. sarvā vidyāh prasiddhimān darśavisvan nijān gunān. nagare Supratisthite

those brothers, — 'Do not entertain evil suspicions, listen, I will tell you the truth; there is a prince of the name of Kirtisena, brother's son to Vásuki, the king of the Nágas; he saw me when I was going to bathe, thereupon he was overcome with love, and after telling me his lineage and his name, made me his wife by the Gandharva marriage; he belongs to the Brahman race, and it is by him that I am pregnant.' When they heard this speech of their sister's, Vatsa and Gulma said, 'What confidence can we repose in all this?' Then she silently called to mind that Nága prince, and immediately he was thought upon, he came and said to Vatsa and Gulma, 'In truth I have made your sister my wife, she is a glorious heavenly nymph fallen down to earth in consequence of a curse, and you too have descended to earth for the same reason, but a son shall without fail be born to your sister here, and then you and she together shall be freed from your curse.' Having said this he disappeared, and in a few days from that time, a son was born to Srutárthá; know me my friend as that son. At that very time a divine voice was heard from heaven, 'This child that is born is an incarnation of virtue, and he shall be called Gunadhya, and is of the Brahman caste. Thereupon my mother and uncles, as their curse had spent its force, died, and I for my part became inconsolable. Then I flung aside my grief, and though a child I went in the strength of my self-reliance to the Deccan to acquire knowledge. Then, having in course of time learned all sciences, and become famous, I returned to my native land to exhibit my accomplishments; and when I entered after a long absence into

Apaśyam śisyasahitah Kvacit sāmāni chandogā Kvacid vivādo viprānām Yo 'tra dyūtakalām vetti 5 Itvādikaitavair dvūtam Anvonvam nijavānijva-Kvacic ca vanijām madhye Arthaih samyamavān arthān Mayā punar vinaivārtham 10 Garbhasthasya ca me pūrvam Manmātuś ca tadā pāpair Tatah sā tadbhavād gatvā Tasthau Kumāradattasva Tatra tasvāś ca jāto 'ham 15 Tataś cāvardhayat sā mām Upādhyāyam athābhyarthya Kramena śiksitaś caham Vanikputro 'si, tat putra Viśākhilākhvo deśe 'smin 20 Daridrānām kulīnānām Gaccha, yācasva tam mūlyam Tato 'ham agamam tasya Ity avocat krudhā kamcid

śobhām kāmapy aham tadā. gāyanti ca yathāvidhi, abhūd vedavinirnave. tasva hastagato nidhih astuvan kitavāh kvacit. kalākauśalavādinām vanig eko 'bravid idam: prāpnoti, kiyad adbhutam? laksmīr āsāditā purā. pitā pañcatvam āgatah, gotrajaih sakalam hrtam. raksantī garbham ātmanah pitrmitrasya veśmani. sādhvyā vrttinibandhanam, krcchrakarmāni kurvatī. tayākimcanyadīnayā lipim ganitam eva ca. vānijvam kuru sāmpratam. vanik cāsti mahādhanah, bhāndamūlvam dadāti sah, iti mātābravīc ca mām. sakāśam, so 'pi tatksanam vanikputram Viśakhilah:

the city of Supratishthita, surrounded by my disciples, I saw a wonderfully splendid scene. In one place chanters were intoning according to prescribed custom the hymns of the Sáma Veda, in another place Bráhmans were disputing about the interpretation of the sacred books, in another place gamblers were praising gambling in these deceitful words, 'Whoever knows the art of gambling, has a treasure in his grasp,' and in another place, in the midst of a knot of merchants, who were talking to one another about their skill in the art of making money, a certain merchant spoke as follows:

Story of the Mouse-merchant.

It is not very wonderful that a thrifty man should acquire wealth by wealth; but I long ago achieved prosperity without any wealth to start with. My father died before I was born, and then my mother was deprived by wicked relations of all she possessed. Then she fled through fear of them, watching over the safety of her unborn child, and dwelt in the house of Kumaradatta a friend of my father's, and there the virtuous woman gave birth to me, who was destined to be the means of her future maintenance; and so she reared me up by performing menial drudgery. And as she was so poor, she persuaded a teacher by way of charity to give me some instruction in writing and ciphering. Then she said to me, 'You are the son of a merchant, so you must now engage in trade, and there is a very rich merchant in this country called Viśákhila; he is in the habit of lending capital to poor men of good family, go and entreat him to give you something to start with.' Then I went to his house, and he at the very moment I entered, said in a rage to some merchant's son; 'you see this

Mūşako dṛṣyate yo 'yam Etenāpi hi paṇyena Dattās tava punah pāpa Dūre tiṣṭhatu tadvṛddhis,

- 5 Tac chrutvā sahasaivāham Grhīto 'yam mayā tvatto Ity uktvā mūşakam haste Likhitvāsya gato 'bhūvam Caṇakāñjaliyugmena
- 10 Mārjārasya kṛte dattaḥ Kṛtvā tāmś caṇakān bhṛṣṭān Atiṣṭham catvare gatvā Tatra śrāntāgatāyāmbhaḥ Kāṣṭhabhārikasamghāya
- 15 Ekaikah kasthikah pritya Vikritavan aham tani Tatah stokena mulyena Tathaiva kasthikebhyo 'ham Evam pratidinam krtva
- 20 Kāşthikebhyo 'khilam dāru Akasmād atha samjāte Mayā tad dāru vikrītam Tenaiva vipaņim krtvā Kurvan vaņijyām kramasah
- 25 Sauvarņo mūşakah kṛtvā

gataprāņo 'tra bhūtale, kuśalo dhanam arjayet. dīnārā bahavo mayā, tvayā te 'pi na rakşitāh. tam avocam Viśākhilam: bhāndamūlyāya mūşakah. grhītvā sampute ca tam aham, so 'py ahasad vanik. mūlyena sa ca mūsakah kasyacid vanijo mayā. grhītvā jalakumbhikām chāvāvām nagarād bahih. śītalam canakāms ca tān sapraśrayam adām aham. kāşthe dve dve dadau mama, nītvā kāşthāni cāpaņe. krītvā tāms caņakāms tatah anyedyuh kāstham āharam. prāpya mūlyam kramān mayā krītam tebhyo dinatravam. kāşthacchede 'tivrstibhih panānām bahubhih sataih. dhanena nijakauśalāt sampanno 'smi mahādhanah. mayā tasmai samarpitah

dead mouse here upon the floor, even that is a commodity by which a capable man would acquire wealth, but I gave you, you good-for-nothing fellow, many dínárs, and so far from increasing them, you have not even been able to preserve what you got.' When I heard that, I suddenly said to that Viśákhila, 'I hereby take from you that mouse as capital advanced; saying this I took the mouse up in my hand, and wrote him a receipt for it, which he put in his strong box, and off I went. The merchant for his part burst out laughing. Well, I sold that mouse to a certain merchant as cat's-meat for two handfuls of gram, then I ground up that gram, and taking a pitcher of water, I went and stood on the cross-road in a shady place, outside the city; there I offered with the utmost civility the water and gram to a band of wood-cutters; every wood-cutter gave me as a token of gratitude two pieces of wood; and I took those pieces of wood and sold them in the market; then for a small part of the price which I got for them, I bought a second supply of gram, and in the same way on a second day I obtained wood from the wood-cutters. Doing this every day I gradually acquired capital, and I bought from those wood-cutters all their wood for three days. Then suddenly there befell a dearth of wood on account of heavy rains, and I sold that wood for many hundred panas, with that wealth I set up a shop, and engaging in traffic, I have become a very wealthy man by my own ability. Then I made a mouse of gold, and gave it to that Visakhila, then he gave me his daughter; and in

Viśākhilāya, so 'pi svām Ata eva ca loke 'smin Evam lakṣmīr iyam prāptā Tac chrutvā tatra te 'bhūvan

- 5 Dhīr na citrīyate kasmād Kvacit pratigrahaprāpta-Chandogah kaścid ity ukto Brāhmanyād bhojanam tāvad Lokayātrā suvarņena
- 10 Ko mām śikṣayatīty ukte Yaiṣā Caturikā nāma Tatra kim karavānīti Svarnam dattvā prayunjīthā Śrutvety agacchac chandogo
- 15 Upāvisat pravisyātra Mām adya lokayātrām tvam Iti jalpan sa tat tasyai Prahasaty atha tatrasthe Gokarņasadṛsau kṛtvā
- 20 Tārasvaram tathā sāma gāyati sma jadāśayah, Yathā tatra milanti sma vitā hāsyadidṛkṣavah. Te cāvocañ: śṛgālo 'yam praviṣto 'tra kuto 'nya Tac chīghram ardhacandro 'sya gale 'smin dīyatām iti.

kanyām mahvam adāt tatah. prasiddho Mūsakākhvavā. nirdhanena satā mayā. vanijo 'nye savismayāh, abhittau citrakarmanā? hemamāsāstako dvijah vitaprāyena kenacit: asti te, tat tvayāmunā vaidagdhyāyeha śiksyatām. tena mugdhena so 'bravīt: veśvā tasvā grham vraja. dvijenokto vito 'bravīt: ranjayan sama kimcana. drutam Caturikāgrham, krtapratyudgatis tayā. śiksavaitena sampratam svarnam arpitavān dvijah. jane kimcid vicintya sah karāv ābaddhasāranau gāyati sma jadāśayah, vitā hāsyadidrksavah. pravisto 'tra kuto 'nyathā?

consequence of my history I am known in the world by the name of Mouse. So without a coin in the world I acquired this prosperity. All the other merchants then, when they heard this story, were astonished. How can the mind help being amazed at pictures without walls?

Story of the chanter of the Sáma Veda.

In another place a Bráhman who had got eight gold máshas as a present, a chanter of the Sama Veda, received the following piece of advice from a man who was a bit of a roué, 'You get enough to live upon by your position as a Bráhman, so you ought now to employ this gold for the purpose of learning the way of the world in order that you may become a knowing fellow.' The fool said 'Who will teach me?' Thereupon the roué said to him, 'This lady named Chaturiká, go to her house.' The Bráhman said, 'What am I to do there?' The roué replied - 'Give her gold, and in order to please her make use of some sama.' When he heard this, the chanter went quickly to the house of Chaturiká; when he entered, the lady advanced to meet him and he Then that Brahman gave her the gold and faltered out the request, 'Teach me now for this fee the way of the world.' Thereupon the people who were there began to titter, and he, after reflecting a little, putting his hands together in the shape of a cow's ear, so that they formed a kind of pipe, began, like a stupid idiot, to chant with a shrill sound the Sama Veda, so that all the roues in the house came together to see the fun; and they said 'Whence has this jackal blundered in here? Come, let us quickly give him the half-moon on his throat.' Thereupon the Bráhman Ardhacandram śaram matvā Śikṣitā lokayātreti Tatsakāśam tato 'gacchad Vrttāntam cāvadat tasmai,

- 5 Sāma sāntvam mayoktam te, Kim vā dhārādhirūḍham hi Evam vihasya gatvā ca Dvipadasya paśor asya Hasantyā ca tayā tyaktam
- 10 Punarjātam ivātmānam Evamprāyāny aham pasyan Prāptavān rājabhavanam Tatas cāntah pravisto 'ham Āsthānasthitam adrākṣam
- 15 Śarvavarmaprabhrtibhir Ratnasimhāsanāsīnam Vihitasvastikāram mām Rājñā krtādaram caiva Ayam deva bhuvi khyātah
- 20 Gunādhya iti nāmāsya Ityāditatstutim drstvā Prītah sapadi satkrtya Athāham rājakāryāni Śiṣyān adhyāpayams tatra

śiraśchedabhayād drutam garjan sa niragāt tatah. venāsau presito 'bhavat so 'pi cainam abhāsata: vedasyāvasaro 'tra kaḥ? jādvam vedajade jane. tenoktā sā vilāsinī: tat suvarņatrņam tyaja. suvarņam prāpya sa dvijah manvāno grham āgatah. kautukāni pade pade Mahendrasadanopamam. śisyair agre niveditah rājānam Sātavāhanam mantribhih parivāritam amarair iva Vāsavam. upavistam athāsane Śarvavarmādayo 'stuvan: sarvavidyāviśāradah, yathārtham ata eva hi. mantribhih Sātavāhanah mantritve mām nyavojavat. cintayan navasam sukham krtadāraparigrahah.

supposing that the half-moon meant an arrow with a head of that shape, and afraid of having his head cut off, rushed out of the house, bellowing out, 'I have learnt the way of the world;' then he went to the man who had sent him, and told him the whole story. He replied 'when I told you to use sama, I meant coaxing and wheedling; what is the propriety of introducing the Veda in a matter of this kind? The fact is, I suppose, that stupidity is engrained in a man who muddles his head with the Vedas?' So he spoke, bursting with laughter all the while, and went off to the lady's house, and said to her, 'Give back to that two-legged cow his gold-fodder.' So she laughing gave back the money, and when the Brahman got it, he went back to his house as happy as if he had been born again.

Witnessing strange scenes of this kind at every step, I reached the palace of the king which was like the court of Indra. And then I entered it, with my pupils going before to herald my arrival, and saw the king Sátaváhana sitting in his hall of audience upon a jewelled throne, surrounded by his ministers, Sarvavarman and his colleagues, as Indra is by the gods. After I had blessed him and had taken a seat, and had been honoured by the king, Sarvavarman and the other ministers praised me in the following words, 'This man, O king, is famous upon the earth as skilled in all lore, and therefore his name Gunádhya is a true index of his nature.' Sátaváhana hearing me praised in this style by his ministers, was pleased with me and immediately entertained me honourably, and appointed me to the office of Minister. Then I married a wife, and lived there comfortably, looking after the king's affairs and instructing my pupils.

Kadācit kautukād bhrāmyan Devikrtir iti khyatam Tac cātiramyam ālokva Udyānapālah prsto 'bhūn

- 5 Sa ca mām abravīt: svāmin. Pūrvam maunī nirāhāro Sa divyam idam udyānam Tato 'tra brāhmanāh sarve Nirbandhāt taih sa prstah svam
- 10 Astiha Bharukacchākhyo Tasmin naham samutpanno Na bhiksām apv adāt kaścid Atha khedād grham tvaktvā Bhrantva tīrthany aham drastum
- 15 Drstvā tatas ca tām devīm Lokah pasupaharena Aham tv ātmānam eveha Niścitveti śiraś chettum Tatkşanam sā prasannā mām
- 20 Putra, siddho 'si, mātmānam Iti devīvaram labdhvā Tatah prabhrti nastā me Kadācid atha devī mām Gatvā putra Pratisthāne
- 25 Ity uktvā saiva me bijam

svairam Godavaritate udyānam drstavān aham. ksitistham iva Nandanam mayā tatra tadāgamam. vrddhebhyah śrūvate yathā, dvijah kaścit samāvavau. sadevabhavanam vvadhāt. milanti sma sakautukāh. vrttāntam avadad dvijah: vişayo Narmadatate, vipras, tasva ca me purā daridrasvālasasva ca. virakto jivitam prati agaccham Vindhyavāsinīm. iti samcintitam mavā: prīnāti varadām imām, hanmi mürkham imam pasum. mayā śastram agrhyata, devī svavam abhāsata: vadhīs, tistha mamāntike. samprāptā divyatā mayā, bubhuksā ca trsā saha. tatrastham svavam ādiśat: racavodvānam uttamam. divyam prādāt, tato mayā

Once, as I was roaming about at leisure on the banks of the Godávari out of curiosity, I beheld a garden called Devikriti, and seeing that it was an exceedingly pleasant garden, like an earthly Nandana, I asked the gardener how it came there, and he said to me, 'My lord, according to the story which we hear from old people, long ago there came here a certain Bráhman who observed a vow of silence and abstained from food, he made this heavenly garden with a temple; then all the Brahmans assembled here out of curiosity, and that Brahman being persistently asked by them told his history. There is in this land a province called Vakakachchha on the banks of the Narmadá, in that district I was born as a Bráhman, and in former times no one gave me alms, as I was lazy as well as poor; then in a fit of annoyance I quitted my house being disgusted with life, and wandering round the holy places, I came to visit the shrine of Durgá the dweller in the Vindhya hills, and having beheld that goddess, I reflected, 'People propitiate with animal offerings this giver of boons, but I will slay myself here, stupid beast that I am.' Having formed this resolve, I took in hand a sword to cut off my head. Immediately that goddess being propitious, herself said to me, 'Son, thou art perfected, do not slay thyself, remain near me;' thus I obtained a boon from the goddess and attained divine nature; from that day forth my hunger and thirst disappeared; then once on a time, as I was remaining there, that goddess herself said to me, 'Go, my son, and plant in Pratishthána a glorious garden;' thus speaking, she gave me,

Ihāgatya kṛtam kāntam Pālyam etac ca yuṣmākam Iti nirmitam udyānam Udyānapālād ity evam

- 5 Ākarņya vismayāvisto
  Evam ukte Guņādhyena
  Sātavāhana ity asya
  Tato 'bravīd Guņādhyo 'pi:
  Dīpakarņir iti khyāto
- 10 Tasya Śaktimatī nāma
  Ratāntasuptām udyāne
  Gatāyām atha pañcatvam
  Aputro 'pi sa jagrāha
  Tatah kadācid rājyārha-
- 15 Ity ādideśa tam svapne Atavyām drakşyasi bhrāmyan Tam grhītvā grham gaccheh, Atha prabuddhas tam svapnam Kadācic ca yayau dūrām
- 20 Dadarśa tatra madhyāhne
  Bālakam padmasarasas
  Atha rājā smaran svapnam
  Jalābhilāṣiṇam simham
  Sa simhas tad vapus tyaktvā
- 25 Kaştam, kim etad? brūhīti

udyānam tatprabhāvatah, itv uktvā sa tirodadhe. idam devvā purā prabho. taddeśe devyanugraham grhāva gatavān aham. Kānabhūtir abhāsata: kasmān nāmābhavat prabho? śrny etat kathayāmi te. rājābhūt prājvavikramah. bhāryā prānādhikābhavat. sarpas tām jātu dastavān, tasyām tadgatamānasah brahmacaryavratam nrpah. putrāsadbhāvaduhkhitam bhagavan indusekharah: simhārūdham kumārakam, sa te putro bhavisvati. smaran rājā jaharşa sah, atavim mrgayārasāt. simhārūdham sa bhūpatih tīre tapanatejasam. avatāritabālakam jaghānaikaśarena tam. sadyo 'bhūt purusākrtih, rājňā prsto jagāda ca:

with her own hands, heavenly seed; thereupon I came here and made this beautiful garden by means of her power; and this garden you must keep in good order. Having said this, he disappeared. In this way this garden was made by the goddess long ago, my lord.' When I had heard from the gardener this signal manifestation of the favour of the goddess, I went home penetrated with wonder.

# The story of Sátaváhana.

When Gunádhya had said this, Káṇabhúti asked, 'Why, my lord, was the king called Sátaváhana?' Then Gunádhya said, Listen, I will tell you the reason. There was a king of great power named Dvípikarni. He had a wife named Śaktimatí, whom he valued more than life, and once upon a time a snake bit her as she was sleeping in the garden. Thereupon she died, and that king thinking only of her, though he had no son, took a vow of perpetual chastity. Then once upon a time the god of the moony crest said to him in a dream — 'While wandering in the forest thou shalt behold a boy mounted on a lion, take him and go home, he shall be thy son.' Then the king woke up, and rejoiced remembering that dream, and one day in his passion for the chase he went to a distant wood; there in the middle of the day that king beheld on the bank of a lotus-lake a boy splendid as the sun, riding on a lion; the lion desiring to drink water set down the boy, and then the king remembering his dream slew it with one arrow. The creature thereupon abandoned the form of a lion, and suddenly assumed

Dhanadasya sakhā Yakşaḥ So 'ham snāntīm apaśyam prāg Sāpi mām vīkṣya samjāta-Gāndharveṇa vivāhena

- 5 Tac ca tadbāndhavā buddhvā Simhau bhavişyatah pāpau Putrajanmāvadhim tasyāh Mama tu tvaccharāghāta-Athāvām simhamithunam
- 10 Garbhiny abhūt, tato jāte Ayam ca vardhito 'nyāsām Adya cāham vimukto 'smi Tad grhāna mahāsattvam Ayam hy arthah samādistas
- 15 Ity uktvāntarhite tasmin Sa rājā tam samādāya Sātena yasmād ūdho 'bhūt Nāmnā cakāra, kālena Tatas tasmin gate 'raņyam
- 20 Samvṛttah sārvabhaumo 'sau Evam uktvā kathām madhye Guṇāḍhyah prakṛtam dhīmān Tatah kadācid adhyāsta Devīkṛtam tad udyānam

Sāto nāmāsmi bhūpate, Gangāvām raikanyakām, manmathābhūd, aham tathā. tato bhārvā krtā mavā, tām ca mām cāśapan krudhā: svecchācārau yuvām iti. śāpāntam munayo vyadhuh, paryantam tadanantaram. samjātau, sāpi kālatah dārake 'smin vvapadvata. simhīnām pavasā mavā. śāpād bānāhatas tvayā. mayā dattam amum sutam, tair eva munibhih purā. Sātanāmani Guhyake bālam pratyāyayau grham. tasmāt tam Sātavāhanam rājve cainam nyaveśavat. Dipakarņau ksitīśvare bhūpatih Sātavāhanah. Kānabhūtyanuvogatah anusmrtvābravīt punah: vasantasamayotsave sa rājā Sātavāhanah.

the shape of a man; the king exclaimed, 'Alas! what means this? tell me!' and then the man answered him - 'O king, I am a Yaksha of the name of Sáta, an attendant upon the god of wealth; long ago I beheld the daughter of a Rishi bathing in the Ganges; she too, when she beheld me, felt love arise in her breast, like myself: then I made her my wife by the Gandharva form of marriage; and her relatives, finding it out, in their anger cursed me and her, saying, 'You two wicked ones, doing what is right in your own eyes, shall become lions.' The hermit-folk appointed that her curse should end when she gave birth to offspring, and that mine should continue longer, until I was slain by thee with an arrow. So we became a pair of lions; she in course of time became pregnant, and then died after this boy was born, but I brought him up on the milk of other lionesses, and lo! to-day I am released from my curse having been smitten by thee with an arrow. Therefore receive this noble son which I give thee, for this thing was foretold long ago by those hermit-folk.' Having said this that Guhyaka named Sata disappeared, and the king taking the boy went home; and because he had ridden upon Sáta he gave the boy the name of Sátaváhana, and in course of time he established him in his kingdom. Then, when that king Dvipikarni went to the forest, this Sátaváhana became sovereign of the whole earth.

Having said this in the middle of his tale in answer to Kánabhúti's question, the wise Gunádhya again called to mind and went on with the main thread of his narrative. Then once upon a time, in the spring festival that king Sátaváhana went

Viharan suciram tatra Vāpījale 'vatīrņo 'bhūt Asiñcat tatra dayitāḥ Asicyata sa tābhiś ca

- 5 Mukhair dhautāñjanātāmra-Aṅgaiḥ saktāmbaravyakta-Vidalatpattratilakāḥ Cyutābharaṇapuṣpās tā Athaikā tasya mahiṣī
- 10 Širīşasukumārāngī Sā jalair abhişincantam Abravīn: modakair deva Tac chrutvā modakān rājā Tato vihasya sā rājnī
- 15 Rājan, navasarah ko 'tra Udakaih siñca mā tvam mām Sandhimātram na jānāsi Na ca prakaraņam vetsi? Ity uktah sa tayā rājñyā
- 20 Parivāre hasaty antar-Parityaktajalakrīdo Jātāvamāno nirlakṣaḥ Tataś cintāparo muhyan

Mahendra iva Nandane krīditum kāminīsakhah. sahelam karavāribhih, vaśābhir iva vāranah. netrair jahrur jalaplutaih vibhāgaiś ca tam anganāh. sa cakre vanamadhyagāh latā vāyur iva priyāh. rājňah stanabharālasā krīdantī klamam abhvagāt. rājānam asahā satī paritādaya mām iti. drutam ānāyayad bahūn, punar evam abhāsata: modakānām jalāntare? itv uktam hi mavā tava. māśabdodakaśabdavoh. mūrkhas tvam katham īdrśah? śabdaśāstravidā nrpah lajjākrānto jhagity abhūt. vītadarpaś ca tatkṣaṇam prāviśan nijamandiram. nāhārādiparānmukhah

to visit the garden made by the goddess, of which I spake before. He roamed there for a long time like Indra in the garden of Nandana, and descended into the water of the lake to amuse himself in company with his wives. There he sprinkled his beloved ones sportively with water flung by his hands, and was sprinkled by them in return like an elephant by its females. His wives with faces, the eyes of which were slightly reddened by the collyrium washed into them, and which were streaming with water, and with bodies the proportions of which were revealed by their clinging garments, pelted him vigorously; and as the wind strips the creepers in the forest of leaves and flowers, so he made his fair ones who fled into the adjoining shrubbery lose the marks on their foreheads and their ornaments. Then one of his queens tardy with the weight of her breasts, with body tender as a śirisha flower, became exhausted with the amusement; she not being able to endure more, said to the king who was sprinkling her with water,-'do not pelt me with water-drops;' on hearing that, the king quickly had some sweetmeats brought; then the queen burst out laughing and said again - 'king, what do we want with sweetmeats in the water? For I said to you, do not sprinkle me with water-drops. Do you not even understand the coalescence of the words má and udaka, and do you not know that chapter of the grammar, — how can you be such a blockhead? When the queen, who knew grammatical treatises, said this to him, and the attendants laughed, the king was at once overpowered with secret shame; he left off romping in the water and immediately entered his own palace unperceived, crest-fallen, and full of self-contempt. Then he remained lost in thought, bewildered, averse to food and other

Citrastha iva prsto 'pi Pānditvam saranam vā me Śavanīvaparitvakta-Akasmād atha rājňas tām 5 Kim etad iti sambhrantah Tato 'ham Sarvavarmā ca Atrantare sa ca pravah Asmin kāle na ca svastho Āvābhyām Rājahamsākhya 10 Śarīravārttām bhūpasya Nedrso durmanāh pūrvam Visnuśaktiduhitra ca Vilaksīkrta itv āhur Etat tasva mukhāc chrutvā 15 Śarvavarmadvitīvo 'ham Vyādhir vadi bhaved rājňah Ādhir vā yadi tatrāsya Nāsty eva hi vipakso 'sya Anuraktāh prajāś caitā, 20 Tat kasmād esa khedah svād Evam vicintite dhīmān Aham jānāmi, rājno 'sva Mūrkho 'ham iti pāndityam Upalabdho mayā caisa

naiva kimcid abhāsata. mrtvur veti vicintavan gātrah samtāpavān abhūt. drstvävasthäm tathävidhäm sarvah parijano 'bhavat. jñātavantau kramena tām, parvahīvata vāsarah. rājety ālocya tatksaņam āhūto rājacetakah. sa ca prsto 'bravid idam: drsto devah kadācana, mithyāpanditayā tayā devvo 'nvāh kopanirbharam. rājacetasya durmanāh samśayād ity acintayam: praviśevuś cikitsakah, kāraņam nopalabhyate. rājye nihatakantake, na hānih paridrýyate. īdrśah sahasā prabhoh? Śarvavarmedam abravīt: manyur maurkhyanutapatah, sadaivāyam hi vānchati. purvam eva tadásayah,

enjoyments, and, like a picture, even when asked a question, he answered nothing. Thinking that his only resource was to acquire learning or die, he flung himself down on a couch, and remained in an agony of grief. Then all the king's attendants, seeing that he had suddenly fallen into such a state, were utterly beside themselves to think what it could mean. Then I and Sarvavarman came at last to hear of the king's condition, and by that time the day was almost at an end. So perceiving that the king was still in an unsatisfactory condition, we immediately summoned a servant of the king named Rajahansa. And he when asked by us about the state of the king's health, said this — 'I never before in my life saw the king in such a state of depression: and the other queens told me with much indignation that he had been humiliated to-day by that superficial blue-stocking, the daughter of Vishnusakti.' When Sarvavarman and I had heard this from the mouth of the king's servant, we fell into a state of despondency, and thus reflected in our dilemma; 'If the king were afflicted with bodily disease, we might introduce the physicians, but if his disease is mental it is impossible to find the cause of it. For there is no enemy in his country the thorns of which are destroyed, and these subjects are attached to him; no dearth of any kind is to be seen; so how can this sudden melancholy of the king's have arisen?' After we had debated to this effect, the wise Sarvavarman said as follows - 'I know the cause, this king is distressed by sorrow for his own ignorance, for he is always expressing a desire for culture, saying 'I am a blockhead;' I long ago detected this desire of his, and we have heard Rājňyāvamānitas cādya Evam anyonyam ālocya Prātar āvām agacchāva Tatra sarvasya ruddhe 'pi Prāvisam mama pascāc ca

- 5 Prāviśam mama paścāc ca Upaviśyātha nikate Akāraņam katham deva Tac chrutvāpi tathaivāsīt Śarvavarmā tataś cedam
- 10 Śrutam mama syāt kvāpīti Tenāham krtavān adya Svapne tato mayā dratam Tac ca divyena kenāpi Tataś ca nirgatā tasmād
- 15 Tava deva mukham sā ca Iyad drṣṭvā prabuddho 'smi, Devasya vadane sākṣāt Evam niveditasvapne Mām astamaunah sākūtam
- 20 Śikṣamāṇaḥ prayatnena
  Adhigacchati pāṇḍityam?
  Mama tena vinā hy eṣā
  Vibhavaiḥ kiṁ nu mūrkhasya
  Tato 'ham avadaṁ: rājan,
- 25 Jňayate sarvavidyanam

tannimittam iti śrutam. tām rātrim ativāhva ca vāsaveśma mahīpateh. praveśe kathamapy aham Šarvavarmā laghukramam. vijňaptah sa mayā nṛpah: vartase vimanā iti? sa tūsnīm Sātavāhanah, adbhutam vākvam abravīt: prāg uktam deva me tvavā. svapnamānavakam niśi. nabhasas cyutam ambujam, kumārena vikāsitam. divvā strī dhavalāmbarā. pravistā samanantaram. manye sā ca Sarasvatī sampravistā, na samsayah. Sarvavarmani tatkşanam avadat Sātavāhanah: kālena kiyatā pumān etan me kathyatām tvayā. laksmīr na pratibhāsate, kāsthasyābharanair iva? varsair dvādašabhih sadā mukham vyākaraņam naraih.

that the occasion of the present fit is his having been humiliated by the queen.' Thus we debated with one another and after we had passed that night, in the morning we went to the private apartments of the sovereign. There, though strict orders had been given that no one was to enter, I managed to get in with difficulty, and after me Sarvavarman slipped in quickly. I then sat down near the king and asked him this question - 'Why, O king, art thou without cause thus despondent?' Though he heard this, Satavahana nevertheless remained silent, and then Sarvavarman uttered this extraordinary speech, 'King, thou didst long ago say to me, 'Make me a learned man.' Thinking upon that I employed last night a charm to produce a dream. Then I saw in my dream a lotus fallen from heaven, and it was opened by some heavenly youth, and out of it came a divine woman in white garments, and immediately, O king, she entered thy mouth. When I had seen so much I woke up, and I think without doubt that the woman who visibly entered thy mouth was Sarasvati. As soon as Sarvavarman had in these terms described his dream, the king broke his silence and said to me with the utmost earnestness, - 'In how short a time can a man, who is diligently taught, acquire learning? Tell me this. For without learning all this regal splendour has no charms for me. What is the use of rank and power to a blockhead? They are like ornaments on a log of wood.' Then I said, 'King, it is invariably the case that it takes men twelve years to learn grammar, the gate to all knowledge. But I, my Aham tu śikṣayāmi tvām Śrutvaitat sahasā serṣyam Sukhocito janah kleśam Tad aham māsaṣatkena

- 5 Śrutvaivaitad asambhāvyam Ṣaḍbhir māsais tvayā devaḥ Samskṛtam prākṛtam tadvad Bhāṣātrayam idam tyaktam Śarvavarmā tato 'vādīn:
- 10 Dvādaśābdān vahāmy eşa Ity uktvā nirgate tasmin Rājāpy ubhayatah siddhim Vihastah Śarvavarmā ca Paśyan sānuśayah sarvam
- 15 Sāpi tam duḥkhitāvocat:
  Vinā svāmikumāreņa
  Tatheti niścayam kṛtvā
  Śarvavarmā nirāhāras
  Tac ca cāramukhād buddhvā
- 20 Rājňe, so 'pi tad ākarņya
  Tatas tam Simhaguptākhyo
  Tvayi khinne tadā deva
  Tatah śreyonimittam te
  Chettum prārabdhavān asmi

varsasatkena tad, vibho. Śarvavarmā kilāvadat: katham kurvād ivac ciram? deva tvām siksavāmi tat. tam avocam aham rusā: śiksitaś cet, tato mayā deśabhāsā ca sarvadā van manusyesu sambhavet. na ced evam karomy aham, śirasā tava pāduke. naham apy agamam grham, matvāśvasto babhūva sah. pratijňam tam sudustaram svabhārvāvai śaśamsa tat. samkate 'smims tava prabho gatir anyā na drśyate. paścime prahare niśi tatraiva prasthito 'bhavat. mayā prātar niveditam kim bhaved itv acintavat. rajaputro hito 'bravīt: nirvedo me mahān abhūt. Candikāgre nijam śirah gatvāsmān nagarād bahih.

sovereign, will teach it you in six years.' When he heard that, Sarvavarman suddenly exclaimed in a fit of jealousy - 'How can a man accustomed to enjoyment endure hardship for so long? So I will teach you grammar, my prince, in six months.' When I heard this promise which it seemed impossible to make good. I said to him in a rage. 'If you teach the king in six months, I renounce at once and for ever Sanskrit, Prakrit, and the vernacular dialect, these three languages which pass current among men; then Śarvavarman said — 'And if I do not do this, I Śarvavarman, will carry your shoes on my head for twelve years.' Having said this he went out; I too went home; and the king for his part was comforted, expecting that he would attain his object by means of one of us two. Now Sarvayarman being in a dilemma, seeing that his promise was one very difficult to perform, and regretting what he had done, told the whole story to his wife, and she grieved to hear it said to him, 'My lord, in this difficulty there is no way of escape for you except the favour of the Lord Kartikeya. 'It is so,' said Sarvavarman and determined to implore it. Accordingly in the last watch of the night, Sarvavarman set out fasting for the shrine of the god. Now I came to hear of it by means of my secret emissaries, and in the morning I told the king of it; and he, when he heard it, wondered what would happen. Then a trusty Rájpút called Sinhagupta said to him, 'When I heard, O king, that thou wast afflicted I was seized with great despondency. Then I went out of this city, and was preparing to cut off my own head before the goddess Durgá in order to ensure thy happiness. Then a voice from

Maivam krthā, nrpasvecchā Vāg antariksād atha mām, Ity uktvā nrpam āmantrva Paścāc cāradvayam so 'tha 5 So'pi vātaikabhakşah san Prāpa svāmikumārasya **Sarīranirapeksena** Prasādam akarot tasva Āgatvāgre tato rājñe 10 Simhaguptavisrstābhyām Tac chrutvā mama rājnas ca Abhūtām megham ālokya Āgatva Śarvavarmātha Cintitopasthitā rājne Tatkşanam; kim na kuryād dhi

15 Prādurāsams ca tās tasya Atha tam akhilavidyā-Pramuditavati rāstre Api pavanavidhūtās

20 Prativasati patākā

setsvatv evetv avāravat tan manve siddhir asti te. satvaram Śarvavarmanah Simhagupto vvasarjavat. krtamaunah suniścayah Śarvavarmāntikam kramāt. tapasā tatra tositah Kartikeyo yathepsitam. cārābhvām sa niveditah udayah Sarvavarmanah. visādapramadau dvayoh hamsacātakavor iva. Kumāravarasiddhimān sarvā vidvāh pradattavān, Sātavāhanabhūpateh prasādah Pārameśvarah? lābham ākarņya rājňah tatra ko'py utsavo 'bhūt, tatksanolläsvamänäh baddhanrttā ivāsan.

Rājārharatnanicayair atha Śarvavarmā Tenārcito gurur iti praņatena rājñā Svāmīkrtaś ca vişaye Bharukacchanāmni Kūlopakanthaviniveśini Narmadāvāh.

heaven forbade me, saying, 'Do not so, the king's wish shall be fulfilled.' Therefore, I believe, thou art sure of success.' When he had said this, that Sinhagupta took leave of the king, and rapidly despatched two emissaries after Sarvavarman; who feeding only on air, observing a vow of silence, steadfast in resolution, reached at last the shrine of the Lord Kártikeya. There, pleased with his penance that spared not the body, Kartikeya favoured him according to his desire; then the two spies sent by Sinhagupta came into the king's presence and reported the minister's success. On hearing that news the king was delighted and I was despondent, as the chataka joys, and the swan grieves, on seeing the cloud. Then Sarvavarman arrived successful by the favour of Kartikeya, and communicated to the king all the sciences, which presented themselves to him on his thinking of them. And immediately they were revealed to For what cannot the grace of the Supreme Lord accomplish? the king Sátaváhana. Then the kingdom rejoiced on hearing that the king had thus obtained all knowledge, and there was high festival kept throughout it; and that moment banners were flaunted from every house, and being fanned by the wind, seemed to dance. Then Sarvavarman was honoured with abundance of jewels fit for a king by the sovereign, who bowed humbly before him, calling him his spiritual preceptor, and he was made governor of the territory called Vakakachchha, which lies along the bank of the Narmadá. The king being highly pleased with that Rájpút Sinhagupta, who first heard by the mouth of his spies, that the boon had been obtained from the six-faced god, made him equal

Yo'gre cāramukhena Ṣaṇmukhavara- prāptim samā Samtuṣyātmasamam śriyā narapatis tam Simhagu Rājñim tām api Viṣṇuśaktitanayām vidyāgame kā prītyābhiṣicya Iti kathāpīṭhalambake ṣaṣṭhas taraṅgaḥ.

prāptim samākarņayat tam Simhaguptam vyadhāt, vidyāgame kāraņam prītyābhisicya svayam.

Tato gyhītamauno 'ham
Tatra ca ślokam apathad
Tam cācasta svayam rājā
Tatrālokya ca tatrastho

10 Tatah sa Śarvavarmāṇam
Svayam kathaya devena
Tac chrutvānugraham rājñah
Ito rājan nirāhāro
Tato 'dhvani manākchese

15 Klāntah patitavān asmi
Uttistha putra, sarvam te
Śaktihastah pumān etya
Tenāham amytāsāraPrabuddhah ksutpipāsādi
20 Atha devasya nikatam

Snātvā garbhagrham tasya

Tato 'ntah prabhuna tena

rājāntikam upāgamam. dvijah kaścit svayamkrtam. samyak samskrtayā girā, ianah pramudito 'bhavat. rājā savinayo 'bravīt: katham te 'nugrahah krtah. Śarvavarmābhyabhāsata: maunastho 'ham tadā gatah, iāte tīvratapahkrśah nihsamjňo dharanitale. sampatsyata iti sphutam jāne mām abravīt tadā. samsikta iva tatksanam hīnah svastha ivābhavam. prapya bhaktibharakulah pravisto 'bhūvam unmanāh. Skandena mama darśanam

to himself in splendour and power. And that queen too, the daughter of Vishnuśakti, who was the cause of his acquiring learning, he exalted at one bound above all the queens, through affection anointing her with his own hand.

## Chapter VII.

Then, having taken a vow of silence, I came into the presence of the sovereign, and there a certain Bráhman recited a śloka he had composed, and the king himself addressed him correctly in the Sanskrit language; and the people who were present in court were delighted when they witnessed that. Then the king said deferentially to Śarvavarman — 'Tell me thyself after what fashion the god shewed thee favour.' Hearing that, Śarvavarman proceeded to relate to the king the whole story of Kártikeya's favourable acceptance of him.

'I went, O king, on that occasion fasting and silent from this place, so when the journey came to an end, being very despondent, and emaciated with my severe austerities, worn out I fell senseless on the ground. Then, I remember, a man with a spear in his hand came and said to me in distinct accents, 'Rise up, my son, everything shall turn out favourably for thee.' By that speech I was, as it were, immediately bedewed with a shower of nectar, and I woke up, and seemed free from hunger and thirst and in good case. Then I approached the neighbourhood of the god's temple, overpowered with the weight of my devotion, and after bathing I entered the inner shrine of the god in a state of agitated suspense. Then that Lord Skanda gave me a sight of him-

Dattam, tatah pravistā me Athāsau bhagavān sākṣāt Siddho varṇasamāmnāya Tac chrutvaiva manuṣyatva-

- 5 Uttaram sütram abhyühya Athābravīt sa devo mām: Abhavişyad idam sāstram Adhunā svalpatantratvāt Madvāhanakalāpasya
- 10 Ity uktvā śabdaśāstram tat Sākṣād eva sa mām devaḥ Yuṣmadīyaḥ sa rājāpi Bharadvājamuneḥ śiṣyaḥ Tulyābhilāṣām ālokya
- 15 Yayāv akasmāt puspesu-Atah sa sapto munibhir Sā cāvatīrņā devītve Ittham rsyavatāro 'yam Drste tvayy akhilā vidyā
- 20 Akleśalabhyā hi bhavanty Janmāntarārjitāh sphāra-Ity uktvāntarhite deve Tandulā me pradattāś ca Tato 'ham āgato rājams,
- 25 Citram tāvanta evāsan

mukhe mūrtā Sarasvatī. sadbhir ananapankajaih iti sütram udairayat. sulabhāc cāpalād bata svayam eva mayoditam. nāvadisvah svavam vadi, Pāninī vopamardakam. Kātantrākhyam bhavişyati, nāmnā Kālāpakam tathā. prakāśyābhinavam laghu punar evam abhāsata: pūrvajanmany abhūd rsih Krsnasamiño mahātapāh. sa caikām munikanyakām śaraghātarasajñatām. avatīrna ihādhunā, tasvaiva munikanvakā. nrpatih Sātavāhanah prāpsyaty eva tvadicchayā. uttamärthä mahätmanäm samskārāksiptasiddhavah. niragaccham aham bahih, tatra devopajīvibhih. tandulās te ca me pathi bhujyamānā dine dine.

self within, and thereupon Sarasvatí in visible shape entered my mouth. So that holy god, manifested before me, recited the sútra beginning 'the traditional doctrine of letters.' On hearing that, I, with the levity which is so natural to mankind, guessed the next sútra and uttered it myself. Then that god said to me, 'if thou hadst not uttered it thyself, this grammatical treatise would have supplanted that of Pánini. As it is, on account of its conciseness, it shall be called Kátantra, and Kálápaka, from the tail (kalápa) of the peacock on which I ride.' Having said this, that god himself in visible form revealed to me that new and short grammar, and then added this besides; 'That king of thine in a former birth was himself a holy sage, a pupil of the hermit Bharadvája, named Krishna, great in austerity: and he, having beheld a hermit's daughter who loved him in return, suddenly felt the smart of the wound which the shaft of the flowery-arrowed god inflicts. So, having been cursed by the hermits, he has now become incarnate here, and that hermit's daughter has become incarnate as his queen.

So this king Sátaváhana, being an incarnation of a holy sage, when he beholds thee, will attain a knowledge of all the sciences according to thy wish. For the highest matters are easily acquired by great-souled ones, having been learnt in a former birth, the real truth of them being recalled by their powerful memories. When the god had said this, he disappeared, and I went out, and there grains of rice were presented me by the god's servants. Then I proceeded to return, O king, and wonderful to say,

Evam uktvā svavṛttāntam Udatiṣṭhan nṛpah snātum Tato 'ham kṛtamaunatvād Anicchantam tam āmantrya

- 5 Nirgatya nagarāt tasmāc Tapase niścito drastum Svapnādeśena devyā ca Vindhyātavīm pravisto 'ham Pulindavākyād āsādya
- 10 Iha prāpto 'ham adrākṣam Anyonyālāpam eteṣām Mayā Piśācabhāṣeyam Upagamya tataś caitām Pratipālitavān asmi
- 15 Dṛṣṭvā tvām svāgatam kṛtvā Mayā jātih smṛtety eṣa Evam ukte Gunādhyena Tvadāgamo mayā jñāto Rākṣaso Bhūtivarmākhyo
- 20 Gatavān asmi codyānam Tatrāsau nijasāpāntam Divā nāsti prabhāvo nas, Tatheti cāham tatrasthah

virate Śarvavarmani prahrstah Sātavāhanah. vvavahārabahiskrtah pranamenaiva bhūpatim chisvadvavasamanvitah āgato Vindhyavāsinīm. tavaiva presitas tatab tvām drastum bhīsanām imām. sārtham daivāt kathamcana Piśācān subahūn amūn. dūrād ākarnva siksitā maunamokşasya kāraņam. tvām śrutvojjayinīgatam yāvad abhyāgato bhavān. caturthvā bhūtabhāsavā vrttanto me 'tra janmani. Kānabhūtir uvāca tam: yathādya niśi tac chrnu. divyadrstih sakhāsti me, Ujjayinyām tadāspadam. prati prsto mavābravīt: tistha rātrau vadāmv atah. prāptāyām niśi valgatām

though I consumed those grains on my journey day after day, they remained as numerous as ever.' When he had related his adventure, Śarvavarman ceased speaking, and king Sátaváhana in cheerful mood rose up and went to bathe.

Then I, being excluded from business by my vow of silence, took leave, with a low bow only, of that king who was very averse to part with me, and went out of that town, accompanied by only two disciples, and, with my mind bent on the performance of austerities, came to visit the shrine of the dweller in the Vindhya hills, and having been directed by the goddess in a dream to visit thee, I entered for that purpose this terrible Vindhya forest. A hint given by a Pulinda enabled me to find a caravan, and so somehow or other, by the special favour of destiny, I managed to arrive here, and beheld this host of Piśáchas, and by hearing from a distance their conversation with one another, I have contrived to learn this Paiśácha language, which has enabled me to break my vow of silence; I then made use of it to ask after you, and, hearing that you had gone to Ujjayiní, I waited here until your return; on beholding you I welcomed you in the fourth language, (the speech of the Piśáchas), and then I called to mind my origin; this is the story of my adventures in this birth.

When Gunádhya had said this, Kánabhúti said to him, — 'hear, how your arrival was made known to me last night. I have a friend, a Rákshasa of the name of Bhútivarman, who possesses heavenly insight; and I went to a garden in Ujjayini, where he resides. On my asking him when my own curse would come to an end, he said, we have no power in the day, wait, and I will tell you at night. I consented and

Tam aprocham prasangena Purā Virincasamvāde Śrņu vacmīti mām uktvā Divā naisām prabhāvo 'sti

- 5 Yakşarakşahpisacanam, Na püjyante sura yatra Bhujyate 'vidhina vapi, Amamsabhakşah sadhvī va Sucīn sūran prabuddhams ca
- 10 Ity uktvā me sa tatkālam Gacchāgato Guņādhyas te Śrutvaitad āgataś cāsmi Kathayāmy adhunā tām te Kimtv ekam kautukam me 'sti:
- 15 Sa Puşpadantas tvam cāpi Kāṇabhūter iti śrutvā Gaṅgātīre 'grahāro 'sti Tatra Govindadattākhyo Tasya bhāryāgnidattā ca
- 20 Sa kālena dvijas tasyām Te ca mūrkhāḥ surūpāś ca Atha Govindadattasya Vipro Vaiśvānaro nāma, Govindadatte tatkālam

bhūtānām harsakāranam. vad uktam Samkarena tat Bhūtivarmātha so 'bravīt: dhvastānām arkatejasā tena hrsvanty amī niśi. na ca viprā yathocitam tatraite prabhavanti ca. vatra tatra na yanty ami, nākrāmanti kadācana. Bhūtivarmābravīt punah: śapamoksasya karanam. tvam ca drsto maya prabho, Puspadantoditām kathām. kathyatām kena hetunā Mālvavān iti viśrutah. Gunādhyas tam abhāsata: nāmnā Bahusuvarņakah, brāhmaņo 'bhūd bahuśrutah, babhūva patidevatā. pañca putran ajijanat, babhūvur abhimāninah. grhān atithir āyayau, Vaiśvānara ivāparaķ. grhād api bahih sthite

when night came on, I asked him earnestly the reason why goblins delighted in disporting themselves then, as they were doing. Then Bhútivarman said to me, 'Listen, I will relate what I heard Śiva say in a conversation with Brahmá. Rákshasas, Yakshas, and Piśáchas have no power in the day, being dazed with the brightness of the sun, therefore they delight in the night. And where the gods are not worshipped, and the Bráhmans, in due form, and where man eat contrary to the holy law, there also they have power. Where there is a man who abstains from flesh, or a virtuous woman, there they do not go. They never attack chaste men, heroes, and men awake.' When he said this on that occasion Bhútivarman continued, 'Go, for Gunádhya has arrived, the destined means of thy release from the curse.' So hearing this, I have come, and I have seen thee, my lord; now I will relate to thee that tale which Pushpadanta told; but I feel curiosity on one point; tell me why he was called Pushpadanta and thou Mályaván.'

Story of Pushpadanta.

Hearing this question from Kánabhúti, Gunádhya said to him. On the bank of the Ganges there is a district granted to Bráhmans by royal charter, named Bahusuvarnaka, and there lived there a very learned Bráhman named Govindadatta, and he had a wife Agnidattá who was devoted to her husband. In course of time that Bráhman had five sons by her. And they, being handsome but stupid, grew up insolent fellows. Then a guest came to the house of Govindadatta, a Bráhman Vaisvánara by name, like a second god of fire. As Govindadatta was away from home when he arrived, he came

Tatputrānām upāgatya Hāsamātram ca tais tasya Tatah sa kopān nirgantum Āgatenātha Govinda-

- 5 Kruddhah prsto 'nunīto 'pi Putrās te patitā mūrkhās, Tasmān na bhokṣye tvadgehe, Atha Govindadattas tam Na spṛṣāmy api jātv etān
- 10 Tadbhāryāpi tathaivaitya Tatah kathamcid ātithyam Tad drṣṭvā Devadattākhyas Abhūd Govindadattasya Vyartham jīvitam ālokya
- 15 Sanirvedah sa tapase
  Tatah parnāśanah pūrvam
  Tasthau cirāya tapase
  Dadau ca darśanam tasya
  Tasyaivānucaratvam ca
- 20 Vidyāḥ prāpnuhi bhogāmś ca Bhavitābhimatam sarvam Tataḥ sa gatvā vidyārthī Sişeve Vedakumbhākhyam Tatrastham tam upādhyāya-

krtam tenābhivādanam. krtam pratvabhivādanam. prārebhe tadgrhād dvijah. dattena sa tathāvidhah jagādaivam dvijottamah: tatsamparkād bhavān api, prāvaścittam nu me bhavet. uvāca śapathottaram: aham kutanayan iti. tam uvācātithipriyā, tatra Vaiśvānaro 'grahīt. tasvaikas tanavas tadā nairghrnyenānutāpavān. pitrbhyām atha dūsitam yayau Badarikāśramam. dhūmapaś cāpy anantaram toşayişyan Numapatim. Śambhus tīvratapo'riitah. sa vavre varam Īśvarāt. bhuvi bhunksva, tatas tava iti Sambhus tam ādiśat. puram Pāţaliputrakam upādhyāyam yathāvidhi. patnī jātu smarāturā

and saluted his sons, and they only responded to his salute with a laugh; then that Bráhman in a rage prepared to depart from his house. While he was in this state of wrath Govindadatta came, and asked the cause, and did his best to appease him, but the excellent Bráhman nevertheless spoke as follows — 'Your sons have become outcasts, as being blockheads, and you have lost caste by associating with them, therefore I will not eat in your house; if I did so, I should not be able to purify myself by any expiatory ceremony.' Then Govindadatta said to him with an oath, 'I will never even touch these wicked sons of mine.' His hospitable wife also came and said the same to her guest; then Vaisvanara was with difficulty induced to accept their hospitality. One of Gurudatta's sons, named Devadatta, when he saw that, was grieved at his father's sternness, and thinking a life of no value which was thus branded by his parents, went in a state of despondency to the hermitage of Badariká to perform penance; there he first ate leaves, and afterwards he fed only on smoke, persevering in a long course of austerities in order to propitiate the husband of Umá. So Sambhu, won over by his severe austerities, manifested himself to him, and he craved a boon from the god, that he might ever attend upon him. Sambhu thus commanded him -'Acquire learning, and enjoy pleasures on the earth, and after that thou shalt attain all thy desire.' Then he, eager for learning, went to the city of Pataliputra, and according to custom waited on an instructor named Vedakumbha. When he was there, the wife of his preceptor distracted by passion, which had arisen in her heart, made Hathād vavre, bata strīņām Tena samtyajya tam deśam Sa Devadattah prayayau Tatra vrddham upādhyāyam

- 5 Mantrasvāmyākhyam abhyarthya vidyāh samyag adhītavān.
  Krtavidyam ca tam tatra dadarsa nrpateh sutā
  Susarmākhyasya subhagam Śrīr nāma Śrīr ivācyutam.
  So 'pi tām drstavān kanyām sthitām vātāyanopari
  Viharantīm vimānena candrasyevādhidevatām.
- 10 Baddhāv iva tayānyonyam Nāpasartum samarthau tau Sātha tasyaikayāngulyā Ito nikatam ehīti Tatah samīpam tasyās ca
- Sā ca cikṣepa dantena Samjñām etām ajānāno Sa kartavyavimūḍhaḥ san Luloṭha tatra dharaṇau Tāpena dahyamāno 'ntar
- 20 Vitarkya kāmajaiś cihnair Yuktyā pṛṣṭaḥ kathaṁcic ca Tad buddhvā tam upādhyāyo Dantena puṣpaṁ muñcantyā Yad etat Puspadantākhyaṁ

cañcalāś cittavrttavah. Anangakrtaviplavah Pratisthānam atandritah. vrddhayā bhāryayānvitam dadarśa nrpateh sutā Śrīr nāma Śrīr ivācyutam. sthitām vātāvanopari candrasvevādhidevatām. mārasrnkhalavā drsā babhūvatur ubhāv api. mūrtaveva Smarājňavā samiñam cakre nrpatmaja. yayāv antahpurāc ca sā, puspam ādāya tam prati. gūdhām rājasutākṛtām nupādhyāyagrham yayau. na kimcid vaktum īśvarah mūkah pramusito yathā. upādhyāyena dhīmatā yathávrttam sasamsa sah. vidagdho vākyam abravīt: tayā samjňā krtā tava, puspādhvam suramandiram

violent love to him; alas! the fancies of women are ever inconstant! Accordingly Devadatta left that place, as his studies had been thus interfered with by the god of love, and went to Pratishthána with unwearied zeal. There he repaired to an old preceptor named Mantrasvámin, with an old wife, and acquired a perfect knowledge of the sciences. And after he had acquired learning, the daughter of the king Susarman, Śri by name, cast eyes upon the handsome youth, as the goddess Śri upon Vishņu. He also beheld that maiden at a window, looking like the presiding goddess of the moon, roaming through the air in a magic chariot. Those two were, as it were, fastened together by that look which was the chain of love, and were unable to separate. The king's daughter made him a sign to come near with one finger, looking like Love's command in fleshly form. Then he came near her, and she came out of the women's apartments, and took with her teeth a flower and threw it down to him. He, not understanding this mysterious sign made by the princess, puzzled as to what he ought to do, went home to his preceptor. There he rolled on the ground unable to utter a word, being consumed within with burning pain, like one dumb and distracted; his wise preceptor guessing what was the matter by these love-symptoms, artfully questioned him, and at last he was with difficulty persuaded to tell the whole story. Then the clever preceptor guessed the riddle, and said to him, 'By letting drop a flower with her tooth she made a sign to you, that you were to go to this temple rich in flowers called Pushpadanta, and wait there: so you had better go now.' When he heard this and

Tatrāgatya pratīkṣethāḥ, Śrutveti jñātasamjñārthaḥ Tato devagrhasyāntas Sāpy aṣṭamīm samuddiśya 5 Ekaiva devam draṣṭum ca Dṛṣṭo 'tra dvārapaṭṭasya Gṛhītānena cotthāya Citram, tvayā katham jñātā Upādhyāyena sā jñātā 10 Muñca mām, avidagdhas tvam

10 Muñca mām, avidagdhas tvam Mantrabhedabhayāt sātha So 'pi gatvā vivikte tām Devadatto viyogāgni-Drṣṭvā tam tādrśam Śambhuḥ

15 Gaṇam Pañcaśikham nāma Sa cāgatya samāśvāsya Akārayat, svayam cābhūd Tatas tena samam gatvā Janakam sudršas tasyāh

20 Putro me prositah kvāpi, Tan me snuseyam niksepo Tac chrutvā śāpabhītena Svakanyāntahpure gupte Tatah Pañcaśikhe yāte

sāmpratam gamyatām iti. sa tatyāja śucam yuvā, tasya gatvā sthito 'bhavat. tatra rājasutāvavau garbhāgāram athāviśat. paścāt so 'tha priyas tayā, sā kanthe sahasā tatah. sā samjnety udite tayā na mayeti jagāda sah. ity uktyā tatksanāt krudhā rājakanyā tato yayau. drstanastām smaran priyām vigalajiīvito 'bhavat. prākprasannah kilādiśat tasyābhīpsitasiddhave. strīvesam tam Ganottamah vrddhabrahmanarupadhrt. tam Suśarmamahīpatim sa jagāda Ganāgranīh: tam anvestum vrajāmy aham, rājan samprati raksvatām. tenādāya Suśarmanā strīti samsthāpito yuvā. svaprivāntahpure vasan

knew the meaning of the sign, the youth forgot his grief. Then he went into that temple and remained there. The princess on her part also went there, giving as an excuse that it was the eighth day of the month, and then entered the inner shrine in order to present herself alone before the god; then she touched her lover who was behind the panel of the door, and he suddenly springing up threw his arms round her She exclaimed, 'this is strange; how did you guess the meaning of that sign of mine?' He replied, 'it was my preceptor that found it out, not I.' Then the princess flew into a passion and said, 'Let me go, you are a dolt,' and immediately rushed out of the temple, fearing that her secret would be discovered. Devadatta on his part went away, and thinking in solitude on his beloved, who was no sooner seen than lost to his eyes, was in such a state that the taper of his life was well-nigh melted away in the fire of bereavement. Siva, who had been before propitiated by him, commanded an attendant of his, of the name of Panchasikha, to procure for him the desire of his heart. That excellent Gana thereupon came, and consoled him, and caused him to assume the dress of a woman, and he himself wore the semblance of an aged Bráhman. Then that worthy Gana went with him to king Susarman the father of that bright-eyed one, and said to him; 'My son has been sent away somewhere, I go to seek him: accordingly I deposit with thee this daughter-in-law of mine, keep her safely, O king.' Hearing that, king Susarman afraid of a Brahman's curse, took the young man and placed him in his daughter's guarded seraglio, supposing him to be a woman. Then after the

Strīveşah sa dvijas tasyā Ekadā cotsukā rātrau Guptam Gāndharvavidhinā Tasyām ca dhrtagarbhāyām

- 5 Smṛtamātrāgato rātrau Tatas tasya samutsārya Prātaḥ Pañcaśikhaḥ so 'bhūt Tenaiva saha gatvā ca Adya prāpto mayā rājan
- 10 Tatah sa rājā tām buddhvā Tacchāpabhayasambhrānto Na vipro 'yam, ayam ko'pi Evamprāyā bhavantīha Tathā ca pūrvam rājābhūt
- 15 Dātā dhīraḥ, Śibir nāma, Tam vañcayitum Indro 'tha Māyākapotavapuşam Kapotaś ca bhayād gatvā Manuşyavācā śyeno 'tha
- 20 Rājan, bhakşyam idam, muñca Anyathā mām mṛtam viddhi, Tataḥ Śibir uvācainam: Atyājyas, tad dadāmy anyan

viśrambhāspadatām vavau. tenātmānam prakāśva sā parinītā nrpātmajā. tam dvijam sa Ganottamah tato 'naişīd alakşitam. yūnah strīveşam āśu tam pūrvavad brāhmanākrtih. Suśarmanrpam abhyadhāt: putras, tad dehi me snusām. rātrau kvāpi palāvitām mantribhya idam abravīt: devo madvancanagatah, vrttāntāh satatam vatab. tapasvī karunāparah sarvasattvābhavapradah. krtvā śyenavapuh svayam Dharmam anyapatad drutam. Siber ankam asisrivat, sa tam rājānam abravīt: kapotam ksudhitasya me, kas te dharmas tato bhavet? eşa me śaranāgatah māmsam etatsamam tava.

departure of Panchasikha, the Brahman dwelt in woman's clothes in the seraglio of his beloved, and became her trusted confidante. Once on a time the princess was full of regretful longing at night, so he discovered himself to her and secretly married her by the Gandharva form of marriage. And when she became pregnant, that excellent Gana came on his thinking of him only, and carried him away at night without its being perceived. Then he quickly rent off from the young man his woman's dress, and in the morning Panchasikha resumed the semblance of a Brahman; and going with the young man to the king Susarman he said; 'O king, I have this day found my son: so give me back my daughter-in-law.' Then the king, supposing that she had fled somewhere at night, alarmed at the prospect of being cursed by the Brahman, said this to his ministers. 'This is no Brahman, this is some god come to deceive me, for such things often happen in this world.

Story of king Sivi.

So in former times there was a king named Sivi, self-denying, compassionate, generous, resolute, the protector of all creatures; and in order to beguile him Indra assumed the shape of a hawk, and swiftly pursued Dharma, who by magic had transformed himself into a dove. The dove in terror went and took refuge in the bosom of Sivi. Then the hawk addressed the king with a human voice; O king, this is my natural food, surrender the dove to me, for I am hungry. Know that my death will immediately follow if you refuse my prayer; in that case where will be your righteousness? Then Sivi said to the god, — 'this creature has fled to me for protection,

Syeno jagāda: yady evam Tatheti tat prahṛṣṭaḥ san Yathā yathā ca māṁsaṁ svam Tathā tathā tulāyāṁ sa

- 5 Tatah śarīram sakalam Sādhu sādhu, samam tv etad Indradharmau tatas tyaktvā Tuṣṭāv akṣatadeham tam Dattvā cāsmai varān anyāms
- 10 Evam mām api ko'py eşa Ity uktvā sacivān svairam Tam uvāca bhayaprahvo Abhayam dehi, sādyaiva Māyayaiva gatā kvāpi
- 15 Krcchrāt sa dayayevātha Tarhi putrāya rājan me Tac chrutvā śāpabhītena Sā dattā Devadattāya, Devadatto 'pi tām bhūyah
- 20 Jajrmbhe 'nanyaputrasya Kālena tasya putram ca Rājye Mahīdharam nāma Tato dṛṣṭvā sutaiśvaryam

ātmamāmsam pravaccha me. sa rājā pratyapadyata. utkrtyāropayan nrpah, kapoto 'bhyadhiko 'bhavat. tulām rājādhyaropayat, divyā vāg udabhūt tatah. rūpam śyenakapotayoh rājānam cakratuh Sibim, tāv antardhānam īyatuh. devo jijňāsur agatah. sa Suśarmā mahīpatih viprarūpam Ganottamam: snusā te hāritā niśi raksvamānāpy aharniśam. viprarūpo Gano 'bravīt: dehi svām tanayām iti. rājñā tasmai nijā sutā tatah Pañcaśikho yayau. prakāśam prapya vallabham śvaśurasya vibhūtisu. dauhitram abhisicya sah Suśarmā śiśriye vanam. krtarthah sa tapovanam

and I cannot abandon it, therefore I will give you an equal weight of some other kind of flesh.' The hawk said, 'if this be so, then give me your own flesh.' The king, delighted, consented to do so. But as fast as he cut off his flesh and threw it on the scale, the dove seemed to weigh more and more in the balance. Then the king threw his whole body on to the scale, and thereupon a celestial voice was heard, 'Well done! this is equal in weight to the dove.' Then Indra and Dharma abandoned the form of hawk and dove, and being highly pleased restored the body of king Sivi whole as before, and, after bestowing on him many other blessings, they both disappeared. In the same way this Brahman is some god that has come to prove me.'

Having said this to his ministers, that king Susarman of his own motion said to that excellent Gana that had assumed the form of a Brahman, prostrating himself before him in fear, 'Spare me; that daughter-in-law of thine was carried off last night. She has been taken somewhere or other by magic arts, though guarded night and day.' Then the Gana, who had assumed the Brahman's semblance, pretending to be with difficulty won over to pity him, said, 'If this be so, king, give thy daughter in marriage to my son.' When he heard this, the king afraid of being cursed, gave his own daughter to Devadatta: then Panchasikha departed. Then Devadatta having recovered his beloved, and that in an open manner, flourished in the power and splendour of his father-in-law who had no son but him. And in course of time Susarman anointed the son of his daughter by Devadatta, Mahidhara by name, as successor in his room, and retired to the forest. Then having seen the prosperity of his son, Devadatta considered that he

Rājaputryā tayā sākam
Tatrārādhya punah Śambhum
Tatprasādena tasyaiva
Priyādantojjhitāt puṣpāt
5 Atah sa Puṣpadantākhyah
Tadbhāryā ca pratīhārī
Ittham sa Puṣpadantākhyo,
Yah sa Govindadattākhyo
Tasyaiva Somadattākhyah
10 Tenaiva manyunā gatvā
Akārṣam bahubhir mālyaih
Tathaiva prakatībhūtāt
Tyaktānyabhogalipsena

Devadatto 'py asisriyat. tyaktvā martyakalevaram Gaņabhāvam upāgatah. samjñām na jñātavān yatah, sampanno Gaņasamsadi, devyā jātā Jayābhidhā. madākhyām adhunā sṛņu. Devadattapitā dvijah, putro 'ham abhavam purā. tapas cāham Himācale Samkaram nandayan sadā. prasannād indusekharāt tadgaņatvam mayā vṛtam.

Yat pūjito 'smi bhavatā svayam āhṛtena

Mālyena durgavanabhūmisamudbhavena,
Tan Mālyavān iti bhaviṣyasi me Gaṇas tvam,
Ity ādiśac ca sa vibhur girijāpatir mām.
Atha martyavapur vimucya puṇyām
Sahasā tadgaṇatām aham prapannaḥ,
Iti dhūrjaṭinā kṛtam prasādād
Abhidhānam mama Mālyavān itīdam.
So 'ham gataḥ punar ihādya manuṣyabhāvam Śāpena śailaduhitur bata Kāṇabhūte,

had attained all his objects, and he too with the princess retired to the forest. There he again propitiated Siva, and having laid aside his mortal body, by the special favour of the god he attained the position of a Gana. Because he did not understand the sign given by the flower dropped from the tooth of his beloved, therefore he became known by the name of Pushpadanta in the assembly of the Ganas. And his wife became a door-keeper in the house of the goddess, under the name of Jayá: this is how he came to be called Pushpadanta: now hear the origin of my name.

Long ago I was a son of that same Bráhman called Govindadatta the father of Devadatta, and my name was Somadatta. I left my home indignant for the same reason as Devadatta, and I performed austerities on the Himálaya continually striving to propitiate Siva with offerings of many garlands. The god of the moony crest, being pleased, revealed himself to me in the same way as he did to my brother, and I chose the privilege of attending upon him as a Gana, not being desirous of lower pleasures. The husband of the daughter of the mountain, that mighty god, thus addressed me; 'Because I have been worshipped by thee with garlands of flowers growing in trackless forest-regions, brought with thy own hand, therefore thou shalt be one of my Ganas, and shalt bear the name of Mályaván.' Then I cast off my mortal frame, and immediately attained the holy state of an attendant on the god. And so my name of Mályaván was bestowed upon me by him who wears the burden of the matted locks, as a mark of his special favour. And I, that very Mályaván, have once more, O Kánabhúti, been degraded to the state of a mortal, as thou seest, owing to the curse of the daughter of the moun-

Tan me kathām Harakṛtām kathayādhunā tvam, Yenāvayor bhavati śāpadaśopaśāntiḥ. Iti kathāpīthalambake saptamas tarangah.

Evam Guṇādhyavacasā
5 Svabhāṣayā kathā divyā
Tathaiva ca Guṇādhyena
Nibaddhā saptabhir varṣair
Maitām Vidyādharā hārṣur
Aṭavyām maṣyabhāvāc ca

- 10 Tathā ca śrotum āyātaiḥ Nirantaram abhūt tatra Gunādhyena nibaddhām ca Jagāma muktaśāpah san Piśācā ye 'pi tatrāsan
- 15 Te 'pi prāpur divam sarve Pratisthām prāpanīyaisā Ayam artho 'pi me devyā Tat katham prāpayāmy enām? Iti cācintayat tatra
- 20 Athaiko Gunadevākhyo
  Tam ücatur upādhyāyam
  Tatkāvyasyārpanasthānam
  Rasiko hi vahet kāvyam

sātha saptakathāmayī kathitā Kānabhūtinā, Paiśācyā bhāsayā tayā granthalaksāni sapta sā, iti tām ātmasonitaih lilekha sa mahākavih. Siddhavidyādharādibhih savitānam ivāmbaram. tām drstvaiva mahākathām Kāņabhūtir nijām gatim, nanye tatsahacarinah divyām ākarnya tām kathām. prthivvām me Brhatkathā, śāpāntoktāv udīritah, kasmai tāvat samarpaye? sa Gunādhyo mahākavih. Nandidevābhidhah parah śi**ş**yāv anugatāv ubhau: ekah śrīsātavāhanah, puspāmodam ivānilah.

tain, therefore do thou now tell me the tale told by Siva, in order that the state of curse of both of us may cease.

## Chapter VIII.

In accordance with this request of Gunadhya that heavenly tale consisting of seven stories was told by Kápabhúti in his own language, and Gunádhya for his part using the same Paisacha language threw them into seven hundred thousand couplets in seven years; and that great poet, for fear that the Vidyádharas should steal his composition, wrote it with his own blood in the forest, not possessing ink. And so the Vidyádharas, Siddhas and other demigods came to hear it, and the heaven above where Kanabhúti was reciting, was, as it were, continually covered with a canopy. And Kanabhúti, when he had seen that great tale composed by Gunadhya, was released from his curse and went to his own place. There were also other Piśáchas that accompanied him in his wanderings: they too all of them attained heaven, having heard that heavenly tale. Then that great poet Gunadhya began to reflect, 'I must make this Great Tale of mine current on the earth, for that is the condition that the goddess mentioned when she revealed how my curse would end. Then how shall I make it current? To whom shall I give it?' Then his two disciples that had followed him, one of whom was called Gunadeva, and the other Nandideva said to him, 'The glorious Sátaváhana alone is a fit person to give this poem to, for being a man of taste he will diffuse the poem far and wide, as Evam astv iti tau sisyāv Prāhiņot pustakam dattvā Svayam ca gatvā tatraiva Kṛtasamketa udyāne

- 5 Tacchişyābhyām ca gatvā tat Guṇāḍhyakṛtir eṣeti Piśācabhāṣām tām śrutvā Vidyāmadena sāsūyam Pramāṇam saptalakṣāṇi,
- 10 Śonitenākṣaranyāso, Tatah pustakam ādāya Śiṣyābhyām tad Gunāḍhyāya Gunāḍhyo 'pi tad ākarnya Tattvajñena kṛtāvajñah
- 15 Saśişyaś ca tato gatvā Viviktaramyabhūbhāgam Tatrāgnau pattram ekaikam Vācayitvā sa cikṣepa Naravāhanadattasya
- 20 Granthalakşam kathām ekām Tasmimś ca tām kathām divyām Parityaktatṛnāhārāh Āsan nabhyetya tatraiva Nikhilāh khalu sāranga-

antikam tasya bhupateh Gunādhyo gunasalinau, Pratisthānapurād bahih tasthau devivinirmite. Satavahanabhupateh darśitam kāvyapustakam. tau ca drstvā tadākrtī sa rājaivam abhāsata: Paiśācam nīrasam vacah. dhik Piśācakathām imām. gatvā tābhyām yathāgatam vathāvrttam akathvata. sadyah khedavaśo 'bhavat, ko nāmāntar na tapyate? nātidūram śiloccayam agnikundam vyadhāt purah. śisvābhvām sāśru viksitah śrāvayan mṛgapakṣinah, caritam śisyayoh krte varjavitvā tadīpsitām. pathaty api dahaty api śrnyantah saśrulocanah niścala baddhamandalah varāhamahisādavah.

the wind diffuses the perfume of the flower.' 'So be it,' said Gunadhya, and gave the book to those two accomplished disciples and sent them to that king with it; and went himself to that same Pratishthána, but remained outside the city in the garden planted by the goddess, where he arranged that they should meet him. And his disciples went and showed the poem to king Sátaváhana, telling him at the same time that it was the work of Gunádhya. When he heard that Paisácha language and saw that they had the appearance of Pisachas, that king, led astray by pride of learning, said with a sneer, 'The seven hundred thousand couplets are a weighty authority, but the Paisacha language is barbarous, and the letters are written in blood; away with this Paisacha tale.' Then the two pupils took the book, and returned by the way which they came, and told the whole circumstance to Gunádhya. Gunádhya for his part, when he heard it, was immediately overcome with sorrow; who indeed is not inly grieved when scorned by a competent authority? Then he went with his disciples to a craggy hill at no great distance, in an unfrequented but pleasant spot, and first prepared a consecrated fire cavity. Then he took the leaves one by one, and after he had read them aloud to the beasts and birds, he flung them into the fire while his disciples looked on with tearful eyes. But he reserved one story, consisting of one hundred thousand couplets, containing the history of Naraváhanadatta, for the sake of his two disciples, as they particularly fancied it. And while he was reading out and burning that heavenly tale, all the deer, boars, buffaloes and other wild animals, came there, leaving the pasturage, and formed a circle

Atrantare ca raiabhūd Doşam casyavadan vaidyah Āksiptās tannimittam ca Asmākam īdršam māmsam 5 Prstāś ca lubdhakā ūcur: Pathitvā pattram ekaikam Tat sametva nirāhārāh Nānvato vānti, tenaisām Iti vyādhavacah śrutvā 10 Svayam sa kautukād rājā Dadarśa tam samākīrnam Praśantaśesaśapagni-Athainam pratvabhijnāva Namaskrtya ca papraccha 15 So 'pi svam Puspadantasya Jňānī kathāvatāram tam Tato Ganāvatāram tam Yayace tam katham tasmad Athovāca sa tam bhūpam 20 Rājan, sad granthalaksāni Laksam ekam idam tv asti Macchişyau tava cātraitau

asvasthah Sātavāhanah. śuskamāmsopabhogajam. sūpakārā babhāsire: dadate lubdhakā iti. nātidūre girāv itah ko'py agnau ksipati dvijah. śrnyanti pranino 'khilah. śuskam māmsam idam ksudhā. krtvā tān eva cāgratah Gunādhyasyāntikam yayau. jatābhir vanavāsatah dhūmikābhir ivābhitah. sabaspamrgamadhyagam tam vrttantam mahipatih. rājne śāpādi cestitam ācakhyau bhūtabhāsayā. matvā pādānato nṛpaḥ divvām Haramukhodgatām. Gunādhvah Sātavāhanam: mayā dagdhāni sat kathāh, kathaikā, saiva grhyatām vyākhyātarau bhavişyatah.

around him, listening with tears in their eyes, unable to quit the spot.

In the meanwhile king Sátaváhana fell sick. And the physicians said that his illness was due to eating meat wanting in nutritive qualities. And when the cooks were scolded for it, they said — 'The hunters bring in to us flesh of this kind.' And when the hunters were taken to task, they said, — 'On a hill not very far from here there is a Bráhman reading, who throws into the fire every leaf as soon as he has read it; so all the animals go there and listen without ever grazing, they never wander anywhere else, consequently this flesh of theirs is wanting in nutritive properties on account of their going without food.' When he heard this speech of the hunters he made them shew him the way, and out of curiosity went in person to see Gunádhya, and he beheld him owing to his forest life overspread with matted locks, that looked like the smoke of the fire of his curse, that was almost extinguished.

Then the king recognized him as he stood in the midst of the weeping animals, and after he had respectfully saluted him, he asked him for an explanation of all the circumstances. That wise Bráhman then related to the king in the language of the demons his own history as Pushpadanta, giving an account of the curse and all the circumstances which originated the descent of the tale to earth. Then the king, discovering that he was an incarnation of a Gana, bowed at his feet, and asked him for that celestial tale that had issued from the mouth of Siva. Then Gunádhya said to that king Sátaváhana; 'O king, I have burnt six tales containing six hundred thousand couplets; but here is one tale consisting of a hundred thousand couplets, take that: and these two pupils of mine shall explain it to you.' So spake Gunádhya and took

Ity uktvā nṛpam āmantrya Gunādhvah śāpanirmuktah Atha tām Gunādhvadattām Nrpatir agan nijanagaram 5 Gunadevanandidevau Ksitikanakavastravāhana-Tadbhāşayāvatāram

10

tyaktvā yogena tām tanum prāpa divvam nijam padam, ādāva kathām Brhatkathām nāmnā Naravāhanadattacaritamayīm. tatra ca tau tatkathākaveh śisyau bhavanadhanaih samvibheje sah. Tābhyām saha ca kathām tām āśvāsya sa Sātavāhanas tasyāh vaktum cakre kathāpītham.

> Sā ca citrarasanirbharā kathā Vismrtāmarakathā kutūhalāt Tad vidhāva nagare nirantarām Khyātim atra bhuvanatraye gatā. Iti kathāpīthalambake 'stamas tarangah. Samāptaś cāyam kathāpīthalambakah prathamah.

leave of the king, and then by strength of devotion laid aside his earthly body, and released from the curse ascended to his own heavenly home. Then the king took that tale which Gunadhya had given, called Vrihat Katha, containing the adventures of Narayáhanadatta, and went to his own city. And there he bestowed on Gunadeva and Nandideva, the pupils of the poet who composed that tale, lands, gold, garments, beasts of burden, palaces, and treasures. And having recovered the sense of that tale with their help, Sátaváhana composed the book named Kathápítha, in order to shew how the tale came to be first made known in the Paisacha language. Now that tale was so full of various interest, that men were so taken up with it as to forget the tales of the gods, and after producing that effect in the city it attained uninterrupted renown in the three worlds.

## Śrīh! Śrīmadbhartrharikṛtam Nītiśatakam prārabhyate.

Bhaktacittānurodhena Advaitānandarūpo yas, Godāvāktatavartināsikamahā-Bālambhattatanūbhavo jananabhūr Teneyam vivrtir Mahābalaparā-Śrīmadbhartrharipraņītaśataka-

5

10

Arthadyotanikā bhūyād Ta evātra vicinyantu dhatte nānākṛtīh svayam tasmai Bhagavate namaḥ! kṣetre pavitre vasan Lakṣmīr yadīyā satī, bhikhyena Kṛṣṇena hi trayyāḥ kṛtā yatnataḥ. viduṣām prītaye 'niśam, guṇadoṣau vimatsarāḥ.

Iha khalu rājarsipravarah śrībhartrharir ubhayalokasādhakam Nītiśrngāravairāgyākhyaśatakatrayātmakam grantham cikīrsuh sadācaranasya nītijñānapūrvakatvāt tajjñānāya prathamam Nītiśatakam ārabhamānah prāripsitasya granthasyā-15 vighnatāsiddhaye namaskārātmakam mangalam ācarati:

Dikkālādyanavacchinnān-Svānubhūtyekamānāya antacinmātramūrtaye namah śāntāya tejase! (1)

Dig iti || dig diśā | kālo bhūtādiḥ | ādiśabdena deśavayaādi | dik ca kālaś ca tāv ādī yeṣām deśavayaādīnām tair anavacchinnā 'vyāptā 'ta evānantā cinmātrā 20 cidrūpā mūrtir deho yasya tasmai, śāntāya śāntasvarūpāya, tejase prakāśarūpāya, bhagavate brahmane namo 'stu | nanu yam namasi tadastitvaviṣaye kim mānam tatra hetugarbham viśeṣaṇam āha | svānubhūtyekamānāyeti | svasyānubhūtir anubhavaḥ yadvā svā svakīyā 'nubhūtiḥ saivaikam mānam astitvajñāpakam yasya tasmai | asmiñ śatakatraye dṛṣṭeṣu bahuṣu pustakeṣu kvacic chlokānām pūrvāpa-25 rabhāvavyatyayas tathā parasparamiśrībhāvaś ca dṛṣyate tadvicāro 'tra na kṛtaḥ sa sudhībhir vicāranīvah | Anustub vrttam.

Evam hi purā vṛttam | jarārogādināśakam āyurvardhakam kimapi phalam kutaścid brāhmaṇād Bhartrhariṇā labdham, tat svapatnyai rājñā dattam, sāpy anyasaktatvād anyasmai dattavatī, so 'pi puruṣo 'nyasyai dattavān, sāpi punā rājñe 30 dattavatī, tad dṛṣṭvā paramam vairāgyam āpanno rājā svasahitān patnyādīn nindati:

Ich verbeuge mich tief vor jenem ruhigen Lichte, das weder räumlich, noch zeitlich, noch irgendwie sonst bestimmt werden kann, das unendlich ist, eine rein geistige Form hat und dessen Selbstgefühl einzig in der Erkenntnis seiner selbst besteht. (1)

Digitized by Google

Yām cintayāmi satatam mayi sā viraktā, Sāpy anyam icchati janam, sa jano 'nyasaktah, Asmatkṛte ca paritusyati kācid anyā:

Dhik tām ca tam ca Madanam ca imām ca mām ca. (2)

Yām iti || aham yām satatam nirantaram hṛdi cintayāmi sā mayi viraktā 'sti | sāpy anyam janam jārapuruşam icchati vānchati, sa jano 'py anyasmin strījane sakta āsaktah, yadvā 'nyasyām saktah, sarvanāmno vṛttimātre pumvadbhāvāt | asmatkṛte cāsmadarthe tv anyā kācit parituṣyati samtoṣam prāpnoti | ato yā 'smadarthe parituṣyati tām dhik | anyasaktam tam janam dhik | imām 10 madīyām striyam mām ca dhik | idam sarvam Madanakṛtam iti tam Madanam api dhig ity arthah | Vasantatilakā vṛttam | tad uktam Vṛttaratnākare 'uktā Vasantatilakā tabhajā jagau gaḥ' iti.

Atra loke hi trividhā janāḥ ajñaḥ sujño 'lpajñaś ceti | tatrādyaḥ sukha-sādhyaḥ dvitīyas tu sukhatarasādhyaḥ trtīyas tv asādhya ity āha:

15 Ajňah sukham ārādhyah, sukhataram ārādhyate visesajňah, Jňanalavadurvidagdham Brahmāpi naram na raňjayati. (3)

Ajña iti || na jānātīty ajñaḥ | akimcijjña ity arthaḥ | sa tu sukham yathā syāt tathārādhyaḥ sevyaḥ | viśeṣam jānātīti viśeṣajñaḥ sa tu sukhataram atisukhenārādhyate | jñānasya lavo leśas tena durvidagdhaḥ duḥśabdo 20 duṣṭārthakaḥ hitāhitavivekaśūnyatvena duṣṭam yathā syāt tathā caturaḥ | jñānaleśamātreṇātmānam paṇḍitammanya iti yāvat | etādṛśam naram Brahmā'pi Caturmukho'pi na rañjayati na sādhayati | na vaśīkarotīti yāvat | kā 'nyeṣām vārttety arthaḥ | Āryā vṛttam | tad uktam Śrutabodhe 'yasyāḥ prathame pāde dvādaśa mātrās tathā tṛtīye 'pi | aṣṭādaśa dvitīye caturthake pañcadaśa sāryā' iti.

Prasahya maṇim uddharen makaravaktradamṣtrāṅkurāt,
Samudram api samtaret pracaladūrmimālākulam,
Bhujamgam api kopitam śirasi puṣpavad dhārayen,
Na tu pratiniviṣtamūrkhajanacittam ārādhayet. (4)
Labheta sikatāsu tailam api yatnatah pīḍayan

Ich lieb' ein Mädchen, aber sie Und wieder eine Andre hängt
Will einen andern Knaben; An mir und will nicht lassen, —
Der liebet eine andre Maid Pfui über dich, du Liebesgott,
Und will durchaus sie haben. Wer mag dein Treiben fassen? (2)

Wer nichts gelernt, den Mann gewinnst du leicht. Bei Weisen auch ist bald dein Ziel erreicht. Doch wollte selbst der Schöpfer ihn belehren, Den Halbgelehrten kann er nicht bekehren. (3)

Wohl vermöchte man aus einer Zahnsprosse im Rachen des Seeungeheuers Makara ein Juwel gewaltsam auszubrechen, auch könnte man wohl das von tanzenden Wellenkränzen erfüllte Meer durchschiffen, auch wird man wohl eine erzürnte Schlange wie eine Blume auf dem Haupte tragen können: nimmer aber wird man den Sinn eines verstockten Thoren zu gewinnen vermögen. (4)

Vielleicht, wenn man den Sand nur gründlich presst, Wird doch zuletzt noch Öl draus fliessen;

Pibec ca mrgatrsnikāsu salilam pipāsārditah, Kadācid api parvatan chasavisānam āsādaven,

Na tu pratiniviştamürkhajanacittam ārādhayet. (5)

Vyālam bālamrnālatantubhir asau roddhum samujirmbhate, 5 Chettum vajramanīn chirīsakusumaprantena samnahyate, Mādhurvam madhubindunā racavitum ksārāmbudher īhate,

Netum vanchati vah khalan pathi satam sūktaih sudhāsvandibhih. (6)

> Svāvattam ekāntahitam vidhātrā Vinirmitam chādanam ajňatāyāh:

10 Viśesatah sarvavidām samāje Vibhūsanam maunam apanditānām. (7)

Yadākimcijino 'ham dvipa iva madāndhah samabhayam, Tadā sarvajno 'smīty abhavad avaliptam mama manah.

Yadā kimcit kimcid budhajanasakāśād avagatam,

15 Tadā mūrkho 'smīti jvara iva mado me vyapagatah. (8) Krmikulacitam lālāklinnam vigandhi jugupsitam Nirupamarasam prītyā khādan narāsthi nirāmişam Surapatim api śvā pārśvastham vilokya na śankate; Na hi ganayati kşudro jantuh parigrahaphalgutām. (9)

20 Śirah Śārvam svargāt Paśupatiśirastah ksitidharam

> Vielleicht wird doch ein Durst'ger noch einmal Das Wasser der Luftspiegelung geniessen; Vielleicht gelingt's noch einem Wandrer einst, Ein Hasenhorn nach Haus zu bringen; Doch zu gewinnen den verstockten Sinn Der Thoren, das wird nimmermehr gelingen. (5)

Mit jungen Lotuswurzelfäden will trotz'ge Elefanten halten, Mit eines Blumenblattes Rande will einen Diamanten spalten, Mit einem Honigtropfen süssen will in dem salz'gen Meer die Fluten, Wer Böse strebt durch Nektarworte zu leiten auf den Pfad der Guten. (6)

Der Schöpfer hat zur Verhüllung der Unwissenheit einen Schleier geschaffen, über den man selbst verfügen kann und der überall und immer von Nutzen ist: das Stillschweigen ist ein Schmuck für Ungebildete, zumal in der Gesellschaft solcher, die alles wissen. (7)

Als ich, nichts wissend, wie ein brünstiger Elefant vor Wahn blind ward, da war mein Sinn hochmütig, weil ich alles zu wissen glaubte; als ich nach und nach etwas weniges von weisen Männern lernte, da wich der Wahn wie ein Fieber von mir, weil ich nun wusste, dass ich ein Thor war. (8)

Wenn ein Hund, der an einem von Würmern wimmelnden, mit Speichel benetzten, stinkenden, widerwärtigen, fleischlosen Menschenknochen nagt und an dessen unvergleichlichem Geschmack sich ergötzt, selbst den Fürsten der Götter neben sich erblickt, so empfindet er keine Scheu: ein gemeines Geschöpf kümmert sich ja nicht um die Nichtigkeit seines Besitzes. (9)

Vom Himmel auf Civa's Haupt, von Civa's Haupte auf einen Berg (den Himālaya),

Mahīdhrād uttungād avanim avanes cāpi jaladhim Adho 'dho Gangeyam padam upagatā stokam; athavā

Vivekabhrastānām bhavati vinipātah satamukhah. (10)

Šakyo vārayitum jalena hutabhuk,
Nāgendro niśitānkuśena samado,
dandena gogardabhau,

Vyādhir bheṣajasamgrahaiś ca vividhair, mantraprayogair viṣam:
Sarvasyauṣadham asti śāstravihitam, mūrkhasya nāsty auṣadham.(11)

Sāhityasamgītakalāvihīnah

Sākṣāt paśuh pucchaviṣāṇahīnah.

10 Tṛṇam na khādan napi jīvamānas,

Tad bhagadheyam paramam pasunam. (12)

Yeşām na vidyā na tapo na dānam Jňānam na sīlam na guņo na dharmah, Te martyaloke bhuvi bhārabhūtā

15 Manuşyarūpeņa mṛgāś caranti. (13)

Stachel scheut der Elefant.

Varam parvatadurgeşu bhrāntam vanacaraih saha, Na mūrkhajanasamparkah surendrabhavaneşv api. (14)

Śāstropaskṛtaśabdasundaragirah śiṣyapradeyāgamā

Vikhyātāḥ kavayo vasanti visaye yasya prabhor nirdhanāḥ, 20 Taj jādyam vasudhādhipasya, sudhiyo hy artham vināpīśvarāḥ. Kutsyāḥ syuḥ kuparīkṣakā hi, maṇayo yair arghataḥ pātitāḥ. (15)

Hartur yāti na gocaram kimapi, śam puṣṇāti yat sarvadāpy,

vom hohen Berge auf die Erde und von der Erde ins Meer, ganz allmählich gelangte die Gangā hier zu einer immer tieferen Stelle. Aber so geht es: für den, der um die richtige Einsicht gekommen ist, giebt es hundert Gelegenheiten zu Fall zu kommen. (10)

Wasser schützt vor Feuers Gluten Krankheit heilen tausend Kräuter,
Und ein Schirm vor Sonnenbrand, Gift vernichtet die Magie.
Stöcke fürchten Ochs und Esel, Wissenschaft kann alles heilen,

Nur die Thorheit heilt sie nie. (11)

Wer sich weder mit der Dichtkunst, noch mit der Musik, noch mit irgend einer anderen Kunst beschäftigt, der ist ein leibhaftiges Vieh, dem nur Schweif und Hörner fehlen. Wenn er, auch ohne Gras zu fressen, am Leben bleibt, so ist dies das höchste Glück, das dem Vieh zuteil ward. (12)

Denen Gelehrsamkeit, Kasteiungen, Freigebigkeit, gute Gemütsart, Vorzüge und Gerechtigkeit abgehen, die wandeln in der Welt der Sterblichen als Tiere des Waldes in Menschengestalt, indem sie nur eine Last auf der Erde sind. (13)

Besser mit Tieren des Waldes in undurchdringlichen Gebirgen umherzuirren, als mit Thoren selbst in des Götterfürsten Palästen zu verkehren. (14)

Wenn berühmte Dichter, die eine schöne Sprache mit Ausdrücken im Schmucke der Gelehrsamkeit führen und im Besitze von Lehren sind, die Schülern überliefert zu werden verdienen, im Lande eines Fürsten in Armut leben, so zeugt dieses von der Stumpfheit des Herrschers, da gelehrte Männer auch ohne Geld grosse Herren sind: zu tadeln sind ja die Abschätzer, durch deren Schuld Edelsteine im Preise sanken. (15)

Gegen diejenigen, die einen inneren Schatz, Wissen genannt, besitzen, einen

Arthibhyah pratipādyamānam aniśam Kalpāntesv api na pravāti nidhanam.

vidvākhvam antar dhanam Yeşām, tān prati mānam ujihata nṛpāh; kas taih saha spardhate? (16) Adhigataparamārthān

5 Trnam iya laghu laksmir Abhinavamadalekhā-

Na bhavati bisatantur

10

panditān māvamamsthās, naiva tān samrunaddhi. śvāmagandasthalānām vāraņam vāraņānām. (17)

Ambhojinīvananivāsavilāsam eva Hamsasya hantu nitarām kupito vidhātā, Na tv asva dugdhajalabhedavidhau prasiddhām Vaidagdhyakīrtim apahartum asau samarthab. (18)

Keyürā na vibhūşayanti puruşam Na snānam na vilepanam na kusumam Vāny ekā samalamkaroti purusam

15 Ksīyante khalu bhūsanāni satatam, Vidyā nāma narasya rūpam adhikam, Vidvā bhogakarī vasahsukhakarī. Vidyā bandhujano videśagamane, Vidyā rājasu pūjitā na tu dhanam,

20 Ksāntiś cet kavacena kim? kim aribhih Jňatis ced analena kim? yadi suhrd

hārā na candrojivalā nālamkṛtā mūrdhajāh, vā samskrtā dhārvate. vāgbhūşaņam bhūşaņam. (19) pracchannaguptam dhanam, vidvā gurūnām guruh. vidyā param daivatam, vidyāvihīnah paśuh. (20) krodho 'sti ced dehinām? divyausadhaih kim phalam?

prapnoti vrddhim param,

Schatz, der nicht in den Bereich eines Diebes fällt, stets ein unbeschreibliches Glück befördert, der, obwohl beständig Bedürftigen gereicht, in hohem Grade wächst und der sogar am Ende der Welt nicht zugrunde geht, gegen solche müsst ihr, o Fürsten, den Stolz aufgeben! Wer möchte mit ihnen wetteifern? (16)

Achte die Gelehrten, welche die höchsten Wahrheiten erforscht haben, nicht gering! Der Reichtum fesselt sie so wenig wie winziges Gras: ein Strick von Lotusfasern vermag nicht Elefanten zurückzuhalten, deren Backen dunkle Streifen frischen Brunstsaftes zeigen. (17)

Der Schöpfer vermag jedenfalls, wenn er erzürnt ist, dem Flamingo sein lustiges Treiben in seiner Heimat, dem Lotusteiche, zu wehren; nicht ist er aber imstande, ihm den allbekannten Ruhm der Geschicklichkeit im Scheiden der Milch vom Wasser zu entziehen. (18)

Spangen zieren nicht den Mann, fürwahr! Nicht der Perlenkette Mondenschein, Baden nicht, und nicht geschmücktes Haar, Blumen nicht, noch edle Spezerein.

> Wissen ist die grösste Zierde, Ein geheim verwahrter Schatz, Stillbeglückte Wissbegierde Ist der Weisheit erster Satz. Wissen ist ein Freund auf Reisen,

Wahrer Schmuck des Mannes ist das Wort, Wenn zu wenden zierlich er's versteht. Dieser Schmuck nur dauert fort und fort: Jeder andre Schmuck vergeht. (19)

Wissen ist der höchste Gott. Wissen selbst die Fürsten preisen, Geld allein erregt nur Spott: Wer kein Wissen sich verlieh, Reiht sich unter's liebe Vieh. (20)

Wenn Nachsicht da ist, wozu dann der Panzer? Wozu Feinde, wenn schon der Zorn in den Menschen tobt? Wenn Verwandte da sind, wozu noch Feuer? Wenn Kim sarpair vadi durjanāh? kim u dhanair Vrīdā cet kim u bhūsanaih? sukavitā Dāksinyam svajane, dayā parajane, Prītih sādhujane, navo nrpajane,

5 Sauryam satrujane, kşamā gurujane, Ye caivam puruşāh kalāsu kuśalās

10

vidvānavadvā vadi? yady asti rājyena kim? (21) śathyam sada durjane, vidvajjanesv ārjavam, nārījane dhūrtatā: teşv eva lokasthitih. (22)

Jādvam dhivo harati, sincati vāci satvam. Mānonnatim diśati, pāpam apākaroti, Cetah prasādavati, diksu tanoti kīrtim,

Satsamgatih kathaya kim na karoti pumsām? (23)

Javanti te sukrtino rasasiddhāh kavīśvarāh, Nāsti yeşām yaśahkāye jarāmaranajam bhayam. (24) Sūnuh saccaritah, satī privatamā. Snigdham mitram, avancakah parijano, 15 Akāro rucirah sthiras ca vibhavo, Tuste vistapahārinīstadahare Pranaghatan nivrttih, paradhanaharane

Kāle śaktyā pradānam, vuvatijanakathā-Tranasrotovibhango, gurusu ca vinavab, 20 Sāmānyah sarvaśāstreşv anupahatavidhih

svāmī prasādonmukhah. nihkleśaleśam manah, vidvāvadātam mukham samprāpyate dehinā. (25) samyamah, satyavakyam,

mūkabhāvah paresām, sarvabhūtānukampā: śrevasam esa panthah. (26)

ein Freund uns zur Seite steht, was sollen uns dann noch himmlische Kräuter nützen? Wozu Schlangen, wenn schon böse Menschen nicht fehlen? Wozu Reichtümer, wenn schon untadelhaftes Wissen da ist? Wenn Scham da ist, wozu noch ein Schmuck? Wenn Dichtergabe uns gegeben ist, wozu bedarf es dann noch der Herrschaft? (21)

Zuvorkommenheit gegen die Seinigen, Mitleid mit Fremden, stete Falschheit Schlechten gegenüber, Freundschaft mit Guten, Klugheit Fürsten gegenüber, Geradheit gegen Gebildete, Heldenmut Feinden gegenüber, Nachsicht mit Eltern, Verschlagenheit Weibern gegenüber: nur auf Männern, die in solchen Künsten geschickt sind, beruht die Welt. (22)

Was bewirkt nicht bei den Menschen, so sage doch, der Umgang mit Trefflichen? Er benimmt die Einfalt des Geistes, träufelt Wahrheit in die Rede, schafft hohes Ansehen, entfernt das Böse, erheitert das Gemüt und verbreitet den Ruhm nach allen Weltgegenden. (23)

Ein Hoch bringe ich jenen tugendhaften (gelehrten) und in die Grundtöne der Poesie (Zaubertränke) eingeweihten Dichterfürsten, die für ihren Körper, den Ruhm, keine Gefahr befürchten, wie sie Alter und Tod zu bringen pflegen. (24)

Ein tugendhafter Sohn, ein treues Weib, ein gnädiger Herr, ein anhänglicher Freund, ehrliche Dienerschaft, ein von allen Trübsalen freies Gemüt, eine schöne Gestalt, dauernder Reichtum und ein durch Wissen geläuterter Mund werden dem Menschen zuteil, wenn der die Welt entzückende. Erwünschtes gewährende Civa zufriedengestellt ist. (25)

Sich der Tötung eines Lebens enthalten, dem Raube fremden Gutes entsagen, Wahrheit reden, zu rechter Zeit nach Kräften spenden, bei Gesprächen über junge Weiber anderer sich stumm verhalten, den Andrang der Gier brechen, Ehrwürdigen gegenüber bescheiden sein und mit allen Wesen Mitleid haben: diese allen Lehrbüchern Prārabhyate na khalu vighnabhayena nīcaiḥ, Prārabhya vighnavihatā viramanti madhyāḥ, Vighnaiḥ punaḥ punar api pratihanyamānāḥ Prārabhya tūttamajanā na parityajanti. (27)

5 Priyā nyāyyā vṛttir, Asanto nābhyarthyāḥ, Vipady uccaiḥ stheyaṁ Satāṁ kenoddistaṁ malinam asubhange 'py asukaram, suhrd api na yācyah kṛśadhanah, padam anuvidheyam ca mahatām: viṣamam asidhārāvratam idam? (28)

Kşutkşāmo 'pi jarākṛśo 'pi śithila10 Āpanno 'pi vipannadīdhitir api
MattebhendravibhinnakumbhakavalaKim jīrņam tṛṇam atti mānamahatām
Svalpam snāyuvasāvaseṣamalinam
Śvā labdhvā paritoṣam eti, na tu tat

prāyo 'tikaştām daśām prāņeşu naśyatsv api grāsaikabaddhasprhah agresarah kesarī? (29) nirmāmsam apy asthi goh tasya ksudhāśāntaye. tyaktvā nihanti dvipam. sattvānurūpam phalam. (30)

15 Simho jambukam ankam agatam api Sarvah krcchragato 'pi vanchati janah

Lāngūlacālanam adhas caranāvapātam

gemeinsamen Gebote, denen nirgends widersprochen wird, sind der Weg zum Heile. (26)

Aus Furcht vor Hindernissen kommen

Zum Anfang eines Werkes nicht die Menschen von gemeinster Art;

Vom Werk, das schon sie unternommen,

Stehn Menschen ab von Durchschnittswert, wenn Hindernis sich offenbart;

Vom Unternehmen lassen nicht die besten Männer in der Welt,

Ob Hindernis auf Hindernis sich ihnen auch entgegenstellt. (27)

Einen angemessenen Lebensunterhalt lieb haben; Schmutziges nicht leicht vollbringen zu können, selbst wenn die Lebensgeister zusammenbrechen wollten; Unedle nicht mit Bitten anzugehen; einen Armen, selbst wenn es ein Freund wäre, nicht um ein Almosen anzusprechen; im Unglück sich oben zu erhalten und in die Fussstapfen Hochgesinnter zu treten: wer hat diese schwierige Weise — fürwahr das Stehen auf der Schneide eines Schwertes — Edlen angezeigt? (28)

Vom Hunger gemagert, vom Alter erschlafft,
Todmüde, in äusserster Not,
Bei schwindendem Atem, geschwundener Kraft
Elefanten bringt er den Tod.
Den rasenden Tieren zerbricht er die Stirn
Und sauget mit Gier der Gewaltigen Hirn.
Wie rührten auch Gräser die mächtigen Zähne
Des Grössten der Grossen, des Herrn mit der Mähne? (29)

Und fand er nur ein winzig Knöchlein, dran etwas Fett und Sehne klebt,

Doch ohne Fleisch — der Hund begnügt sich, auch wenn es nicht den Hunger hebt.

Den Elefanten würgt der Löwe, den Schakal, der schon sein war, nicht:

So wünscht ein jeder selbst in Nöten Gewinn, der seiner Art entspricht. (30)

Wenn du ihn fütterst, regt den Schwanz der Hund, Kriecht dir zu Füssen, wälzt sich auf dem Grund. Bhūmau nipatya vadanodaradaršanam ca Śvā piṇḍadasya kurute, gajapumgavas tu Dhīram vilokayati cāṭuśataiś ca bhuṅkte. (31)

Sa jāto yena jātena yāti vamsah samunnatim.

5 Parivartini samsāre mṛtaḥ ko vā na jāyate? (32)

Kusumastabakasyeva dvayī vṛttir manasvinaḥ:

Mūrdhni vā sarvalokasya, sīryate vana eva vā. (33)

Santu anya 'ni Prhagnetinrahhrtayah sarahhāvitāh na šacasā

Santy anye 'pi Brhaspatiprabhrtayah sambhavitāh pañcasās,
Tān praty esa visesavikramarucī Rāhur na vairāyate;

10 Dvāv eva grasate dineśvaraniśā-Bhrāntah parvaņi paśya Dānavapatih Vahati bhuvana- śreņīm Śeṣah p Kamathapatinā madhyepṛṣtham sa Tam api kurute kroḍādhīnam p

phaṇāphalakasthitām, sadā sa vidhāryate, payodhir anādarād. caritravibhūtayah! (35)

prāneśvarau bhāsvarau

śīrsāvaśesīkrtab. (34)

15 Ahaha mahatām niḥsīmānaś
Varam pakṣacchedaḥ sama
Prahārair udgacchad- bahul
Tuṣārādreḥ sūnor ahaha
Na cāsau sampātaḥ payas
20 Yad acetano 'pi pādaiḥ s

samadamaghavanmuktakuliśabahuladahanodgāragurubhiḥ ahaha pitari kleśavivaśe, payasi payasām patyur ucitaḥ. (36) spṛṣṭaḥ prajvalati savitur inakāntaḥ,

Liegt auf dem Rücken, zeigt den offnen Schlund. Die Blicke ruhig vor sich hingewandt, Erst kosend hundertmal von dir genannt, Bequemt zum Mahle sich der Elefant. (31)

Der ist in Wirklichkeit geboren, durch dessen Geburt die Familie in die Höhe kommt: wer wohl wird bei dem Kreislauf des Lebens nach dem Tode nicht wiedergeboren? (32)

Wie des Blumenbüschels, so ist auch des verständigen Mannes Lebensweise zweifach: entweder sieht man ihn hoch über alle Welt ragen, oder er verwelkt im Walde. (33)

Es sind noch fünf oder sechs andere hochgeachtete Planeten da, Jupiter und wie sie sonst heissen mögen; gegen diese tritt Rāhu, der an aussergewöhnlichem Heldenmut Gefallen findet, nimmer feindlich auf: der Fürst der Unholde, dem nur der Kopf geblieben, verschlingt, sieh, wenn er an den verhängnisvollen Tagen umherschweift, nur die zwei hellleuchtenden, den Herrn des Tages (die Sonne) und den Gatten der Nacht (den Mond). (34)

Der Schlangendämon Çesha trägt die Reihe der Welten auf der Platte seiner angeschwollenen Haube, ihn hält beständig der Schildkrütenfürst mitten auf seinem Rücken und diesen nimmt wieder der Meeresgott ohne weiteres auf seinen Schöss: o wie unbegrenzt ist bei Grossen die Macht ihres Treibens! (35)

Es wäre, ach, besser gewesen, wenn Maināka, des Himālaya Sohn, als sein Vater sich vor Schmerzen nicht zu helfen wusste, sich die Flügel hätte abschneiden lassen durch die vom aufgeregten Indra geschleuderten Donnerkeile, die ob des vielen hervorsprühenden Feuers nur um desto gewichtiger waren, als dass er sich ins Wasser stürzte, was sich für den Herrn der Gewässer schickte. (36)

Es blitzet der Demant funkelnd empor, Vom Strahle getroffen, der fühllose Stein: Tat tejasvī puruşah pa Simhah śiśur api nipatati ma Prakṛtir iyam sattvavatām, na Jātir yātu rasātalam, gunaganas

parakṛtavikṛtim katham sahate? (37) madamalinakapolabhittişu gajeşu. na khalu vayas tejaso hetuh. (38)

5 Chīlam śailatatāt patatv, abhijanah Śaurye vairiņi vajram āśu nipatatv, Yenaikena vinā guņās trņalavatasyāpy adho gacchatāc, saindahyatām vahninā, artho 'stu nah kevalam, prāyāh samastā ime. (39)

Tānīndriyāņy avikalāni, tad eva nāma, Sā buddhir apratihatā, vacanam tad eva:

Arthoşmanā virahitah puruşah sa eva Anyah kşanena bhavatīti vicitram etat. (40)

Yasyāsti vittam sa narah kulīnah, Sa panditah, sa śrutavān, gunajñah, Sa eva vaktā, sa ca darśanīyah:

Sarve gunāh kāncanam āsrayanti. (41)

Daurmantryān nṛpatir vinasyati, yatiḥ Vipro 'nadhyayanāt, kulam kutanayāc, Hrīr madyād, anavekṣaṇād api kṛṣiḥ, Maitrī cāpraṇayāt, samṛddhir anayāt,

15

sangāt, suto lālanād, chīlam khalopāsanāt, snehah pravāsāśrayān, tyāgāt pramādād dhanam. (42)

20 Dānam bhogo nāśas tisro gatayo bhavanti vittasya;

Und der fühlende Mensch, er trüge die Pein, Wenn höhnende Worte ihm gellen ins Ohr? (37)

Auch ein junger Löwe stürzt sich auf Elefanten, deren Backenwände von Brunstsaft befleckt sind: dies ist die angeborene Weise Beherzter, nicht das Alter ist ja die Ursache des Machtglanzes. (38)

Der Stand fahre zur Hölle, die ganze Schar der Vorzüge sinke noch tiefer hinab, die gute Sitte stürze vom jähen Felsen, der Adel der Geburt werde durch Feuer verzehrt, auf den Heldenmut falle wie auf einen Feind schnell der Donnerkeil nieder, Geld allein bleibe uns, da mit Ausnahme dieses einen alle jene Vorzüge einem winzigen Strohhalm gleichen. (39)

Es ist doch seltsam, dass derselbe Mensch mit denselben gesunden Sinneswerkzeugen, mit demselben Namen, mit demselben ungetrübten Geiste, mit derselben Rede wie zuvor, plötzlich ein anderer wird, wenn ihn die dem Gelde innewohnende Glut verlässt. (40)

Wer Reichtümer besitzt, ist ein Mann aus edlem Geschlecht, ist klug, gelehrt, versteht Vorzüge zu schätzen, ist ein gewandter Redner und auch schön: alle Vorzüge beruhen auf dem Gelde. (41)

Ein Fürst geht durch schlechte Beratung zu Grunde, ein Asket durch Umgang, ein Sohn durch Verhätschelung, ein Brahmane durch Vernachlässigung des Studiums, eine Familie durch einen schlechten Sohn, gute Sitten durch Verkehr mit Schlechten, Scham durch Trunk, ein Acker durch Sorglosigkeit, Liebe durch häufiges Reisen, Freundschaft durch Kälte, Wohlergehen durch unkluges Benehmen, Besitz durch Verschenken und Fahrlässigkeit. (42)

Verschenkung, Genuss und Verlust sind die drei Schicksale, die den Reichtum

Yo na dadāti na bhunkte tasya trtīyā gatir bhavati. (43)

Manih śānollīdhah, samaravijayī hetidalito, Madakṣīṇo nāgah, śaradi saritah śyānapulināh,

Kalāśeṣaś candraḥ, suratamṛditā bālavanitā

5 Tanimnā sobhante galitavibhavās cārthişu nṛpāḥ. (44)

Parikşīņah kaścit sprhayati yavānām prasrtaye,

Sa paścāt sampūrņo gaņayati dharitrīm trņasamām: Ataś cānaikāntyād gurulaghutayārthesu dhaninām

Avasthā vastūni prathayati ca samkocayati ca. (45)

10 Rājan dudhukşasi yadi kşitidhenum etām,
Tenādya vatsam iva lokam imam puşāņa,
Tasmims ca samyag anisam paripoşyamāņe
Nānāphalaiḥ phalati kalpalateva bhūmih. (46)

Satyanrta ca parusa priyavadini ca

15 Himsrā dayālur api cārthaparā vadānyā Nityavyayā pracuranityadhanāgamā ca

Vesyanganeva nrpanītir anekarūpā. (47) Ājnā, kīrtih, pālanam brāhmanānām,

Dānam, bhogo, mitrasamraksanam ca,

treffen können; wer nicht verschenkt und nicht geniesst, dem wird das dritte Schicksal des Geldes zuteil. (43)

Ein auf einem Schleifstein abgeschliffener Edelstein, ein durch ein Wurfgeschoss durchbohrter Sieger in der Schlacht, ein durch Brunst abgemagerter Elefant, Flüsse, die im Herbst trocken gelegte Sandbänke zeigen, der Mond, wenn nur ein schmaler Streifen von ihm übrig geblieben ist, ein junges Weib, das durch Liebesgenuss mitgenommen wurde, und Fürsten, die ihr Vermögen durch Spenden an Bedürftige erschöpften, gewinnen an Ansehen durch den Verlust ihrer Fülle. (44)

Wenn dir die Habe schwand, Streckst nach dem Gerstenkorn du deine Hand. Hast du die Fülle dann, Siehst du die Welt wie einen Strohhalm an. Des Glücks Unstetigkeit, Zu nehmen und zu geben stets bereit, Ist's, die der Dinge Wert Je nach der Habe mindert oder mehrt. (45)

O Fürst, wenn du diese Erde wie eine Milchkuh zu melken gedenkst, so nähre und pflege jetzt die Unterthanen wie ein Kalb: werden diese ohne Unterlass gehörig gepflegt, so trägt die Erde wie der alle Wünsche gewährende Baum mannigfache Früchte. (46)

Eines Fürsten Politik tritt wie eine Buhldirne in mannigfacher Gestalt auf: sie ist wahr und auch falsch, barsch und auch freundlich, grausam und auch mitleidig, geldgierig und auch freigebig, hat beständige Ausgaben, aber auch viele und beständige Einnahmen. (47)

Was nützt es, seine Zuflucht zu nehmen zu Fürsten, denen Autorität, Ruhm,

stokam mahad vā dhanam.

grhnāti tulvam jalam. (49)

Merau tato nādhikam.

'sīti kesām na gocarah?

kārpaņyoktim pratīksase. (50)

vrttim vrthā mā krthāh.

mitra kşanam śrūyatām:

mā brūhi dīnam vacah. (51)

sarve tu naitādrśāh.

garjanti kecid vrthā.

Yeşām ete şad guņā na pravṛttāḥ, Ko 'rthas teṣām pārthivopāśrayeṇa? (48)

Yad dhātrā nijabhālapattalikhitam Tat prāpnoti marusthale 'pi nitarām,

5 Tad dhīro bhava, vittavatsu kṛpaṇām Kūpe paśya payonidhāv api ghaţo

Tvam eva cātakādhāro Dhig ambhodhara tasyāpi

15

Rere cātaka sāvadhānamanasā 10 Ambhodā bahavo hi santi gagane, Kecid vṛṣṭibhir ārdrayanti yasudhām,

Yam yam paśyasi tasya tasya purato

Akarunatvam akāranavigrahah Paradhane parayoşiti ca spṛhā Svajanahandhujanasy asahisnuti

Svajanabandhujaneşv asahişņutā

Prakrtisiddham idam hi durātmanām. (52)

Durjanah parihartavyo vidyayālamkṛto 'pi san.

Maninā bhūşitah sarpah kim asau na bhayamkarah? (53) Jādyam hrīmati ganyate, vratarucau dambhah, sucau kaitavam,

20 Śūre nirghṛṇatā, munau vimatitā, dainyam priyālāpini, Tejasviny avaliptatā, mukharatā vaktary, aśaktih sthire:

Tojasving availpata, mariatata variaty, asakut sunit.

Pflege der Brahmanen, Spenden, Geniessen und Schutz der Freunde, diese sechs Vorzüge abgehen? (48)

Das Gut, das dir der Schöpfer auf die Stirn geschrieben, Du wirbst's, gross oder klein, wo immer du geblieben, Sei's auf dem Meruberg, sei's in der kahlen Oede: Drum sei ein Mann und krieche nimmer schnöde

Vor eines Reichen Thür: nichts ist dein Schmeicheln nütze: Das Gleiche schöpft ein Wasserkrug aus Meer und Pfütze. (49)

Wem ist es nicht bekannt, dass nur du, o Wolke, des Cātaka Stütze bist? Pfui über dich, dass du da erst auf sein Jammern wartest! (50)

He he Cātaka, höre, o Freund, einen Augenblick aufmerksamen Geistes zu! Es giebt ja viele Wolken am Himmel, sie sind aber nicht alle derselben Art: einige benetzen die Erde mit Regen, andere donnern vergebens. Sprich nicht vor jeglicher, die du erblickst, ein klägliches Wort! (51)

Hartherzigkeit, grundloses Streiten, Verlangen nach fremdem Gute und fremdem Weibe, Unduldsamkeit gegen seine Hausgenossen und Verwandte: dieses ist ja den Bösen schon von Natur eigen. (52)

Und zierte edelstes Wissen ihn, Denn wenn auch Diamanten sie schmücken, So sollst du dennoch den Bösen fliehn. Kann eine Schlange uns drum berücken? (53)

Beim Bescheidenen hält man den Vorzug für Einfältigkeit, beim Religiösen für Heuchelei, beim Redlichen für schlaue Berechnung, beim Helden für Hartherzigkeit, beim schweigsamen Asketen für Beschränktheit, beim Liebenswürdigen für Erbärmlichkeit, beim Energischen für Hochmut, beim Beredten für Geschwätzigkeit, beim Be-

Tat ko nāma guņo bhavet suguninām yo durjanair nankitah? (54) Lobhaś ced agunena kim? piśunatā vady asti kim pātakaih? Satyam cet tapasā ca kim? śuci mano vady asti tīrthena kim? Saujanyam yadi kim gunaih? svamahimā yady asti kim mandanaih? 5 Sadvidyā vadi kim dhanair? apavaśo yady asti kim mrtyunā? (55) · Śaśī divasadhūsaro, galitavauvanā kāminī, Saro vigatavārijam, mukham anaksaram sväkrteh. Prabhur dhanaparayanah, satatadurgatah sajjano, Nrpānganagatah khalo: manasi sapta śalvani me. (56) Na kaście candakopānām 10 ātmīvo nāma bhūbhujām. Hotāram api juhvānam sprsto dahati pāvakah. (57) Maunān mūkah, pravacanapatur vātulo jalpako vā, Dhrstah pāršve bhavati ca, tathā dūratas cāpragalbhah, Kşāntyā bhīrur, vadi na sahate prāyaśo nābhijātah: 15 Sevädharmah paramagahano yoginām apv agamyah. (58) Udbhāsitākhilakhalasya viśrnkhalasya

sonnenen für Ohnmacht. Was gäbe es hiernach wohl für einen Vorzug der Vorzüglichen, den böse Menschen nicht brandmarkten? (54)

Bedarf es andrer Laster noch, wenn man der Gier sich zugewendet,
Noch andrer Missethat, wenn man durch Ohrenbläserei sich schändet?
Bedarf es noch des Büssertums, wenn unser Herz die Wahrheit liebt?
Ist's not, dass sich ein lautrer Mann nach heil'gem Badeplatz begiebt?
Wozu noch andre Tugenden, verkehrt man liebreich mit den Leuten?
Was mag bei innrer Tüchtigkeit für einen Mann wol Schmuck bedeuten?
Was fragt, wer wahre Wissenschaft besitzt, ob Geld und Gut vorhanden?
Wozu bedarf's des Todes erst, hat sich ein Mensch bedeckt mit Schanden? (55)

Dass grau der Mond bei Tage wird befunden;
Die Liebste, deren Jugend hingeschwunden;
Der Teich, dem Lotus mangelt; das Gesicht
Des schönen Mannes, der nicht trefflich spricht;
Der Herrscher, der nach nichts als Reichtum trachtet;
Der wackre Mann, der stets in Armut schmachtet;
Der Frevler an dem Hofe — diese Sieben,.
Ach, Pfeile sind's, die mir ins Herz getrieben! (56)

Ergreift den Fürsten heft'ger Zorn, so ist ihm niemand lieb und teuer; Beim Opfer brennt den Priester auch, sobald er es berührt, das Feuer. (57)

> Stumm schiltst du den Diener, sofern er schweigt, Einen Schwätzer, wenn er beredt sich zeigt; Zudringlich, wenn er zur Seite dir geht, Und lässig, wenn in der Ferne er steht; Verzagt, wenn geduldig er alles erträgt, Und roh, wenn sich Missmut im Innern ihm regt: Könnt' frei er durch Zauber die Dinge gestalten, Dies schwierige Amt, wer möcht' es verwalten? (58)

Prāgjātavistṛtanijādhamakarmavṛtteḥ Daivād avāptavibhavasya guṇadviṣo 'sya Nīcasya gocaragataiḥ sukham āsyate kaiḥ? (59) Ārambhagurvī kṣayinī krameṇa

5 Laghvī purā vrddhimatī ca paścāt Dinasya pūrvārdhaparārdhabhinnā Chāyeva maitrī khalasajjanānām. (60)

Mṛgamīnasajjanānām tṛṇajalasamtoṣavihitavṛttīnām Lubdhakadhīvarapiśunā niṣkāraṇavairiņo jagati. (61)

10 Vānchā sajjanasamgame, paraguņe prītir, gurau namratā, Vidyāyām vyasanam, svayositi ratir, Bhaktiḥ Śūlini, śaktir ātmadamane, Yesv ete nivasanti nirmalaguņās prītir, gurau namratā, lokāpavādād bhayam, samsargamuktiḥ khale: tebhyo narebhyo namaḥ! (62)

Vipadi dhairyam, athābhyudaye kṣamā,

Sadasi vākpatutā, yudhi vikramaḥ, Yaśasi cābhirucir, vyasanam śrutau, Prakṛtisiddham idam hi mahātmanām. (63)

Pradānam pracchannam, grham upagate sambhramavidhih, Priyam kṛtvā maunam, sadasi kathanam cāpy upakṛteh,

Wer fühlt sich behaglich, wenn er in Berührung kommt mit einem gemeinen Menschen, der alle Bösewichter verherrlicht, zügellos ist, in seinen niedrigen, aus einem früheren Leben zu Tage tretenden Handlungen sich bewegt, durch des Schicksals Gunst in den Besitz von Reichtümern gelangt ist und sich als Feind jeglicher Tugend zeigt? (59)

Dem Morgenschatten böser Menschen Freundschaft gleicht: Im Anfang gross — allmählich nimmt sie ab und weicht. Nachmittagsschatten, anfangs klein und mächtig drauf,

Er zeigt, wie bei den Guten Freundschaft nimmt den Lauf. (60)

Gazellen, Fische und gute Menschen, denen (der Reihe nach) Gras, Wasser und Genügsamkeit als Lebensunterhalt angewiesen worden ist, haben in der Welt ohne allen Grund (der Reihe nach) Jäger, Fischer und Hinterbringer zu Feinden. (61)

Verlangen nach Umgang mit Guten, Freude an den Vorzügen anderer, demütiges Benehmen dem Lehrer gegenüber, eifriges Betreiben der Wissenschaften, Gefallen am eigenen Weibe, Scheu vor dem Tadel der Welt, Liebe zu Çiva, Kraft den Geist zu bändigen, das Aufgeben des Verkehrs mit Bösen: vor den Männern, bei denen diese fleckenlosen Tugenden sich vorfinden, verbeugen wir uns in Ehrfurcht. (62)

Friedlich im Glücke sein, trotzig in Fehden, Standhaft im Unglück sein, Ehren erstreben, Redegewandt sein und kundig der Weden, Das ist der Edlen natürliches Leben. (63) Dass einer heimlich seine Gaben schenkt, Geschäftig einen Gast im Haus empfängt; Dass er den Dienst, den er gethan, verschweigt, Doch Freundlichkeit, die man ihm selbst erzeigt, Vor vielen andern rühmt, dass Uebermut

nirabhibhavasārāh parakathāh.

śirasi gurupādapranamanam,

vijavibhujavor vīrvam atulam,

śrutam adhigatam ca śravanayor,

bhavaty utpalakomalam,

prakrtimahatām mandanam idam. (65)

nāmāpi na jnāvate,

pattrasthitam rajate,

tan mauktikam jāyate:

visamam asidhārāvratam idam? (64)

Anutseko laksmyā. Satām kenoddistam Kare ślaghyas tyagah, Mukhe satvā vānī, Hrdi svacchā vrttih, Vināpy aiśvaryeņa Sampatsu mahatām cittam Āpatsu ca mahāśaila-

5

10

15

śilāsamghātakarkaśam. (66) Samtaptāvasi samsthitasva pavaso Muktākāratavā tad eva nalinī-Svātyām sāgaraśuktimadhyapatitam Prāyenādhamamadhyamottamagunah

samsargato jāvate. (67) Prīnāti vah sucaritaih pitaram sa putro, Yad bhartur eva hitam icchati tat kalatram, Tan mitram āpadi sukhe ca samakrivam vad. Etat trayam jagati punyakrto labhante. (68)

Namratvenonnamantah Svārthān sampādayanto Ksāntvaivākseparūksā-20 Santah sāścarvacarvā

paragunakathanaih vitataprthutarājagati bahumatah

svān gunān khyāpayantah rambhayatnah pararthe ksaramukharamukhan durmukhan dusayantah kasya nābhyarthanīyāh? (69)

Ihn nicht ergreift, ergeht's ihm noch so gut; Dass er, von andern sprechend, sich bezähmt Und alles unterdrückt, was sie beschämt: Wer hat nur Edlen diese schwere Art, Dies Stehn auf Schwertesschneide offenbart? (64)

An der Hand preist man Freigebigkeit, am Kopfe eine Verbeugung zu den Füssen des Lehrers, am Munde wahre Rede, an den Armen des Siegers unvergleichliche Mannhaftigkeit, am Herzen lauteres Wesen, an den Ohren das Auffassen der Lehren: solches bildet auch ohne hohe Stellung den Schmuck Hochbegabter. (65)

> Zart wie Lotus wird im Glück der Edlen Herz; Doch wie Felsen härtet es des Unglücks Schmerz. (66)

Das Tröpfchen, das auf glühend Eisen fällt, Fällt es in einer Muschel Schöss hinein Bis auf den Namen schwindet's. In holder Sternenstunde, So wird's zur Perle: Tugend, gross und klein,

Doch wenn dem Lotusblatt es sich gesellt. Dankst du dem Freundesbunde. (67) Juwelenglitzern findet's.

Wer den Vater durch gutes Betragen erfreut, der ist ein Sohn; wer auf des Gatten Wohl bedacht ist, die ist ein Eheweib; wer im Unglück und Glück sich gleich benimmt, der ist ein Freund: wer in der Welt Gutes thut, wird dieser drei teilhaftig. (68)

Die sich erheben, indem sie sich beugen; die ihre eigenen Tugenden verkünden, indem sie die Tugenden anderer preisen; die ihre eigene Sache ausführen, indem sie auf das eifrigste bedacht sind, für andere Grosses zu unternehmen; die, welche Lästerer, deren Mund sich in Schmähungen und harten Worten ergiesst, durch blosse Nachsicht brandmarken: wer ginge solche treffliche, in der Welt hoch geachtete Männer von wunderbarem Wandel nicht gern mit einer Bitte an? (69)

Bhavanti namrās taravah phalodgame, Navāmbubhir bhūmivilambino ghanāh. Anuddhatāh satpurusāh samrddhibhih, Svabhāva evaisa paropakārinām. (70) Śrotram śrutenajva na kundalena, 5 Dānena pāņir na tu kankaņena, Vibhāti kāyah karunāparāņām Paropakārair na tu candanena. (71) Pāpān nivāravati, vojavate hitāva, Guhyam ca gühati, gunan prakatikaroti, 10 Āpadgatam ca na jahāti, dadāti kāle: Sanmitralakşanam idam pravadanti santalı. (72) Padmākaram dinakaro vikacīkaroti, Candro vikāsayati kairavacakravālam, Nābhyarthito jaladharo 'pi jalam dadāti. 15

Santah svayam parahiteşu krtābhiyogāh. (73) Ete satpuruşāh parārthaghatakāh svārtham par Sāmānyās tu parārtham udyamabhrtah svārthāvirodh

20 Ye nighnanti nirarthakam parahitam Kşîrenatmagatodakāya hi gunā Ksīre tāpam aveksva tena pavasā

Te 'mī mānusarāksasāh parahitam

svārtham parityajya ye, svārthāvirodhena ye, svārthāya nighnanti ye, te ke na jānīmahe. (74) dattāh purā te 'khilāh, svātmā kṛśānau hutah,

Es beugt sich unter seiner Frucht der Ast; Tief neigt die Wolke ihrer Wässer Last. So sind im Glück die Guten stets bescheiden. Sie zwingt ihr Herz zu lindern fremdes Leiden. (70)

Dem Ohre verleiht Glanz das Wissen, nicht ein Ohrgehänge; der Hand die Gabe, nicht ein Armband; dem Körper Mitleidiger die Hülfe, die sie andern leisten, nicht Sandel. (71)

Dass er zurück dich hält vom Schlechten, Dass er dir Antrieb giebt zum Rechten, Dass dein Geheimnis er bewahrt,

Was an dir gut ist offenbart,
Dass er dir giebt zur rechten Zeit,
Dich nicht verlässt in Fährlichkeit,

An diesen Zeichen, spricht der Mund

Der Weisen, giebt der rechte Freund sich kund. (72)

Die Sonne öffnet die Tag-Wasserrosen, der Mond lässt die Nacht-Wasserrosen blühen, ungebeten spendet auch die Wolke ihr Wasser: Edle richten von selbst ihre Thätigkeit auf das Wohl anderer. (73)

Die, ihrem Glück entsagend, fremdes festen, Die, sich zu nützen, fremdes Glück nicht schonen,
Das sind die Besten. Das sind Dämonen.

Die andern nützen, ohne sich zu hindern, Doch die um nichts der andern Wohlfahrt trennen,
Das sind die Mindern. Wie diese nennen? (74)

Die Milch giebt ja zuvörderst dem Wasser, das sich zu ihm gesellt hat, alle seine guten Eigenschaften; wird das Wasser die Qualen der Milch (beim Kochen) gewahr, so bringt es sich selbst im Feuer zum Opfer; sobald die Milch das Unglück des Gantum pāvakam unmanas tad abhavad drstvā tu mitrāpadam, Yuktam tena jalena śāmyati; satām maitrī punas tv īdršī. (75)

Itah svapiti Keśavah, kulam itas tadīyadviṣām,
Itaś ca śaraṇārthinām śikhariṇām gaṇāh śerate,
5 Ito 'pi vadavānalah saha samastasamvartakair.

Aho vitatam ūrjitain bharasaham ca sindhor vapuh! (76)
Tṛṣṇām chinddhi, bhaja kṣamām, jahi madam, pāpe ratim mā kṛthāḥ,
Satyam brūhy, anuyāhi sādhupadayīm, seyasya vidyajjanān,

Mānyān mānaya, vidviso 'py anunaya,

10 Kīrtim pālaya, duḥkhite kuru dayām;

pracchādaya svān guņān, etat satām lakṣaṇam. (77)

Manasi vacasi kāye puņyapīyūṣapūrņās
Tribhuvanam upakāraParaguṇaparamāṇūn parvatīkṛtya nityam
Nijahṛdi vikasantah santa kiyantaḥ? (78)

15 Kim tena hemagirinā rajatādrinā vā
Yatrāśritāś ca taravas taravas ta eva?
Manyāmahe Malayam eva yadāśrayena
Śākhoṭanimbakuṭajā api candanāh syuh. (79)
Ratnair mahārhais tutusur na devā.

20 Na bhejire bhīmaviṣeṇa bhītim, Sudhām vinā na prayayur virāmam. Na niścitārthād viramanti dhīrāḥ. (80)

Freundes merkt, wallt sie auf um selbst ins Feuer zu gehen, beruhigt sich aber, wenn sie wieder mit dem Wasser verbunden wird: gerade so ist der Edlen Freundschaft. (75)

Wie ist der Leib des Meeres doch so ausgedehnt und so kräftig, und welche Lasten er trägt! Hier schläft ja Vishnu und hier auch ist die Schar seiner Feinde; hier auch liegen, Schutz suchend, die beflügelten Berge; hier auch ist das höllische Feuer mit allen weltzerstörenden Mächten. (76)

Vernichte die Gier, pflege der Geduld, gieb den Wahn auf, finde keinen Gefallen an der Sünde, sprich die Wahrheit, geh den Weg der Guten, ehre die Gelehrten, achte die Achtungswerten, suche sogar Feinde zu gewinnen, verbirg deine Vorzüge, hüte deinen Ruhm, übe Mitleid an Unglücklichen: dies ist die Handlungsweise Edler. (77)

Wie viele solcher Edler giebt es, die in Gedanken, Worten und Thaten von nektargleichen Tugenden erfüllt sind, die die drei Welten durch ganze Reihen von Wohlthaten erfreuen, die die Atome fremder Vorzüge zu Bergen erheben und dabei im eigenen Herzen stets froh und heiter sind? (78)

Was soll uns der Berg von Gold (der Meru) oder der von Silber (der Kailāsa), wo die Bäume trotz ihrer nahen Berührung mit ihnen das bleiben, was sie von Anfang an waren? Hoch stellen wir den Malaya, auf dem auch gemeine Bäume, wie Çākhoţa, Nimba und Kuţaja durch ihre Berührung mit ihm zu Sandelbäumen werden. (79)

Mit den kostbaren Perlen gaben sich die Götter nicht zufrieden, ob des furchtbaren Giftes gerieten sie nicht in Furcht; sie ruhten nicht eher, bis sie den Unsterblichkeitstrank hatten: feste Charaktere stehen nicht ab von dem, was sie beschlossen haben. (80)

Kvacid bhūmau śayyā kvacid

Kvacic chākāhārī Kvacit kanthādhārī kvacid api ca paryankasayanam kvacid api ca salyodanarucih kvacid api ca divyambaradharo

Manasvī kāryārthī

na ganayati duhkham na ca sukham. (81)

5 Aiśvaryasya vibhūṣaṇam sujanatā, Jñānasyopaśamaḥ, kulasya vinayo, Akrodhas tapasaḥ, kṣamā prabhavitur,

śauryasya vāksamyamo, vittasya pātre vyayaḥ, dharmasya nirvyājatā,

Sarveşām api sarvakāraņam idam

śīlam param bhūşanam. (82)

Nindantu nītinipuņā yadi vā stuvantu,

10

Lakşmīh samāvišatu gacchatu vā yatheştam, Adyaiva vā maraņam astu yugāntare vā,

Nyāyyāt pathah pravicalanti padam na dhīrāh. (83)

Bhagnāśasya karandapīditatanor Kṛtvākhur vivaram svayam nipatito mlānendriyasya kṣudhā naktam mukhe bhoginaḥ.

15 Trptas tatpiśitena satvaram asau

tenaiva yātah pathā.

Lokāh pasyata daivam eva hi nṛṇām vṛ

vrddhau kşaye kāraņam. (84)

Ālasyam hi manuşyānām Nāsty udvamasamo bandhuh, śarīrastho mahān ripuh. kurvāņo nāvasīdati. (85)

Ein verständiger Mann kümmert sich, wenn er ein bestimmtes Ziel zu erreichen strebt, weder um Leid noch um Freude: bald hat er sein Lager auf der blossen Erde, bald ruht er auf einem Bette; bald nährt er sich von grünem Gemüse, bald lässt er sich Reisbrei schmecken; bald trägt er ein zerlumptes Kleid, bald wieder ein prachtvolles Gewand. (81)

Der Herrschaft Zierde ist Leutseligkeit, der Mannhaftigkeit — der Rede Zaum, des Wissens — Ruhe des Gemüts, des Geschlechts — gutes Betragen, des Reichtums — das Spenden an Würdige, der Askese — Gelassenheit, des Mächtigen — Nachsicht, der Tugend — Wahrhaftigkeit; aller Zierden höchste Zierde aber ist eine edle Gemütsart, der Grund von allem. (82)

Ihn loben oder schmähn die Weisen

Heut nahe, oder in Aeonen Des Todes Tritt:

In dieser Welt;

Vom rechten Pfade weicht der Stete

Fortuna komme oder gehe, Wie's ihr gefällt;

Nicht einen Schritt. (83)

Es nagt zu nächt'ger Stunde eine Maus

Ein Loch in das Behältnis einer Schlange, Der, trostlos schmachtend eingepfercht, schon lange

Die Hoffnung schwand, zu fliehen je daraus.

Sie sieht die Maus, packt sie mit raschem Zahn,

Schlingt sie, und flieht auf der gewies'nen Bahn.

Seht, Menschen, wie das Schicksal seltsam waltet,

Wenn's unser Unglück, unser Glück gestaltet. (84)

Die Trägheit ist ein schlimmer Feind,

Der in der Menschen eignem Leib sein Lager hat;

Der Fleiss von allen Freunden es am treusten meint:

Er wirkt und wirkt und wird nicht matt. (85)

Chinno 'pi rohati taruh, Iti vimrśantah santah

ksino 'py upacivate punaś candrah: samtapyante na te vipadā. (86)

Netā vasya Brhaspatih, praharanam Svargo durgam, anugrahah kila Harer,

vajram, surāh sainikāh, Airāvato vāhanam,

5 Ity aścaryabalanvito 'pi Valabhid

bhagnah paraih samgare.

Tad vyaktam nanu daiyam eva śaranam; dhig dhig vrthā pauruşam. (87) Karmāvattam phalam pumsām.

buddhih karmānusārinī.

Tathāpi sudhiyā bhāvyam Khalvāto divaseśvarasva kiranaih

15

20

suvicārvaiva kurvatā. (88) santāpito mastake

10 Vānchan deśam anātapam vidhivaśāt Tatrāpy asya mahāphalena patatā Prāyo gacchati yatra bhāgyarahitas

tālasva mūlam gatah. bhagnam sasabdam sirah. tatraiva yanty apadah. (89)

Gajabhujangamayor api bandhanam Śaśidiyākarayor grahapīdanam Matimatām ca vilokya daridratām Vidhir aho balavān iti me matih. (90) Srjati tāvad aśeşaguņākaram Puruşaratnam alamkaranam bhuvah Tad anu tatksanabhangi karoti ced, Ahaha kastam apanditatā vidheh! (91)

Auch ein abgehauener Baum wächst wieder, auch der hingeschwundene Mond nimmt wieder zu: Kluge, die solches erwägen, härmen sich bei Widerwärtigkeiten nicht ab. (86)

Indra, der Brhaspati zum Anführer, den Donnerkeil zur Waffe, die Götter zu Streitern, den Himmel zur Burg, den Vishnu, wie man weiss, zum Beistand und den Airāyata zum Reittier hatte, wurde, obgleich er mit dieser wunderbaren Macht ausgerüstet war, im Kampfe von den Feinden geschlagen. Ist also nicht offenbar das Schicksal unsere Zuflucht? Weh, weh, vergebens ist menschliche Anstrengung! (87)

Der Lohn, der den Menschen zuteil wird, hängt vom Schicksal (von den in einem früheren Leben vollbrachten Werken) ab, und auch die Vernunft folgt dem Zuge des Schicksals; trotzdem soll der Verständige erst nach reiflicher Ueberlegung handeln. (88)

> Ein Kahlkopf, schmachtend in der Sonne Glast, Sucht vor der Glut bei einem Palmenbaum Durch Schicksalsschluss im kühlen Schatten Rast. Doch streckt zur Ruh' er seine Glieder kaum, Als eine Frucht, sein Leben jäh zu enden, Vom Baum herab auf seinen Scheitel fällt. An jedem Ort sich Unheil ihm gesellt, Wohin ein Glückverlass'ner sich mag wenden. (89)

Sehe ich, dass sogar Elefanten und Schlangen gefangen werden, dass Mond und Sonne vom Drachen Rāhu gequält werden und dass Kluge in Armut leben, so denke ich bei mir: das Schicksal ist, o weh, doch mächtig! (90)

Wenn der Schöpfer den Menschen erst als Perle, als Fundgrube sämtlicher Vorzüge und als Schmuck der Erde schafft, ihn aber hinterher so bildet, dass er in demselben Augenblick zusammenbricht, so ist das, o weh, eine Thorheit von ihm. (91)

Pattram naiva yadā karīravitape Nolūko 'py avalokate vadi divā Dhārā naiva patanti cātakamukhe Yat pūrvam vidhinā lalātalikhitam doso vasantasva kim? sūrvasva kim dūsanam? meghasya kim dūsanam? tan mārjitum kah ksamah? (92)

5 Namasvāmo devān: Vidhir vandyah: so 'pi

15

nanu hatavidhes te 'pi vasagā. pratiniyatakarmaikaphaladah.

Phalam karmāyattam Namas tatkarmabhyo

vadi kim amaraih kim ca vidhinā? vidhir api na yebhyah prabhavati. (93)

Brahmā vena kulālavan nivamito

brahmāndabhāndodare. ksipto mahāsamkate,

10 Visnur vena daśāvatāragahane Rudro yena kapālapāniputake

bhiksatanam karitah,

Sūryo bhrāmyati nityam eva gagane,

tasmai namah karmane! (94)

Naivākrtih phalati naiva kulam na śīlam Vidyāpi naiva na ca yatnakrtāpi sevā, Bhāgyāni pūrvatapasā khalu samcitāni Kāle phalanti purusasya yathaiva vrksāh. (95)

Vane rane śatrujalagnimadhye Mahārņave parvatamastake vā Suptam pramattam visamasthitam vā

20 Rakşanti punyāni purā kṛtāni. (96)

Ist's des Lenzes Fehl, dass der Blätter Schmuck Ist's der Wolken Fehl, dass der Tschätaka Dem Karīrastrauch versagt? Nicht in Strömen Labung fand?

Ist's der Sonne Fehl, dass es dunkel wird

Wer kann löschen, was auf die Stirne schrieb Jedem des Geschickes Hand? (92)

Für die Eule, wenn es tagt? Wir beugen vor den Göttern uns. Doch in des argen Schicksals Macht Stehn diese auch; es werde drum dem Schicksal Ehre dargebracht. Allein das Schicksal thut ja nichts, als dass es unsern Lohn uns bringt Für jede That, die wir vollbracht. Und weil die That den Lohn bedingt, Was nützen uns die Götter wohl, was nützt das Schicksal? Ehre sei Darum den Thaten! Sind sie doch auch von des Schicksals Einfluss frei. (93)

Ich verbeuge mich vor dem Schicksal, welches Brahman wie einen Töpfer im Topfe, Welt genannt, festhält, welches Vishnu in eine ungeheure Enge geschleudert hat, aus der er wegen der zehn Verkörperungen nicht wieder herauszukommen vermag, welches Çiva gezwungen hat um Almosen zu bitten in die Höhlung seiner Hand mit dem Menschenschädel, welches die Sonne ohne Unterlass am Himmel zu kreisen heisst. (94)

> Nichts fruchten Schönheit, Wissen, Stamm und Zucht, Nichts fruchten Dienste bei den Herrn der Erde: Die Güter, die die Busse uns gewährte, Die bringen uns wie Bäume ihre Frucht. (95) Es schirmt im Kampf, im Feuer, Wasser, Walde, Im Ozean, auf steiler Bergeshalde, Im Schlaf, im Unglück, wo du unbewacht, Das gute Werk dich, das du einst vollbracht. (96)

Yā sādhūms ca khalān karoti, viduso Pratvaksam kurute paroksam, amrtam Tām ārādhava satkrivām bhagavatīm He sādho, vyasanair gunesu vipulesv

mürkhan, hitan dvesinah, hālāhalam tatksanāt. bhoktum phalam vanchitam. āsthām vrthā mā krthāh. (97)

Gunavad agunavad vā Parinatir avadhārvā Atirabhasakrtānām Bhavati hrdayadāhī

kurvatā kārvam ādau vatnatah panditena. karmanām ā vipatter śalyatulyo vipākah. (98)

Sthālyām vaidūryamayyām pacati tilakanāms 10 Sauvarnair längalägrair Chittyā karpūrakhandān

vrtim iha kurute

candanair indhanaughaih. vilikhati vasudhām arkamūlasya hetoh, kodravānām samantāt, yas tapo mandabhāgyah. (99)

Prāpyemām karmabhūmim na carati manujo Majjatv ambhasi, yātu Meruśikharam, Vānijvam krsisevanādi sakalā Ākāśam vipulam pravātu khagavat

śatrūň jayatv āhave, vidyāh kalāh śiksatām, krtvā pravatnam mahān: bhāvvasva nāśah kutah? (100)

Nābhāvvam bhavatīha karmavasato.

Bhīmam vanam bhavati tasya puram pradhānam Sarve janāh svajanatām upayānti tasya Krtsnā ca bhūr bhavati samnidhiratnapūrņā Yasvāsti pūrvasukrtam vipulam narasva. (101)

20

15

5

Ko lābho? guņisamgamah. Kim asukham? prājnetaraih samgatih.

Freundliches Entgegenkommen, das ja alsbald Schlechte in Gute, Narren in Weise, Feinde in Freunde, Verborgenes in Offenbares und Gift in Nektar verwandelt, dieses hehre Wesen suche zu gewinnen um die ersehnte Frucht zu geniessen: mache dir nicht, o Bester, vergebens zu grosse Not mit vielen Tugenden. (97)

Ein kluger Mann soll, wenn er an irgend ein Werk geht, es sei ein gutes oder ein böses, sorgfältig an die Folgen denken: die Folgen von Thaten, die in der Uebereilung vollbracht wurden, schmerzen wie ein Pfeil im Herzen bis an den Tod. (98)

Der unglückliche Mann, der, wenn er in dieses Land der Werke kommt, keine Kasteiungen übt, kocht Sesamkörner in einem Kessel von Beryll und verwendet dazu eine Menge Sandelholz als Feuerung, wühlt einer Arka-Wurzel wegen den Erdboden mit goldenen Pflugscharen auf, haut ein Kampfergebüsch um und macht hier daraus einen Zaun um ein Hirsefeld. (99)

In die Gewässer tauche hinab, erklimme den Meru, Tilg' im Kampfe den Feind, ziehe die Furche im Feld. Lerne den Handel, die Künste, durcheile befiedert den Aether, Oder es forsche dein Geist, was ihm die Wissenschaft beut: Was nicht das Schicksal beschlossen auf Erden, wie könnt' es geschehen?

Nimmermehr kann ja die That hemmen der Schickung Gewalt. (100)

In den Augen des Mannes, der einen grossen Vorrat an guten Werken aus dem früheren Leben hat, wird ein Grauen erregender Wald zu einer Hauptstadt, jedermann zum Verwandten und die ganze Erde mit vor ihm liegenden Edelsteinen erfüllt. (101) Was ist Gewinn? mit Guten streben. Was Schaden? unter Thoren leben.

Kā hānih? samavacvutir. Nipunatā Kah śūro? vijitendriyah. Priyatamā kā? dharmatattve ratih. kānuvratā. Kim dhanam?

Vidyā. Kim sukham? apravāsagamanam. Rājyam kim? ājnāphalam. (102)

Yadi nāma daivagatvā

jagad asarojam kadācid api jātam,

Avakaranikaram vikirati

tat kim krkavākur iva hamsah? (103)

Mālatīkusumasveva

5

15

20

dve gatī ha manasvinah:

Mūrdhni sarvasya lokasya,

śīrvate vana eva vā. (104)

Vgl. aus dem Kommentar zu I, 33: ayam eva ślokah pāthabhedena caturadhikaśataśloke drśyate arthatātparyam tv ekam eva paramtu bahupustakesu drstatvāt 10 tathaiva sthāpito na tu niskāsitah.

Apriyavacanadaridraih

priyavacanādhyaih svadāraparitustaih kvacit kvacin manditā vasudhā. (105)

Paraparivādanivrttaih

Kadarthitasyāpi hi dhairvayrtter

Na śakyate dhairyagunah pramārstum.

Adhomukhasyāpi krtasya vahner

Nādhah śikhā yāti kadācid eva. (106)

Kāntākatāksavišikhā na lunanti yasya

Cittam, na nirdahati kopakrśanutapah,

Karşanti bhūrivişayās ca na lobhapāsair,

Lokatrayam jayati krtsnam idam sa dhīrah. (107)

Ekenāpi hi śūrena

pādākrāntam mahītalam

Krivate bhāskareneva

sphārasphuritatejasā. (108)

Vahnis tasya jalayate, jalanidhih Meruh svalpaśilāvate, mrgapatih

kūpāyate tatksaņān, sadyah kurangayate,

Was ist Verlust? verlorne Zeit. Der beste Witz was? Redlichkeit.

Das beste Liebchen? Ehweib treu. Was Reichtum? seine Kunst verstehn.

Der rechte Mut? vorm Bösen scheu.

Was ist Glück? nicht auf Reisen gehn.

Was Königsmacht? die Seinigen sich gehorchen sehn. (102) Und wenn auf Erden gleich

Doch scharrte nie der Schwan

Bliebe kein Lotosteich,

Im Miste wie der Hahn. (103)

Die arm sind an bösen Worten,

Und mit ihren Frau'n sich begnügen:

Reich an guter Rede Horten,

Wo immer sie sind erschienen,

Nicht verleumden noch lügen.

Die Erd' ist geschmückt mit ihnen. (105)

Ein steter Mann, was ihm auch droht,

Hast du der Fackel Fuss erhoben,

Bleibt standhaft in der höchsten Not. Es strebt die Flamme doch nach oben. (106) Wem nie ein Weiberblick versehrt den Mut,

Wen nie versengt des Zornes Feuerglut,

Wes Herz Begierde nicht in Banden hält,

Der Mann ist stetig und besiegt die Welt. (107)

Von eines Helden Fusstritt nur

Zittert sie freudig allzumal

Wo berührt wird die Erdenflur.

Wie getroffen vom Sonnenstrahl. (108)

In wessen Person ein bei aller Welt überaus beliebter Charakter sich offenbart, für den wird Feuer zu Wasser, das Meer in einem Augenblick zu einem Brunnen, der Berg Meru zu einem winzig kleinen Hügel, ein Löwe im Nu zu einer Gazelle, Vyālo mālyaguņāyate, viņarasah Yasyānge 'khilalokavallabhatamam

5

pīyūṣavarṣāyate, śīlaṁ samunmīlati. (109)

Lajjām guṇaughajananīm jananīm iva svām Atyantasuddhahṛdayām anuvartamānāḥ Tejasvinaḥ sukham asūn api samtyajanti Satyavratavyasanino, na punaḥ pratijñām. (110)

Iti śrīmadrājarşipravarabhartrharikrtam Nītiśatakam sampūrņam.

## Atha Bhartrharikrtam Śrngāraśatakam prārabhyate.

Śrīmadrājarşipravaro Bhartrharih śrngārarasasevanam api nītipūrvakam eva kartavyam na tadviruddham iti sūcayan prathamam nītijāānāya Nītiśatakam krtvā tatah śrngārarasasya parināme vairāgyajanakatvāt kvacid dheyatvena kvacid upādeyatvenādau tam varnayitvā paścād vairāgyam varnayişyāmīti manasi nidhāya Śrngāraśatakam prāripsus tatra Kāmasya prādhānyād ādau tannamaskārātmakam 15 mangalam ācarati:

Śambhusvayambhuharayo harineksanānām Yenākriyanta satatam grhakarmadāsāh Vācām agocaracaritravicitritāya Tasmai namo bhagavate kusumāyudhāya! (1)

Sambhusvayambhv iti || Śambhuḥ Śivaś ca Svayambhūr Brahmā ca Harir Viṣṇuś ca te Śambhusvayambhuharayaḥ kartum akartum anyathākartum śaktā api yena Madanena hariṇasya īkṣaṇe netre iva īkṣaṇe yāsām tāsām strīṇām gṛhakarmaṇi dāsā dāsavat sevākāriṇaḥ satatam nirantaram akriyanta kṛtāḥ tasmai ata eva vācām vāṇīnām na gocarāṇi aviṣayabhūtāni | vācā anuccāraṇīyānīti yāvat | caritrāṇi tair vicitrito lokavilakṣaṇacaritrakartā tasmai ata eva bhagavate aiśvaryavate kusumam evāyudham śastram yasya tasmai Kāmāya namo 'stu | atra kasmimścit pustake 'cūdottamsitacārucandra' iti ślokaḥ prathamam paṭhitaḥ | paramtu bahupustakeṣv adṛṣṭatvād ayogyatvāc ca na samgṛhītaḥ kimtv ayam eva yogyatvād anyabahupustakeṣu dṛṣṭatvāc ca likhita iti | Vasantatilakā 30 vrttam | 'uktā Vasantatilakā tabhajā jagau gah' iti tallaksanāt.

Yāvad bhāgyodayo 'sti tāvac chrngārodbodhakam grhādikam sthiram bhavati, tadvaiparītye tat sarvam naṣṭam bhavatīti naṣṭatantukamuktājāladṛṣṭāntapuraḥsaram tadanityatvam varṇayati:

eine Schlange zur Schnur eines Kranzes, Gifttrank zn einem Nektarregen. (109)

Thatkräftige Männer, die dem Ehrgefühl, vieler Tugenden Mutter, wie einer leiblichen Mutter, deren Herz durchweg lauter ist, folgen, lassen, indem sie sich des Wahrheitsgelübdes befleissigen, gern sogar ihr Leben fahren, nimmer aber ihr Versprechen. (110)

Ich verbeuge mich vor dem hehren Liebesgotte, der geschmückt wird durch Thaten, die Worte nicht zu schildern vermögen, und der Çiva, Brahman und Vishnu stets zu Sklaven im Hause gazellenäugiger Mädchen machte. (1) 6,6.1°,363 a

Subhram sadma savibhramā yuvatayah Laksmīr ity anubhūyate sthiram iva Vicchinne nitarām anangakalaha-Muktājālam iva prayāti jhatiti śvetātapatrojjvalā sphīte śubhe karmaņi. krīdātrutattantukam bhraśyad diśo drśyatām. (2)

5 Śubhram iti || śubhram sudhālepādinā śvetam sadma grham, vibhramo vilāsas tatsahitā yuvatayah striyah, śvetam śubhram yad ātapatram chattram tenojjvalā dedīpyamānā lakşmīh sampad iti etat sarvam śubhe punye karmani sphīte puşte sati sthiram ivācalam iva lokair anubhūyate | tasmin punye vicchinne naşte sati nitarām anangah kāmas tajjanitā yā 10 kalahakrīdā tayā truţantas tantavo yasyāta eva bhraśyan naştam muktājālam iva diśo daśa diśo jhaţiti śīghram yāti naśyatīti yāvad iti sarvair dṛśyatām pratyakṣam anubhūyatām | Śārdūlavikrīditam vṛttam | 'sūryāśvair masajastatāh sagurayah Śārdūlavikrīditam' iti tallakṣanāt.

Yāvat strīkaţākşair vivekī puruşo na tādyate tāvat tasya hṛdi vivekah sphura-15 tīti strīnām vivekadhvamsakatvam varnayati:

> Tāvad eva kṛtinām hṛdi sphuraty Eṣa nirmalavivekadīpakah, Yāvad eva na kurangacakṣuṣām Tādyate capalalocanāncalaih. (3)

Tāvad iti || kurangacakşuşām harinīdréām capalāni cañcalāni locanāni netrāni tāny evāncalāh prāntabhāgās tair yāvan na tādyate tāvad eva kṛtinām vivekipuruṣānām hṛdi antahkarane eṣa nirmalah kāmādimalarahito vivekadīpakah sphurati | anena striyāh kaṭākṣena vivekinām api vivekabhango bhavatīti sūcitam | Rathoddhatā vṛttam | 'ro narāv iha Rathoddhatā lagau' iti tallakṣanāt.

Dhanyās ta eva taralāyatalocanānām
Tāruṇyapūrṇaghanapīnapayodharāṇām
Kṣāmodaropari lasattrivalīlatānām

Drstvākrtim vikrtim eti mano na vesām. (4)

Vacasi bhavati sanga-Śrutimukharamukhānām kevalam panditānām.

30

Ein blendend weisser Palast, gefallsüchtige Jungfrauen und ein durch einen weissen Sonnenschirm strahlendes Glück (d. i. Herrschaft, Königtum) werden, als wären sie von Bestand, genossen, solange gute Werke im Ueberfluss da sind; ist der Vorrat von diesen zu Ende, sieh, so fliegt alles dies nach allen Weltgegenden, plötzlich auseinanderfallend, davon wie ein Perlenschmuck, an dem beim scherzhaften Liebesstreit die Schnur zerreisst. (2)

Der Weise sitzt versunken ganz. Rehäuglein kommt und schielt ihn an:

In ihm strahlt hehren Wissens Glanz. Gleich ist's um seinen Witz gethan. (3)

Glücklich sind nur diejenigen, deren Herz nicht aufwallt beim Anblick der Gestalt von Schönen mit beweglichen langen Augen, mit der Jugend entsprechendem vollen, prallen, strotzenden Busen und mit den drei sich schlängelnden Falten, die auf dem magern Leibe prangen. (4)

Ganz der Liebe zu entsagen, Wer vermöchte das zu tragen? Nur Gelehrte, stolzgeschwellt, Die sich brüsten vor der Welt Jaghanam arunaratna-

granthikāncīkalāpam

Kuvalayanayanānām

ko vihātum samarthah? (5)

Mattebhakumbhadalane bhuvi santi śūrāḥ, Kecit pracandamṛgarājavadhe 'pi dakṣāḥ,

- 5 Kimtu bravīmi balinām puratah prasahya:
  Kandarpadarpadalane viralā manusyāh. (6)
  Smitena bhāvena ca lajjayā bhiyā
  Parānmukhair ardhakatākṣavīkṣaṇaih
  Vacobhir īrṣyākalahena līlayā
- 10 Samastabhāvaih khalu bandhanam striyah. (7) Etāś caladvalayasamhatimekhalottha-Jhankāranūpuraparājitarājahamsyah Kurvanti kasya na mano vivaśam tarunyo Vitrastamugdhaharinīsadṛśākṣipātaih? (8)
- 15 Satyam janā vacmi, na pakṣapātāl, Lokeṣu sarveṣv atitathyam etat: Nānyan manohāri nitambinībhyo, Duḥkhasya hetur na hi kaścid anyaḥ. (9) Līlāvatīnām sahajā vilāsās
- 20 Ta eva mūdhasya hṛdi sphuranti. Rāgo nalinyā hi nisargasiddhas, Tatra bhramaty eva mudhā sadaṅghriḥ. (10)

Ob der Weisheit ihrer Veden, Führen so vermessne Reden, Doch, was ihre Lippe spricht, Sie bewähren's selber nicht! Wer vermag zu widerstehen, Sieht er holde Mägdlein gehen,

Oder üppig schöne Weiber,
Deren anmutreiche Leiber
Perlengürtel hold umfangen,
Welche klirrend das Verlangen
Mächtig wecken — o ihr Thoren,
Gebt ihr solches Glück verloren! (5)

Es giebt auf Erden Helden zum Spalten der Stirnanschwellungen brünstiger Elefanten, es sind einige geschickt sogar im Töten eines wütenden Löwen; aber, ich sage es den Starken ins Gesicht, es giebt wenige Menschen, die imstande wären mit aller Kraftanstrengung den Uebermut des Liebesgottes zu brechen. (6)

Bald winkt sie lächelnd dich heran, Schlägt bald verschämt die Augen nieder, Jetzt schielt sie dich verstohlen an Und wendet ihre Blicke wieder, Beut Eifersucht und Liebesscherz Und fesselt so des Liebsten Herz. (7)

Diese Jungfrauen, welche mit dem Aneinanderschlagen der zitternden Armbänder, mit dem vom Gürtel ertönenden Geklingel und mit den Fussspangen Flamingo's besiegen, wessen Herz nehmen sie nicht gefangen mit ihren Augenwinkeln, die denen reizender Gazellen gleichen, wenn diese sich vertrauensvoll nahen? (Boehtl. liest visvasta für vitrasta.) (8) Kein andres Glück mag hier auf Erden Doch auch als tiefsten Elends Grund Als nur durch Frauenlieb' uns werden; Thu' ich euch Frauenliebe kund. (9)

Anmutigen Schönen sind verliebte Geberden und andere Künste angeboren und diese gerade flammen im Herzen von Thoren auf: die schöne Farbe ist ja den Wasserrosen von Natur eigen und dort schwärmt nutzlos die Biene. (10)

Siddhādhyāsitakandare Haravṛṣa-Gaṅgādhautaśilātale Himavataḥ Kaḥ kurvīta śiraḥpraṇāmamalinaṁ Yady atrastakuraṅgaśāvanayanā

skandhāvagāḍhadrume sthāne sthite śreyasi mānam manasvī jano, na syuḥ Smarāstram striyaḥ?(11)

5 Bhavanto vedānta-

Vidagdhālāpānām
Tathāpy etad brūmo:

Na cāsmin samsāre

pranihitadhiyām āptaguravo, vayam api kavīnām anucarāh. na hi parahitāt puņyam adhikam,

kuvalayadrśo ramyam aparam. (12)

Mātsaryam utsārya vicārya kāryam Āryāḥ samaryādam idam vadantu: Sevyā nitambāḥ kim u bhūdharāṇām Uta smarasmeranitambinīnām? (13)

Kim iha bahubhir uktair yuktiśūnyaiḥ pralāpair?
Dvayam iha puruṣāṇāṁ sarvadā sevanīyam:
Abhinavamadalīlā- lālasaṁ sundarīṇāṁ

15 Abhinavamadalīlā-Stanabharaparikhinnam

yauvanam vā vanam vā. (14)

Mattebhakumbhaparināhini kunkumārdre Kāntāpayodharatate rasakhedakhinnah Vakso nidhāya bhujapanjaramadhyavartī

20 Dhanyah kṣapām kṣapayati kṣaṇalabdhanidrah. (15) Anāghrātam puṣpam, kisalayam alūnam kararuhair,

Welcher verständige Mann würde, da das Heil an einem Orte im Himālaya zu finden ist, wo Heilige die Höhlen bewohnen, wo die Schultern von Çiva's Stier sich einen Weg durch die Bäume bahnen und wo die Gangā die flachen Felsblöcke bespült; welcher verständige Mann würde, so frage ich, bei so bewandten Umständen durch Neigen des Hauptes seine Ehre beflecken, wenn nicht Weiber das Geschoss des Liebesgottes wären, Weiber, deren Augen denen der zahmen Gazellenkälber gleichen? (11)

Ihr wählt euch eure Meister von den frommen Schriftgelehrten,

Doch wir, anmutig redender Poeten Jünger sind wir.

Denn nicht in jenem Leben giebts ein höhres Glück als Tugend,

Doch keine Lust in dieser Welt als klargeaugte Frauen. (12)

Die hochachtbaren Herren mögen, nachdem sie zuvor die Missgunst bei Seite gesetzt und die Sache wohl erwogen haben, uns mit aller Bestimmtheit sagen, ob man die Thäler der Berge oder die der vor Liebe lächelnden Dirnen besuchen soll. (13)

Was nützt hier das viele Geschwätz ohne alle Beweisgründe? Nur zweien Dingen auf Erden sollen die Männer stets huldigen: entweder dem jungen Volke der Schönen, das stets nach neuem Liebesrausch und Spiel Verlangen trägt und durch der Brüste Last ermüdet wird, oder aber — dem Walde. (14)

Glücklich ist derjenige, der, vom Liebesgenuss ermüdet, mit der Brust an dem von Safran feuchten, mit den Stirnanschwellungen brünstiger Elefanten an Umfang wetteifernden Busen der Geliebten ruhend, im Käfig ihrer Arme eingeschlossen, alsbald in Schlaf versinkend, die Nacht verbringt. (15)

Du bist die junge Blüte, die Noch keinem ihren Duft gewährte, Der Sprössling, den der Finger noch Mit Nägelmalen nicht versehrte;

Liebich, Sanskrit-Lesebuch.

Anāviddham ratnam, madhu navam anāsvāditarasam. phalam iva bhavadrūpam anagham Akhandam punyanam kam iha samupasthāsyata iti. (16) Na jāne bhoktāram Rājan tranāmburāser na hi jagati gatah kaścid evāvasānam, vauvane sanurage? 5 Ko vārtho 'rthaih prabhūtaih svavapusi galite Gacchāmah sadma vāvad vikasitanayanendivarālokininām lupyate preyasīnām. (17) Ākramyākramya rūpam jhatiti na jaravā tiryag girayo 'pi nartitamayurah, Upari ghanam ghanapatalam, Kşitir api kandaladhavalā, drstim pathikah kva yāpayatu? (18) dve gatī paņditānām: 10 Samsare 'smin nasare parinatitarale Tattvajñānāmrtāmbhahplavalulitadhiyām vātu kālah kadācit, No cen mugdhānganānām stanajaghanaghanābhogasambhogininām Sthūlopasthasthalīşu sthagitakaratalasparśalolodyamānām. (19) Kāntety utpalalocaneti vipulaśronibharety utsukah 15 Pīnottungapayodhareti sumukhāmbhojeti subhrūr iti Drstvā muhvati modate 'bhiramate prastauti vidvān api Pratyaksāśuciputrikām strivam, aho mohasya duścestitam! (20) kvacid api ca lajjāparinataih Kvacit sabhrūbhangaih Kvacid bhītitrastaih kvacid api ca līlāvilasitaih vadanakamale netracalitaih 20 Navodhānām ebhir Sphurallolalinam prakaraparipūrņā iva diśah. (21) Vaktram candravidambi, pankajaparīhāsaksame locane,

Du bist die Perle, deren Schein
Noch keines Meisters Hand verletzte;
Du bist des Honigs frischer Tau,
Der niemals eine Lippe netzte;
Wahr ist, was die Weisen sprechen:
Bis zum Ende der Begier
Ist noch nie ein Mensch gekommen, —
Doch, was soll die Weisheit mir?
Heber ihm eine dieke Wolkendecke ist

Du bist der guten Werke Frucht,
Die noch den Frommen nicht entzückte;
Und der dich einst sein Eigen nennt,
Wer ist, o Holde, der Beglückte? (16)
Lasst uns, eh' die Jugend schwindet,
Eilen in der Schönen Haus,
Ihrer Augen Lotus schauen,
Eh's mit ihrer Schönheit aus. (17)

Ueber ihm eine dicke Wolkendecke, ihm zur Seite Berge mit tanzenden Pfauen, der Erdboden unter ihm weiss von Kandalī-Blüten: wohin soll der Wanderer das Auge richten? (18)

Selbst der Verständige, wenn er eine Jungfrau erblickt, die genau angesehen nichts weiter als eine unreine Puppe ist, nennt sie Geliebte, Lotusäugige, preist die Wucht ihrer mächtigen Hüften, den starken und hohen Busen, vergleicht ihr schönes Antlitz mit einer Wasserrose, lobt ihre schönen Brauen, ist voll Verlangen nach ihr, rast (Boehtl. liest mādyati), freut sich, ist in Entzücken und beginnt sein Spiel: weh rufe ich über das tolle Gebaren des Unverstandes! (20)

Wenn auf dem Lotusgesicht neuvermählter Frauen die unstäten Augen bald ein Runzeln der Brauen zeigen, bald vor Scham sich zur Seite wenden, bald vor Furcht erzittern, bald lieblich sich hinundher bewegen, dann hat es den Anschein, als wenn der ganze Horizont mit einer Menge funkelnder, hinundher wogender Bienen erfüllt wäre. (21)

Ein Gesicht, das des Mondes spottet, Augen, die Wasserrosen lächerlich zu

Varnah svarnam apākarisņur, alinīm Vaksojāv ibhakumbhavibhramaharau,

Vāco hāri ca mārdavam vuvatisu

iisnuh kacānām cavab. gurvī nitambasthalī, svābhāvikam mandanam. (22)

Nāmrtam na vişam kimcid

ekām muktvā nitambinīm: viraktā visavallarī. (23)

Saivāmrtalátā raktā.

5

10

Bhrūcāturyam Snigdhā vāco Līlāmandam

Strīnām etad Smitam kimcid vaktre, Parisvando vācām Gatinām ārambhah.

Spráantyās tārunyam Sanmärge tävad äste, 15 Lajjām tāvad vidhatte, Bhrūcāpākrstamuktāḥ

Yāval līlāvatīnām

Yad etat pürnendu-Mukhābjam tanvangyāh

kuñcitāksāh katāksāh lajjitantās ca hāsāh prasthitam ca sthitam ca bhūsanam cāyudham ca. (24) saralataralo drstivibhavah, abhinavavilāsoktisarasah, kisalavitalīlāparikarah,

kim iha na hi ramyam mrgadrsah? (25) prabhavati puruşas tāvad evendrivānām, vinavam api samālambate tāvad eva. śravanapathagatā nīlapaksmāna ete na hrdi dhrtimuşo drştibānāh patanti. (26)

dyutiharam udārākrtidharam kila vasati tatrādharamadhu.

machen geeignet sind, eine Farbe der Haut, die die des Goldes übertrifft, starkes Haar, das mit einem Bienenschwarm sich messen kann, Brüste, die den Elefanten die Pracht ihrer Stirnbeulen entziehen, schwere Hüften und der Rede gewinnende Zartheit sind der Jungfrauen natürlicher Schmuck. (22)

Nenne nur das Weib! und weder Gift noch Nektar giebt es sonst;

Abgeneigt ist sie ein Giftbaum, zugeneigt ein Nektarzweig. (23) Die Seitenblicke, die reizenden Brauen, Verschämtes Lächeln, freundlich Schauen, Ein nur erkünstelt langsam Gehen,

Ein leises Lächeln auf den Lippen, Reichtum an Blicken, die bald sinnend Ausruhen, bald beweglich schweifen, Ein lieblich leichtgeschwätzig Plaudern, Mit ganz besondrem Reiz gewürzt Durch ausgelassen muntre Reden,

Ein wie aus Zufall Stillestehen, Das sind der Weiber Schmuck und Zier, Doch Waffe auch, das glaube mir! (24)

Der übermüt'gen Jugend eigen, Die Art und Weise, wie sie sich Erheben, wenn sie gehen wollen, Ihr fröhlich Spielen und ihr Scherzen -O alles, alles ist entzückend An Mädchen mit Gazellenaugen,

Die in der ersten Jugend stehn. (25)

Nur so lange bleibt ein Mann auf dem rechten Pfade, nur so lange ist er Herr seiner Sinne, nur so lange zeigt er Schamgefühl und nur so lange hält er an gesittetem Benehmen, als nicht der losen Mädchen Augenpfeile in sein Herz dringen und ihm die Festigkeit rauben, jene mit schwarzen Wimpern befiederten und zu den Ohren reichenden Augenpfeile, die der Brauenbogen anzieht und abschiesst. (26)

Auf diesem Antlitz der Schlankgliedrigen, das von ausserordentlicher Schönheit ist und des Vollmonds Glanz überstrahlt, findet sich Lippenhonig; dieser selbe Honigseim wird, wenn diese Zeit dahingegangen ist, überaus übelschmeckend wie die

kunrpatibhayana-

dvutinicavabhrto

katham amaladhiyo

r.l. danin storais.

drumaphalam ivātīva virasam

Idam tat kimpāka-Vyatīte 'smin kāle Samsare 'smin nasare Vvāsangadhvastadhairvāh 5 Yadv etāh prodvadindu-Prenkhatkancikalapah

10

Parimalabhrto Madhupavirutot-Viralasurata-

vātāh, śākhā kanthā, vācah svedodgarā rātryām jāto Prasarati madhau

visam iva bhavişyaty asukhadam. (27) dvārasevākalankamānasam samnidadhyuh, na syur ambhojanetrāh stanabharayinaman- madhyabhāgās tarunyah? (28) navāṅkurakotavo, priyāh pikapakşiņām, vadhūvadanendavah, na kasya gunodayah? (29)

Madhur ayam madhurair api kokilā-Kalakalair Malayasya ca yayubhih Virahinah pranihanti śarīrino. Vipadi hanta sudhāpi visāyate. (30)

15 Āvāsah kila kimcid eva davitā-Karne kokilakākalīkalaravah. Gosthī satkavibhih samam katipavaih. Keşāmcit sukhayanti netrahrdave: Pānthastrīvirahānalāhutikathām Mākandesu pikānganābhir adhunā Apy ete navamālikāparimala-20

pārśve vilāsālasah, smero latāmandapah, sevváh sitámsoh karáh caitre vicitrāh ksapāh. (31) ātanvatī manjarī sotkantham ālokyate, prāgbhārapātaccarā

Koloquintengurke und quälend wie Gift werden. (27)

Wie würden wohl in diesem nichtigen Leben Männer von lauterer Gesinnung, wenn ihnen über dem an ihnen haftenden Schandfleck ob des Dienstes am Palastthor schlechter Fürsten der Mut entsinkt, noch guter Dinge sein können, wenn nicht die Jungfrauen da wären, die allen Glanz des aufgehenden Mondes an sich entfalten, die lotusäugigen Jungfrauen mit den zitternden Glockengürteln und mit der von der Last der Brüste sich biegenden Körpermitte? (28)

Die Winde sind mit Wohlgerüchen geschwängert, die Aeste mit Millionen junger Knospen geschmückt, der Bienen sehnsüchtiges Gesumme und der Kokila liebliches Geschwätz ertönt, auf der Weiber Antlitzmonde treibt der Liebesgenuss einzeln stehende Schweisstropfen hervor: was ist nicht schöner geworden in der Nacht eines beginnenden Frühlings? (29)

Dieser Frühling vernichtet sogar durch die süssen Töne der Kokila-Weibchen und durch die vom Malaya-Gebirge wehenden Winde Männer, die von ihren Geliebten getrennt sind: im Unglück wird, wie du siehst, selbst Nektar zu Gift. (30)

Das müssige Weilen unter heiteren Spielen an der Seite der Geliebten hat ja wohl einigen Reiz; auch am zarten Gesange des Kokila ergötzt sich das Ohr; diesem gefällt eine Laube in Blüte, jenem ein Gespräch mit ausgezeichneten Dichtern; einige laben sich an den Strahlen des Mondes, andern erfreuen die schönen Nächte im Monat Caitra Auge und Herz. (31)

Jetzt (beim beginnenden Frühling) wird der Blütenstrauss an den Mangobäumen, der die Rede bringt auf das Opfer im Feuer des von den Gattinnen auf Reisen befindlicher Männer empfundenen Trennungsschmerzes, von den Kokila-Weibchen sehnsüchtig Vanti klantivitanatanavakrtah Sahakārakusumakesara-

śrikhandaśailanilah. (32) nikarabharāmodamūrchitadigante Madhuramadhuvidhuramadhupe madhau bhavet kasva notkanthā? (33)

Acchācchacandanarasārdrakarā mrgāksvo

5 Dhārāgrhāņi kusumāni ca kaumudī ca Mando marut sumanasah suci harmyapratham Grīsme madam ca madanam ca vivardhayanti. (34)

Srajo hrdyamoda, Paragah, kāsāro,

10 Sucih saudhotsangah. Nidāghārtā hy etat Sudhāśubhram dhāma, Priyāvaktrāmbhojam, Srajo hrdvāmodās,

15 Karoty antah ksobham, Taruņīvaisā dīpitakāmā Unnatapinapayodharabhara

> Vivad upacitamegham, Navakuţajakadambā-

vyajanapavanaś, candrakiranah, Malayajarajah, sīdhu viśadam, pratanu vasanam, pankajadrśo: sukham upalabhante sukrtinah. (35) sphuradamalaraśmih śaśadharah, Malayajarajaś cātisurabhi, tad idam akhilam ragini jane na tu visavasainsargavimukhe. (36)

> vikasitajātih punvasugandhih prāvṛt tanute kasya na harṣam? (37)

bhūmayah kandalinyo, modino gandhavāhāh,

angeschaut; auch wehen jetzt vom Malaya-Gebirge Winde, die den Jasminstauden eine Menge Duft entwenden und die grosse Abspannung vermindern. (32)

Wenn Frühling in das Land gezogen, Der frischen Mangoblüten Duft Weithin mit seinen süssen Wogen Erfüllt die wonnevolle Luft;

Blumen, Bäder, die uns kühlen, Mägdelein, die mit uns spielen, Sandelwasser, klar und rein, Laue Winde, Sternenschein,

O selig, wer in warmer Sommernacht Auf des Palastes weissem Söller wacht! Ein dünnes Kleid giebt angenehme Kühle,

Wenn Bienlein durch die Lüfte jagen, Vom süssen Honig froh erregt. O sprich, wem nicht in solchen Tagen Das Herz in Sehnsucht höher schlägt. (33) Und ein Söller, der bei Nacht Strahlet in des Mondscheins Pracht, -

In des heissen Sommers Zeit Preis' ich dies als Seligkeit. (34) Im klaren See erglänzt des Mondes Schein;

Im Goldpokale funkelt edler Wein; Um schöne Frauen kosen sanfte Lüfte Und vor dem Fächer weicht des Tages Schwüle. Und streuen Blütenstaub und Blumendüfte. (35)

Ein mit Kalk geweisster Palast, der Mond mit seinen funkelnden reinen Strahlen. der Geliebten Antlitz-Lotus, überaus wohlriechender Sandelstaub, Kränze von herzentzückendem Duft, das alles bewirkt im Herzen eines sinnlichen Menschen eine Aufregung, nimmer aber im Herzen dessen, der sich von der Berührung mit der Sinnenwelt losgesagt hat. (36)

Wem bereitet die Regenzeit nicht Freude, da sie im Schmuck der Jungfrau erscheint, Liebe entzündet, mit ihrem aufgeblühten Jasmin herrlichen Duft verbreitet und unter der Last hoher, strotzender Wolken (Brüste) seufzt? (37)

> Der Himmel, wenn mit Wolken er bezogen, Die Erde, wenn bedeckt mit weissen Blüten; Die Winde, die vom süssen Wohlgeruch

Śikhikulakalakekā- rāvaramyā vanāntāḥ Sukhinam asukhinam vā sarvam utkanthavanti. (38)

Ito vidyudvallī- vilasitam, itah ketakitaroh

Sphuradgandhaḥ, prodyaj- jaladaninadasphūrjitam itaḥ,
5 Itaḥ kekikrīḍā- kalakalaravaḥ: pakṣmaladṛśām
Katham yāsyanty ete virahadivasāḥ sambhṛtarasāḥ? (39)

Asūcīsamcāre tamasi nabhasi praudhajalada-Dhvaniprāye tasmin patati dṛṣado nīranicaye Idam saudāmanvāh kanakakamanīvam vilasitam

10 Mudam ca glānim ca prathayati pathişv eva sudršām. (40)

Āsāreņa na harmyatah priyatamair yātum yadā sakyate, Sītotkampanimittam āyatadṛsā gāḍham samālingyate, Jātāḥ sītalasīkarās ca maruto ratyantakhedacchido,

Dhanyānām bata durdinam sudinatām yāti priyāsamgame. (41)

15 Ardham nītvā niśāyāh sarabhasasuratā- yāsakhinnaślathāngah Prodbhūtāsahyatṛṣṇo madhumadanirato harmyapṛṣṭhe vivikte Sambhogaklāntakāntā- śithilabhujalatā- varjitam karkarīto

Jyotsnābhinnācchadhāram pibati na salilam śāradam mandabhāgyah. (42)

Hemante dadhidugdhasarpirasanā mānjişthavāsobhrtah

Der Kutadscha- und der Kadamba-Blüten Geschwängert sind; die Wälder, die so reizend, Wenn sie der Pfauen zarter Ruf durchtönt: Sie wecken in des Menschen Brust die Sehnsucht, Mag er nun froh gestimmt sein oder traurig. (38)

Hier zucken die Blitzesranken, dort verbreitet sich Wohlgeruch vom Ketaki-Baum, hier ertönen donnernd aufziehende Wolken, dort erschallt das verworrene Geschrei der Pfauen bei ihrem Spiele: wie werden wohl diese Tage der Trennung jetzt, wo alles Köstliche zusammentrifft, den Frauen mit den schönen Wimpern verfliessen? (39)

Bei einer Finsternis, so dicht, dass eine Nadel nicht durchzudringen vermag, bei einem Himmel, der von dem Getöse dicker Wolken erfüllt wird, beim Sturz der Wassermassen von den Felsen herab, führt das Zucken des Blitzes, so reizend wie das Funkeln des Goldes, den Schönäugigen, schon auf dem Wege zu ihren Geliebten, das Ergötzen, aber auch die darauf folgende Erschöpfung vor Augen. (40)

Wenn der Freund im Regengusse nicht das Haus verlassen kann, Und des Frostes wegen fester ihn die Schöne drückt ans Herz, Dann der Wind mit kalten Tropfen ihre Lustermattung kühlt, Wird das schlechte Wetter gutes für beglückte Liebende. (41)

Nachdem er, dem die Glieder von der Anstrengung beim ungestümen Liebesgenuss ermüdet und erschlafft sind, die halbe Nacht auf dem einsamen Söller des stattlichen Hauses verbracht hat, will er, der am Weinrausch Gefallen findende Unglückliche, jetzt, da sich ein unerträglicher Durst eingestellt hat, nicht aus dem Kruge das Herbstwasser trinken, welches ihm die schlaffen Arm-Lianen der vom Minnespiel erschöpften Geliebten darreichen, Wasser, dessen Strahl durchsichtig wie der Mond ist. (42)

Glücklich diejenigen, die im Winter saure und süsse Milch nebst Butter geniessen,

stanabharapulakod-

prthujaghanatatāt

Kāśmīradravasāndradigdhavapusah Pīnorustanakāminījanakrtā-

Tāmbūlīdalapūgapūritamukhā alakavati mukhe

Cumbanto gandabhittīr 5 Vaksahsütkancukesu Ŭrūn ākampayantah Vvaktam kāntājanānām

vitacaritakrtah Keśān ākalayan dṛśau mukulavan Natanyan pulakodgamam prakatayan Vāram vāram udārasītkrtakrto

10 Prāyah śaiśira esa samprati marut Prodyatpraudhapriyangu-

Kāle prālevavāta-Yeşām no kanthalagnā

dyutibhrti vidalatpracalavikasitodksanam api tuhinot-

15 Tesām āyāmayāmā Yamasadanasamā

Sudhāmayo 'pi kşayarogaśāntyai Nāsāgramuktāphalakacchalena

Anangasamjīvanadrstiśaktir

Mukhāmrtam te pibatīva candrah. (47)

20 Samsārodadhinistāra-

padavi na davivasi, yadi nāryo mahāpagāh. (48)

Antarā dustarā na svur

rot gefärbte Kleider tragen, den Körper mit Safransaft dick bestreichen und, wenn

khinnā vicitrai rataih

dhanyah sukham serate. (43)

śītkrtāny ādadhānā

bhedam āpādayantah

sramsayanto 'mśukāni

kundamādyaddvirephe

dāmamandāradāmni

kampivaksomrgāksī,

yāminī yāti yūnām. (46)

śaiśirā vānti vātāh. (44)

ślesa grhabhvantare

vāso balād āksipan

nālingya kampam sanaih

dantacchadan pidayan

kāntāsu kāntāyate. (45)

sie von diesem und jenem Liebesgenuss ermüdet sind, von Geliebten mit üppig strotzendem Busen umfangen und den Mund gefüllt mit Betelblatt und Betelnuss behaglich im Gemache schlafen. (43)

In der kalten Jahreszeit wehen Winde, die Schönen gegenüber offenbar das Spiel verliebter Buhlen treiben: sie küssen die prallen Wangen, bewirken auf dem von Locken bedeckten Gesicht ein hörbares Beben der Lippen, reissen von der Brust das Mieder, erzeugen auf dem vollen Busen ein Rieseln der Haut, machen die Schenkel erzittern und lösen von der breiten Hüftenfläche den Schurz. (44)

Der Wind, das ist ein kecker Gesell, Er spielt mit der Liebsten, er fasst sie schnell, An ihren Leib schmiegt er sich fest; Er tändelt mit ihrem weichen Haar, Verwirrt's im Uebermute gar: Er zupft und zerrt an ihrem Gewand

Wie eines kecken Liebsten Hand;

Die Augen er sie schliessen lässt. Sie schauert zusammen, sie will entfliehn, Er küsst die zitternden Lippen kühn. Und wieder fasst er ihr Gewand -O Wind, du bist ein loser Fant! (45)

Wenn in dieser Jahreszeit, die durch den aufgehenden üppigen Priyangu Glanz erhält, in der die Bienen in den aufbrechenden Jasminblüten schwelgen und in der infolge des vielen (Boehtl. liest pracaya für pracala) Reifes und Windes strotzende Mandara-Guirlanden zur Blüte gekommen sind, wenn, so sage ich, in dieser Jahreszeit eine Gazellenäugige mit ihrem vom kalten Nebel erzitternden Busen nicht einmal einen kurzen Augenblick am Halse der Jünglinge hängt, dann verstreicht diesen die lange Nacht so träge wie in Yama's Behausung. (46)

Der Pfad, der über das Meer des Lebens hinüberführt, wäre nicht gar lang,

Kāminīkāyakāntāre kucaparvatadurgame Mā samcara manahpāntha, tatrāste Smarataskarah. (49) Rāgasyāgāram ekam, narakaśatamahāduhkhasampraptihetur, Mohasyotpattibijam, jaladharapatalam jñānatārādhipasva, 5 Kandarpasyaikamitram, spastadosaprabandham. prakatitavividha-Loke 'smin na hy anartham nijakuladahanam yauvanād anyad asti. (50) Śrngaradrumanirade visrmarakrīdārasasrotasi Pradyumnapriyabāndhave caturayānmuktaphalodanyati Tanvīnetracakorapārvaņavidhau saubhāgvalaksmīnidhau Dhanyah ko'pi na vikriyām kalayati 10 prāpte nave yauvane. (51) ātmabodho 'pi bādham Śāstraino 'pi prathitavinavo 'pv Samsāre 'smin bhavati viralo bhājanam sadgatīnām, Yenaitasmin nirayanagaradvāram udghātayantī Vāmāksīnām bhavati kutilā bhrūlatā kuñcikeva. (52) Drastavvesu kim uttamam? mrgadrśām premaprasannam mukham. 15

wenn nicht grosse Ströme, die Weiber, über die man nicht leicht hinüberkommt, dazwischen lägen. (48)

Dhyeyam kim? navayauvanam sahrdayaih. Sarvatra tadvibhramah. (53)

Mein Herz, das zieht als Wandersmann, Zum allerschönsten Weib Und freuet sich nichts ahnend dort An ihrem süssen Leib.

Ghrātavyeşv api kim? tadāsyapavanah.

Kim svādyeşu? tadoşthapallavarasah.

O Wandrer Herz, dir droht Gefahr, Sei auf dein Heil bedacht! Ein Räuber liegt im Hinterhalt, Der Liebesgott! hab Acht! (49)

Śrāvyesu kim? tadvacah.

Sparsesu kim? tattanur.

Es giebt ja in dieser Welt nichts anderes als die Jugend, was das einzige Haus für die Leidenschaft wäre, die Ursache, dass man die schweren Leiden von hundert Höllen auf sich ladet, der Same, aus dem der Unverstand hervorschiesst, ein Wolkenschleier für den Mond der wahren Erkenntnis, des Liebesgottes einziger Freund, was eine ununterbrochene Reihe mannigfacher zutage tretender Mängel vor Augen führte, Unheil brächte und das eigene Geschlecht versengte. (50)

Nur dieser oder jener Glückliche gewahrt an sich keine Veränderung beim Eintritt der frischen Jugend, die die Wolke für den Baum der Liebe ist, der Strom für den hervorquellenden Saft des Scherzes, der liebe Freund des Liebesgottes, das Meer für die Perlen reizender Reden, der Vollmond für die nach seinen Strahlen lechzenden Cakora, die Augen der Schlanken, die Schatzkammer für die Pracht der Schönheit. (51) Auch wer vertraut mit allen Wissenschaften Ja, in der Weltenseele Kenntnis eindrang, Und weit umher bekannt durch feine Bildung, Sogar ein solcher hält sich selten rein,

Weil's in der Welt die schöngeschwungnen Brauen
Der Mädchen giebt, die den Lianen gleichen;
Und das sind Schlüssel zu dem Thor der Hölle! (52)
Was ist Edlen gut zu sehen? Liebchens klares Angesicht.
Was zu atmen? dessen Mundhauch. Was zu hören? dessen Wort.
Was zu kosten? dessen Lippe. Was zu fühlen? dessen Leib.
Was zu denken? dessen Anmut. Reizend ist es allerwärts. (53)

Veśyżsau Madanajvälä Kamibhir yatra hūyante Kaś cumbati kulapuruso Carabhatacauracetakarūpendhanasamedhitā, yauvanāni dhanāni ca. (54) veśyādharapallavam manojňam api naṭaviṭaniṣṭhīvanaśarāvam? (55)

5 Jātyandhāya ca durmukhāya ca jarā-Grāmīņāya ca duṣkulāya ca galat-Yacchantīṣu manoharam nijavapur Paṇyastrīṣu vivekakalpalatikājīrņākhilāṅgāya ca kuṣṭhābhibhūtāya ca lakṣmīlavaśraddhayā śastrīṣu rajyeta kaḥ? (56)

Etat kāmaphalam loke 10 Anyacittakṛte kāme yad dvayor ekacittatā, śavayor iva samgamah. (57) vivekitvam kulīnatā, hanta pañcesupāvakah. (58)

Tāvan mahattvam pāndityam vive Yāvaj jvalati nāngesu hant Strīmudrām jhasaketanasva paramām

sarvārthasampatkarīm mithyāphalānveşiņah, nagnīkṛtā muṇḍitāh kāpālikāś cāpare. (59)

Ye mūdhāh pravihāya yānti kudhiyo 15 Te tenaiva nihatya nirdayataram Kecit pancasikhīkṛtās ca jaṭilāh

> Vistāritam makaraketanadhīvareņa Strīsamjūitam badiśam atra bhavāmburāśau, Yenācirāt tadadharāmişalolamartya-Matsyān vikrsya sa pacaty anurāgavahnau. (60)

20

Ananga's Opferflamme ist dies Weib. Die Opfrer sind verliebter Männer Schar:

Das Holz ist ihr verführerischer Leib. Ihr Gut und Blut, sie bringen's zum Altar. (54)
Welcher anständige Mann küsst einer Buhldirne Lippenknospen, wenn sie auch
reizend sein sollten, da sie ja der Spione, Soldaten, Diebe, Sklaven, Schauspieler und
Schmarotzer Spucknapf sind? (55)

Wer könnte sich wohl verlieben in käufliche Dirnen, die in Erwartung eines Lumpengeldes einem Blindgeborenen, einem Garstigen, einem durch Alter an allen Gliedern Gebrechlichen, einem Bauer, einem Manne aus niedrigem Geschlechte, einem von fliessendem Aussatze Heimgesuchten ihren reizenden Leib hingeben, in Dirnen, die für die Wunderpflanze der richtigen Unterscheidung das zerstörende Messer sind. (56)

Das ist der Liebe Frucht in der Welt, dass zweie eines Sinnes werden; pflegen Uneinsgesinnte der Liebe, so ist es, als wenn zwei Leichname zusammenkämen. (57) So lang bist gross du nur und hast Verstand, Als nicht des Liebesgottes Feuerbrand Bist edlen Stammes du und bist geehrt, Im Herzen lodernd deinen Leib versehrt. (58)

Die Thörichten, die das Weib, dieses offen zutage liegende (Boehtl. vivrtäm für paramäm), alles gewährende Siegel des Liebesgottes nicht beachtend, in ihrer Dummheit eitlen Früchten nachgehen, werden von diesem Gotte auf das unbarmherzigste gestraft: er zwingt sie nackt einherzugehn, sich das Haupt zu scheren, auch fünf Haarbüschel und auch Flechten zu tragen und wohl auch mit Schädeln sich zu schmücken. (59)

Angelnd sitzt der Gott der Liebe An dem Meere dieser Welt, Und am Ende seiner Angel Er ein Weib gebunden hält; Kommen dann die Menschenfischlein, Sind nur wenig auf der Hut, Fängt er sie geschwind und brät sie In des Liebesfeuers Glut. (60)

Unmattapremasamrambhād ārabhante vad anganāh. Tatra pratyūham ādhātum Brahmāpi khalu kātarah. (61) Pranayamadhurāh premodgādhā rasād alasās tathā Bhanitamadhurā mugdhaprāyāh prakāśitasammadāh 5 Prakrtisubhagā viśrambhārhāh Smarodavadāvino haranti mrgīdrśām. (62) Rahasi kimapi svairālāpā Mālatī śirasi irmbhanonmukhī. Candanam vapuşi kunkumāvilam, Vaksasi priyatamā manoharā, Svarga eşa pariśişta āgatah. (63) 10 Kunkumapankakalankitadehā Gaurapayodharakampitahārā Nūpurahamsaranatpadapadmā Kam na vasīkurute bhuvi rāmā? (64) Nūnam hi te kavivarā viparītabodhā 15 Ye nityam āhur abalā iti kāminīnām. Yābhir vilolataratārakadrstipātaih Sakrādavo 'pi vijitā abalāh katham tāh? (65) Diśa vanaharinībhyo vamśakandacchavinam 20 Kavalam upalakoțicchinnamūlam kuśānām, Śukayuvatikapolāpāndu tāmbūlavallī-Dalam arunanakhāgraih pāţitam vā vadhūbhyah. (66) Udvrttah stanabhāra esa, tarale netre, cale bhrulate. Rāgādhisthitam osthapallavam idam kurvantu nāma vyathām;

Die That zu hemmen, die ein Weib Hat selbst der Welten hehrer Herr, Im Liebestaumel thut, Hat Brachman nicht den Mut. (61)

Die durch Vertraulichkeit süssen, von Liebe überströmenden, durch Leidenschaft stockenden, süss klingenden, treuherzigen, Freude verkündenden, von Natur lieblichen, Vertrauen verdienenden, Liebe erweckenden zwanglosen Reden gazellenäugiger Mädchen entzücken uns gar sehr an einsamem Orte. (62)

Blüten des Jasmin durchs Haar geschlungen, An dem Herzen ein entzückend Weib, — Sandel, kühlungbringend, auf dem Leib, Und der ganze Himmel ist errungen! (63)

Eine Schöne, deren Leib von Safransalbe gefleckt ist, an deren weissem Busen die Perlenschnur zittert, an deren Lotusfüssen vom Schmuck Laute wie des Flamingo erschallen, wen auf Erden bringt die nicht in ihre Gewalt? (64)

Sagen denn nicht unsre Dichter etwas sehr Verkehrtes Von den Frauen, wenn sie stets von schwachen Frauen reden? Die, von deren schwanker Augensterne Blitz getroffen Himmelsgötter selbst erliegen, sind die schwach zu nennen? (65)

Reiche entweder den Gazellen des Waldes einen Bissen Kuça-Gras von der Farbe eines Bambusstengels, den du mit dem spitzen Ende eines Steins von der Wurzel ablösest, oder den Weibern ein Betelblatt, blassgelb wie die Wange eines jungen Papageienweibehens, das du mit den rötlichen Nagelspitzen abknickst. (66)

Diese wogende Busenfülle, die hinundherfahrenden Augen, die unstäten Brauen-

Saubhāgyākṣarapaṅktikeva likhitā puṣpāyudhena svayaṁ Madhyasthāpi karoti tāpam adhikaṁ romāvalī kena sā? (67) Jalpanti sārdham anyena, paśyanty anyaṁ savibhramāḥ, Hrdaye cintayanty anyaṁ; priyaḥ ko nāma vositām? (68)

5 Svaparapratārako 'sau nindati yo 'līkapandito yuvatīh,

Yasmāt tapaso 'pi phalam svargah, svarge 'pi ca striyo 'psarasah. (69)

Viśramya viśramya vane drumāṇām Chāyāsu tanvī vicacāra kācit Stanottarīyeṇa karoddhṛtena Nivārayantī śaśino mayūkhān (70)

Nivārayantī šašino mayūkhān. (70)
Adaršane daršanamātrakāmā,
Drstau parisvangarasaikalolāh,
Ālingitāyām punar āyatāksyām
Āšāsmahe vigrahayor abhedam. (71)

15 Urasi nipatitānām srastadhammillakānām Mukulitanayanānām kimcid unmīlitānām Suratajanitakheda- svinnagandasthalīnām

Adharamadhu vadhūnām bhāgyavantaḥ pibanti. (72)

Kim gatena yadi sā na jīvati? Prāņiti priyatamā tathāpi kim?

20

Lianen und die von Leidenschaft erregten (geröteten) Lippen-Sprossen mögen immerhin Leiden verursachen; woher kommt es aber, dass diese Härchenreihe, die der Liebesgott selbst gleichsam als Urkunde künftigen Glückes auf des Weibes Leib schrieb, heftige Qualen bereitet, da sie doch unbeteiligt in der Mitte steht? (67)

Mit dem einen kos't sie traulich, nach dem andern blickt sie hold, Denkt im stillen an den dritten; wen denn liebt sie eigentlich? (68)

Sich selbst und uns betrügt der Schriftgelehrte,
Der ungebührlich schöne Mädchen schimpft.
Zwar ist das Paradies die Frucht der Busse,
Doch Mädchen sind die Paradiesesfrucht. (69)
Die Holde schleicht wankenden Tritts dem Trauten zu,
Sie sucht der Baumwipfel geheimste Schatten auf,
Vom Busen reisst bebend die Hand den Schleier weg,
Und birgt des Monds spähendem Strahl ihr Angesicht. (70)
Sieht man sie nicht, begehrt man sie zu sehn nur,
Und sieht man sie, wünscht man sie blos zu küssen,
Und wenn man dann sie küsst, die grossgeaugte,
Verlangt man völlig mit ihr zu verwachsen. (71)
r an die Brust gesunkenen mit aufgelösten Locken,

Verlangt man völlig mit ihr zu verwachsen. (71)
Der an die Brust gesunkenen mit aufgelösten Locken,
Der noch ein wenig blinzenden mit zugeknosptem Auge,
Der von des Liebekampfes Schweiss am Wangensaum betrieften
Geliebten Frauen Lippenseim, ihn trinken Hochbeglückte. (72)

'Was nützt es, dass ich hingehe, wenn sie nicht mehr am Leben ist? Aber auch wenn die Liebste noch atmet, so frage ich dennoch so.' Als bei solcher Betrachtung

Ity udīksya navameghamālikām Na prayāti pathikah svamandiram. (73)

Āmīlitanayanānām yat surataraso nasamvidam kurute, Mithunair mitho 'vadhāritam avitatham idam eva kāmanirvahanam. (74)

5 Prān māmeti manāg amānitaguņam Savrīdam tad anu ślathodyamam anu Premārdram spṛhaṇīyanirbhararahaḥ-Niḥśaṅkāṅgavikarṣaṇādhikasukham jātābhilāṣam tatah pratyastadhairyam punah krīdāpragalbham tato ramyam kulastrīratam. (75)

Tāvad evāmṛtamayī
10 Cakṣuhpathād apetā tu
Na gamyo mantrāṇām
Na cāpi pradhvamsam
Bhramāveśād ange
Smarāpasmāro 'yam

yāval locanagocarā, viṣād apy atiricyate. (76) na ca bhavati bhaiṣajyaviṣayo vrajati vividhaiḥ śāntiśatakaiḥ, kimapi vidadhad bhangam asamam bhramayati dṛśam ghūrṇayati ca. (77)

Nūnam ājňākaras tasyāḥ Yatas tannetrasamcāra-Sati pradīpe saty agnau Vinā me mṛgaśāvākṣyā Mukhena candrakāntena subhruvo makaradhvajah, süciteşu pravartate. (78) satsu tārāravīnduşu tamobhūtam idam jagat. (79) mahānīlaih śiroruhaih reje ratnamayīva sā. (80) mukhacandreņa bhāsvatā reje grahamayīva sā. (81)

20 Pāṇibhyām padmarāgābhyām Guruņā stanabhāreņa Śanaiścarābhyām pādābhyām

ein Wanderer den ersten Kranz von Wolken erblickt, lenkt er die Schritte nicht zu seinem Hause hin. (73)

Die süsse Wonne beim Liebesgenuss, welche die Liebenden die Augen schliessen und alles vergessen lässt, wird von beiden Seiten des Liebespaares als der wahre Schlussakt des Liebesdrama's angesehen. (74)

Nur so lange, als sie im Bereich der Augen ist, erscheint sie uns nektarartig; ist sie aber den Augen entschwunden, so ist sie schlimmer als Gift. (76)
Wie Fallsucht packt die Liebe den Mann. Kein Mittel vermag sein Leiden zu lindern, Kein Kraut schlägt da und kein Sprüchlein an. Vermag seiner Glieder Getaumel zu mindern.

Wild rollen die Augen und wirbeln im Kopf,

Und im Schwindel dreht sich der arme Tropf. (77)

Er ist ihr Sklave, behaupt' ich dreist Wohin sie nur mit dem Auge weist, Amor, der lockre Gesell:

Da ist er sofort zur Stell'. (78)

Bei der Lampe des Harde Flamme bei Monde Sternen- und Sonnenschein

Bei der Lampe, des Herds Flamme, bei Mond-, Sternen- und Sonnenschein, Fern von des Mädchens Rehaugen liegt die Welt mir in Finsternis. (79)

Mit ihrem Gesicht, das lieblich wie der Mond war (das ein Mondedelstein war), mit ihren Haaren, die dunkelschwarz (Saphire) waren, und mit ihren Händen, die die Farbe der Wasserrose hatten (Rubine waren), strahlte sie, als wenn sie aus Edelsteinen gebildet gewesen wäre. (80)

Mit der schweren (mit Jupiter) Last der Brüste, mit dem glänzenden Antlitzmonde und mit den langsam einherschreitenden (mit Saturn) Füssen strahlte sie, als wenn sie aus Planeten gebildet gewesen wäre. (81)

Mugdhe, dhānuşkatā keyam

Yadā vidhyasi cetāmsi

10

Eko rāgisu rājate priyatamā-

Nīrāgesu punar vimuktalalanā-

5 Durvārasmarabāņapannagaviņa-

Śesah kāmavidambito hi visavān

apūrvā drśyate tvayi,

gunair eva na sayakaih? (82)

dehārdhahārī Haro,

sange na yasmat parah.

jvālāvalīdho janah

bhoktum na moktum ksamah. (83)

Idam anucitam akramas ca pumsām

Yad iha jarasy api mānmathā vikārāh,

Yad api ca na krtam nitambinīnām

Stanapatanāvadhi jīvitam ratam vā. (84)

Vyādīrgheņa calena vakragatinā Nīlābjadyutināhinā varam aham

Daşte santi cikitsakā diśi diśi

Mugdhākşīkşaņavīkşitasya na hi me Apasara sakhe dūrād asmāt

15 Apasara sakhe dürād asmāt Prakṛtiviṣamād yoṣitsarpād Itaraphaṇinā daṣṭaḥ śakyaś

Catulavanitā- bhogigrastam

tejasvinā bhoginā dršyo na taccaksusā:

prāyeņa dharmārthino,

vaidyo na vāpy auşadham. (85)

katākṣaviṣānalāt vilāsaphaṇābhṛtaḥ. cikitsitum ausadhaiś.

tyajanti hi mantrinah. (86)

Viraho 'pi samgamah khalu parasparam samgatam mano yesam;

Was ist das, o Schöne, für eine unerhörte Geschicklichkeit im Bogenschiessen, die man an dir gewahr wird, bei der du die Herzen mit Bogensehnen (Vorzügen), nicht mit Pfeilen durchbohrst? (82)

Unter den Leidenschaftlichen ragt Çiva allein hervor, da er der Liebsten die Hälfte ihres Leibes raubte (um doppelten Genuss zu haben); unter den Leidenschaftlosen steht wiederum, was das Aufgeben des Umganges mit Weibern betrifft, niemand über ihm: die übrigen, am reichlichen Gifte einer Schlange, des unwiderstehlichen Liebesgottes, hängenden thörichten Menschen vermögen ja, vom Liebesgott gefoppt, wohl die Sinnesgegenstände zu geniessen, nicht aber sie fahren zu lassen. (83)

Dieses ist unangemessen und verkehrt, dass die Männer noch im hohen Alter sogar Liebesregungen fühlen, und ebenso auch dieses, dass bei schönhüftigen Weibern Leben oder Liebesgenuss nicht mit dem Schlaffwerden des Busens ihr Ende erreichen. (84) Der Schlange gleicht das Auge dieser Frau. Als von der Schönen einen Augenstrahl. Lang ist's gedehnt und funkelt lotusblau. Beisst dich die Schlange, triffst an jedem Ort Beweglich siehst du es bald hier, bald dort. Du einen Arzt wohl, der dir unverweilt,

Beweglich siehst du es bald hier, bald dort. Du einen Arzt wohl, der dir unverweilt, Doch wählt' ich lieber eines Bisses Qual, Ein gutes Werk zu thun, die Wunde heilt:

Doch hat dich dieses Auge angeschaut,

Heilt dich kein Zauberspruch, kein kräftig Kraut. (85)

Fliehe schon von fern, o Freund, vor dieser von Natur gefährlichen Schlange Weib: seine Seitenblicke sind ihres Giftes Feuer, seine Ausgelassenheit ihre aufgeblasene Haube. Ein von einer gewöhnlichen Schlange Gebissener kann durch Arzeneien geheilt werden; wen die bewegliche Schlange Weib gepackt hat, den geben die Beschwörer auf. (86)

Geschieden auch sind Liebende verbunden, Wenn einig nur sich Herz zu Herz gefunden; Doch wenn geschied'ne Herzen sich vereinen, Yadi hrdayam tu vighatitam, samāgamo 'pi viraham visesayati. (87)

Yasyāḥ stanau yadi ghanau, jaghanam vihāri, Vaktram ca cāru, tava citta kim ākulatvam? Puṇyam kuruṣva yadi teṣu tavāsti vānchā,

5 Punyair vinā na hi bhavanti samīhitārthāh. (88)

Ime tārunyaśrī-navaparimalāh praudhasurata-PratāpaprārambhāhSmaravijayadānapratibhuvahCiram cetaścaurāabhinavavikāraikaguravo

Vilāsavyāpārāh kimapi vijayante mṛgadṛśām. (89)

10 Āvāsah kriyatām Gānge pāpahāriņi vāriņi,

Stanamadhye tarunyā vā manohārini hārini. (90) Keśāh samyaminah, śruter api param pāram gate locane,

Antar vaktram api svabhāvasucibhih kīrņam dvijānām gaņaih,
Muktānām satatādhivāsaruciram jatam gate locane,
kīrņam dvijānām gaņaih,
vaksojakumbhadvayam.

15 Ittham tanvi vapuh praśantam api te ksobham karoty eva nah. (91) Priyapurato yuvatīnām tāvat padam ātanotu hṛdi mānah, Bhavati na yāvac candana- tarusurabhir nirmalah pavanah. (92)

> Eko devah Keśavo vā Śivo vā, Ekam mitram bhūpatir vā yatir vā, Eko vāsah pattane vā vane vā,

Ekā bhāryā sundarī vā darī vā. (93)

20

Kṛśaḥ kāṇaḥ khañjaḥ śravaṇarahitaḥ pucchavikalo Vraṇī pūyaklinnaḥ kṛmikulaśatair āvṛtatanuḥ

Muss um so grösser nur die Trennung scheinen. (87)

Wenn ihre Brüste strotzen, ihre Hüften das Auge entzücken und ihr Gesicht schön ist, was brauchst du dann, o Herz, dich verwirren zu lassen? Trägst du Verlangen nach jenen, so sammle gute Werke ein, da ohne gute Werke das Ersehnte sich nicht erfüllt. (88)

Diese heitere Ausgelassenheit der gazellenäugigen Mädchen mit dem frischen Dufte ihrer Jugendpracht und mit der beginnenden Glut des üppigen Liebesgenusses begeht eine kleine Siegesfeier, da es ein Bürge dafür ist, dass dem Liebesgott der Sieg zuerkannt wird, und da es seit lange der Herzensdieb und der einzige Lehrer des bisher unbekannten Wechsels der Gemütsstimmung ist. (89)

Wohn' an der Gangā Stromfluten, Oder an zarter Brust Hügeln, Sünd' entrückenden, quellenden; Sinn' entzückenden, schwellenden. (90)

Ohne dass die Locken flattern und sich weit das Aug' aufthut, Ohne dass die Lippen aufgehn mit der reinen Zähne Glanz, Ohne dass die Perlenschnur schwankt auf des Busens Doppelhöhn,

Auch in völl'ger Ruhe setzt in Unruh' uns ein schöner Leib. (91)

So lange mag ein Mädchenherz bestehen Als nicht des Lenzes reiner Lüfte Wehen An des Geliebten Seite ungerührt, Den Sandelbäumen ihren Duft entführt. (92)

Ein Gott: Vishnu oder Çiva; Ein Freund: Fürst oder Mönch; Eine Wohnung: in der Stadt oder im Walde; Ein Weib: eine Schöne oder eine Höhle. (93)

Ein magerer, einäugiger, lahmer, ohrenloser, am Schwanze verstümmelter, räudiger,

Ksudhā ksāmo jīrnah

pitharakakapālārditagalah

Śunīm anveti śvā:

5

10

hatam api nihanty eva Madanah. (94)

Viśyāmitraparāśaraprabhrtayo

vātāmbuparnāśanās

Te 'pi strīmukhapankajam sulalitam

drstvaiva moham gatāh.

Śalyannam saghrtam payodadhiyutam

ye bhuñjate mānavās

Tesām indriyanigraho vadi bhaved,

Vindhyas taret sāgaram. (95)

Asitātmā samunnaddhah

samāviskrtacāpalah

Bhujamgakutilas tasvā

bhrūviksepah khalāvate. (96)

Madhu tisthati vāci vositām.

Hrdi hālāhalam eva kevalam.

Ata eva nipīyate 'dharo,

Hrdayam muştibhir eva tādyate. (97)

Āvartah samsayānām Dosānām samnidhānam avinayabhavanam kapatasatamayan pattanam sāhasānām ksetram apratyayānām

15 Svargadvārasva vighno

Strīvantram kena srstam

narakapuramukham visam amrtamayam

sarvamāyākarandam prāninām ekapāśah? (98)

Satvatve na śaśanka esa vadani-Dvandvam locanatām gatam, na kanakair apy angayastih krtā. Kimtv evam kavibhih prataritamanās

bhūto, na vendīvaratattvam vijānan napi

20 Tvanmāmsāsthimayam vapur mrgadrśām

mando janah sevate. (99)

von Eiter feuchter, mit Hunderten von Würmern bedeckter, durch Hunger ausgemergelter, alter Hund, den eine Topfscherbe in der Kehle plagt, läuft noch einer Hündin nach: auf einen Toten sogar schlägt der Liebesgott noch los! (94)

Selbst heil'ge Männer wie Paracara

Und Blättern lebten, wurden sinnberaubt Und Vicvamitra, die von Wind und Wasser Durch eines schönen Mädchens Lotusantlitz;

> Wenn andre Menschen, welche Reis mit Butter Und süss' und saure Milch behaglich speisen, Die Sinne bänd'gen wollten, o gewiss,

Dann schwömme selbst der Vindhya übers Meer. (95)

Ihre zusammengezogene Braue spielt den Bösewicht: sie ist schwarz (schwarzen oder ungebundenen Geistes), hochfahrend, legt unstätes Wesen an den Tag und ist kraus (falsch) wie eine Schlange. (96)

Honig ist in der Rede der Weiber und nichts als Gift in ihrem Busen; darum eben saugt man an ihren Lippen und schlägt (drückt) die Brust mit Fäusten. (97) Wer hat das Weib erschaffen, diese Schlinge, Das Feld voll Wankelmut und voll Betrug, Den Lagerraum für alle schlimmen Dinge, Das Mischgetränk von Gift und Götterwein, Das Haus, bewohnt von Ungezogenheiten Das Thor, das in die Hölle führt hinein, Und diese Stadt voll Unbedachtsamkeiten, Das Hemmnis, das vors Himmelsthor sich stellt, Den Zweifelsstrudel und den Korb voll Lug, Die einz'ge Fessel, die die Wesen hält? (98)

Nicht hat sich in Wirklichkeit der Mond hier in ein Gesicht umgewandelt, nicht sind zwei blane Wasserrosen zu Augen geworden und eben so wenig ist der schlanke Leib aus Goldlianen gebildet; die dummen Menschen aber huldigen, obgleich sie das wahre Verhältnis kennen, dem aus Haut, Fleisch und Knochen bestehenden Körper der Gazellenäugigen, weil die Dichter auf jene Weise ihren Geist irre geführt haben. (99)

Smrtā bhavati tāpāya, Sprstā bhavati mohāva.

5

drstā conmādakārinī, sā nāma davitā katham? (100) Iti śrīmadbhartrhariviracitam Śrngāraśatakam samāptam.

## Atha Bhartrharikrtam Vairāgyaśatakam prārabhyate.

Atha śrīmadrājarsipravaro Bhartrharir dvitīyam parināme vairāgyajanakam Śrngāraśatakam vidhāvedānīm Vairāgvaśatakam cikīrsur vairāgvaphalasva jñānasva dātā Śivāpeksavānvo nāstīti tam varnavati:

Cūdottamsitacārucandrakalikā-10 Līlādagdhavilolakāmaśalabhah Antahsphūrjadapāramohatimira-Cetahsadmani yoginam vijayate

cañcacchikhābhāsvaro śrevodaśagre sphuran prāgbhāram uccātavamś jňanapradipo Harah. (1)

Cūdottamsiteti || cūdāyām keśapāśa uttamsitā bhūşanībhūtā cārū ramanīyā yā candrakalikā candrakalā tasyāś cañcantyo dedīpyamānā yāḥ śikhāḥ 15 kiranās tair bhāsvarah śobhāyamānah | 'ghrnijvāle śikhe api' ity Amarah | līlayā dagdho vilolas cañcalah Kāmasalabhah Kāmapatango yena sah | śreyah sarveşām kalyāņam tasya daśā avasthā tadartham agre sphuran prakāśamānah | lokānām kalyānam kartum prakatībhūta ity arthah | antar abhyantare sphūrjat prakāśamāno 'pārah pārarahito yo mohah sa eva 20 timiram andhakārah | ajñānam iti yāvat | tasya prāgbhāro 'tiśayas tam uccātayan samūlam nāśayan evamvidho bhaktacetasi jñānam pradīpayati prakāśayatīti jāānapradīpah | 'prajāāpradīpa' iti pāthe 'py ayam evārthah | Haraḥ Śivo yoginām ceta eva sadma grham tasmin vijayate sarvotkarşena vartate | Śārdūlavikrīditam vrttam.

Prāyaśo loke subhāsitacāturvarasajñānām abhāyāt syīyam subhāsitacāturvam 25 nindavan nāha kavih:

Boddhāro matsaragrastāh, Abodhopahatāś cānye,

prabhavah smayadūsitāh, jīrnam angesu bhāsitam. (2)

Denk' ich ihrer, ach, so fühlet Schon mein Herz der Sehnsucht Pein: Schan' ich sie, so dringt ein Toben Mächtig in die Brust hinein;

Drück' ich sie ans Herz, so schwinden Sinnen und Gedanken mein -Kann sie denn trotz allem diesem Dennoch mir Geliebte sein? (100)

Hoch lebe Civa, die Lampe der Erkenntnis: wie diese mit ihrer flackernden Flamme, so leuchtet er mit der reizenden Mondsichel, die er als Diadem auf seinem Haupte trägt; wie diese die Lichtmotte, so hat er den unstäten Liebesgott spielend versengt; wie diese an des Dochtes Spitze, so schiesst er bei höchster Tugend auf; wie diese die dichte Finsternis, so verscheucht er die im Innern tobende grenzenlose Unwissenheit; wie diese im Hause, so ist er im Herzen derer, die der Beschaulichkeit leben. (1)

Die Kenner werden von Neid verzehrt, die Gebieter sind mit Hochmut befleckt, die tibrigen mit Dummheit geschlagen: die schönen Worte habe ich im eigenen Leibe verdant (so v. a. unterdrückt). (2)

Boddhāra iti || boddhāro jñāninah matsareņa anyasmin doṣadarśanarūpamātsaryeņa grastā vyāptāh, tathā prabhavah rājānah smayenāham eva guņī nānya iti garveņa dūṣitā doṣayuktāh, anye pūrvoktātiriktās te abodhena ajñānenopahatā naṣṭāh santīti kimapi na jānantīty arthah | atah sarvam bhāṣitam subhāṣitam aṅgeṣv eva jīrnam līnam bhavatīti śeṣaḥ | phalābhāvād bahir na prakaṭitam ity arthah | 'jīrnam aṅge subhāṣitam' iti pāṭhe subhāṣitam iti spaṣṭo 'rthaḥ sampadyate | Anuṣṭub vṛttam.

Mahatā puņyena sampāditā api laukikā vişayāh sukhajanakā na bhavantīty āha:

10 Na samsārotpannam Vipākah punyānām Mahadbhih punyaughais Mahānto jāvante

. 25

caritam anupasyāmi kusalam, janayati bhayam me vimrsatah, ciraparigrhītās ca visayā vyasanam iva dātum visayinām. (3)

Na samsāreti || aham samsāre utpannam caritam jagadvyāpāram kuśalam 15 sukhakaram nānupaśyāmi | nanu punyakarma sukhakaram syād ity āśankyāha: vipāka iti | punyānām punyakarmanām vipākah parināmo vimṛśato vicārayato me bhayam janayaty utpādayati | kuta ity āha: mahadbhih punyaughaih punyasamūhaih ciram cirakālam parigṛhītā mahānto viṣayā viṣayinām anurāginām vyasanam duhkham dātum iva jāyante | 'kṣīne punye martya-20 lokam viśanti' iti vacanāt | prāptānām api svargādiviṣayānām kṣayiṣnutvād ity arthah | mahatā yatnenācaryamāṇasya sakāmapunyasya kṣayiṣnuphalajanakatvena duhkhadatve 'pi sadgurūpadeśādinācīryamāṇasya niṣkāmadharmasya sukhadatvād ivaśabdah | ata eva viṣayiṇām ity uktam | Śikhariṇī vṛttam.

Utkhātam nidhiśankayā kṣititalam,
Nistīrņah saritām patir, nṛpatayo
Mantrārādhanatatpareņa manasā
Samprāptaś ca varātako 'pi na mayā:
Bhrāntyā deśam anekadurgaviṣamam
Tyaktvā jātikulābhimānam ucitam

dhmātā girer dhātavo, yatnena samtoşitāh, nītāh śmaśāne kṣapāh, tṛṣṇe 'dhunā muñca mām. (4) prāptam na kimcit phalam, sevā kṛtā niṣphalā,

Keine im Leben zur Erscheinung gekommene That halte ich für erspriesslich; die Folgen guter Werke erwecken bei mir, wenn ich es wohl erwäge, Furcht, und die grossen Sinnengenüsse, deren man für eine grosse Menge guter Werke nach langer Zeit teilhaftig wird, erfolgen um denen, die den Sinnengenüssen frönen, sozusagen Unglück zu bringen. (3)

Ich grub, bedacht, verborgnen Schatz zu heben, Die Erde auf; ich schmolz der Berge Erz.

Hab' emsig mich der Fürsten Dienst ergeben,
Und übers Meer zog mich mein gierig Herz.

Beschwörung murmelnd hab ich manche Nacht
Auf Leichenäckern unentwegt durchwacht,
Und ward auch nicht ein Heller mir beschieden:
Gieb mir, o Schätzedurst, nun endlich Frieden. (4)

Ich habe ein gebirgiges Land mit vielen gefahrvollen Durchgängen durchstreift und keinen Gewinn davongetragen; ich habe den mir gebührenden Stolz auf Rang und Bhuktam mānavivarjitam paragrheşv āśankayā kākavat.

Trsne irmbhasi pāpakarmanirate.

nādyāpi samtusvasi. (5)

Khalollāpāḥ soḍhāḥ kathamapi tadārādhanaparair, Nigṛhyāntar bāṣpaṁ hasitam api śūnyena manasā,

5 Kṛtaś cittastambhaḥ pratihatadhiyām añjalir api.

Tvam āśe moghāśe kim u param ato nartayasi mām? (6)

Tvam ase mognase kim u param ato nartayasi mam? (o Ādityasya gatāgatair aharahah samkṣīyate jīvitam, Vyāpārair bahukāryabhāragurubhih kālo na vijnāyate,

trāsaś ca notpadyate.

ākṛṣṭajīrṇāmbarām

trutvadvilīnāksaram

unmattabhūtam jagat. (7)

paśyen na ced gehinim,

Vyāpārair bahukāryabhāragurubhiḥ Dṛṣṭvā janmajarāvipattimaraṇam

10 Pītvā mohamayīm pramādamadirām Dīnām dīnamukhaiḥ svakīyaśiśukair Krośadbhiḥ kaudhitair nirannavidhurām Yācñābhangabhayena gadgadagalat-

Ko dehīti vadet svadagdhajatharasyārthe manasvī pumān? (8)

15 Nivṛttā bhogecchā, puruṣabahumāno vigalitaḥ,
Samānāḥ svar yātāḥ sapadi suhṛdo jīvitasamāḥ.
Śanair yaṣṭyutthānam, ghanatimiraruddhe ca nayane,
Aho bhraṣṭaḥ kāyas tad api maraṇāpātacakitaḥ. (9)

Yācñāśūnyam ayatnalabhyam aśanam vāyuh kṛto vedhasā 20 Vyālānām, paśavas tṛṇāṅkurabhujah susthāh sthalīśāyinah.

Geschlecht hintangesetzt und nutzlose Dienste gethan; ich habe ehrlos und in Angst nach Krähenart in fremden Häusern gespeist. O Gier, die du an schlechten Werken deine Freude hast, du öffnest den Rachen und giebst dich auch heute noch nicht zufrieden! (5)

Ich habe, so schwer es mir auch wurde, harte Worte von schlechten Menschen mir gefallen lassen, da ich nur darauf bedacht war sie zu gewinnen; ich habe Thränen unterdrückt und sogar gelacht, obgleich das Herz nicht dabei war; ich habe mich zusammengenommen und Leute beschränkten Verstandes ehrerbietig begrüsst. O Gier, o eitle Gier, willst du etwa nach allem diesem auch ferner noch mich zwingen zu tanzen? (6)

Mit der Sonne Auf- und Niedergang schwindet das Leben mit jedem Tage dahin; emsiges Treiben unter dem Druck der Last vieler Geschäfte lässt uns die Zeit nicht gewahr werden; wir sehen Geburt, Alter, Unglück und Tod, und keine Furcht regt sich: die Welt ist trunken von dem Genuss des betäubenden Trankes des Unverstandes und der Sorglosigkeit. (7)

Säh' er im zerlumpten Kleide der betrübten Gattin nicht Eigene betrübte Kinder zerren, hungrig weinende; Möchte wohl, aus Furcht der Fehlbitt', ein kleinlautes Wörtchen 'gieb' Seines eignen Bauches willen stammeln ein Verständiger? (8)

Dahin ist längst der Sinne heiss Verlangen,
Dahin der Manneswürde stolze Zeit.

Und tiefes Dunkel hüllt die Augen ein.
Und dennoch scheut der sieche Leib erbebend

Die Freunde alle sind vorangegangen, Und dennoch scheut der sieche Leib erbebend Die trauten, nach des Himmels Herrlichkeit. Des Todes Nah'n, der Heilung bringt allein. (9)

Den Schlangen hat der Schöpfer den Wind zur Speise bestimmt, um die sie nicht zu betteln brauchen und die sie ohne Mühe erlangen können; das Vieh nährt sich von Grasspitzen und ruht behaglich auf dem Erdboden; den Menschen dagegen, deren Geist Samsārārnavalanghanaksamadhivām Yām anvesavatām pravānti satatam Na dhvātam padam Īśvarasva vidhivat Svargadvārakapātapātanapatur

5 Nārīpīnapayodharoruyugalam Mātuh kevalam eva vauvanavanavrttih krtā sā nrnām. sarve samāptim gunāh. (10) samsāravicchittave, dharmo 'pi nopārjitah, svapne 'pi nālingitam: cchede kuthārā vayam. (11)

Bhogā na bhuktā, vavam eva bhuktās. Tapo na taptam, vayam eva taptāh. Kālo na yāto, vayam eva yātās.

Tṛṣṇā na jīrṇā, vayam eva jīrṇāh. (12) 10

Ksāntam na ksamavā; grhocitasukham Sodhā duhsahasītavātatapana-Dhyātam vittam aharniśam niyamita-Tat tat karma krtam yad eva munibhis, tais taih phalair yancitah. (13)

tvaktam na samtosatah: kleśā, na taptam tapah: prānair, na Sambhoh padam.

15 Valibhir mukham ākrāntam, Gātrāņi śithilāyante, Yenaivāmbarakhandena Tenaiva ca divā bhānur:

palitair ankitam śirah, trspaikā tarupāyate. (14) samvīto niśi candramāh aho daurgatyam etayoh. (15)

Avaśvam vātāraś 20 Viyoge ko bhedas cirataram usitvāpi visayā. tyajati na jano yat svayam amūn?

imstande wäre über das Meer des Erdenwallens hinüberzusetzen, ist ein Lebensunterhalt angewiesen, bei dem, wenn sie ihm nachgehen, stets alle Tugenden ihr Ende erreichen. (10)

Wir haben nicht auf gehörige Weise auf Civa's Stätte unsere Gedanken gerichtet, wodurch der Kreislauf des Lebens (die Wiedergeburt) aufgehoben wird; auch haben wir keine guten Werke eingesammelt, die geeignet sind die Flügel des Himmelsthores aufzureissen; auch haben wir selbst nicht im Traume die vollen Brüste und Hüften eines Weibes umfangen: wir sind nichts als die Axt, welche den Baum der Jugend unserer Mutter niederhieb. (11)

Nicht haben wir an den Genüssen der Welt gezehrt, sondern an uns ist gezehrt worden; nicht haben wir Selbstpeinigung geübt, sondern wir sind gepeinigt worden; nicht ist die Zeit dahingegangen, sondern wir sind dahingegangen; nicht die Begierde hat gealtert, sondern wir sind alt geworden. (12)

Wir haben manches erduldet, aber dabei doch keine Geduld gezeigt; wir haben uns mancher Freude, an die man im Hause gewohnt ist, begeben, aber nicht gern; wir haben schwer zu tragende Leiden wie Kälte, Wind und Sonnenglut ertragen, aber keine Busse geübt; wir haben Tag und Nacht mit angehaltenem Atem an Schätze gedacht, nicht aber an Civa's Stätte: dieselben Thaten, welche die der Welt entsagenden Weisen thun, haben auch wir gethan; um dieselben Früchte, die ihnen zuteil werden, sind wir betrogen worden. (13)

Das Alter färbte weiss mein Haupt, Die Glieder zittern kraftberaubt, Und Falten decken das Gesicht. Und nur die Habgier altert nicht. (14) In dieselben Lumpen (in denselben Wolkenstreif), in welche in der Nacht der Mond, ist am Tage die Sonne gehüllt: weh rufe ich über ihre Armut! (15)

Endlich, wenn sie lang auch weilten, müssen doch die Güter gehn;

Vrajantah svätantryäd Svavam tvaktās tv ete Vivekavyākośe Parisvange tunge

5 Jarājīrnaiśvarya-Trşāpātram yasyām

10

20

atulaparitāpāya manasah, śamasukham anantam vidadhati. (16) vidadhati samam samvati tṛṣāprasaratitarām sā parinatih, grasanagahanāksepakrpanas bhavati marutām apy adhipatih. (17)

Bhiksāśanam tad api nīrasam ekavāram, Śayyā ca bhūh, parijano nijadehamātram, Vastram sujīrņaśatakhandamayī ca kanthā, Hāhā tathāpi visayān na parityajanti. (18)

Stanau mämsagranthi Mukham ślesmagaram Sravanmütraklinnam Muhur nindyam rūpam

15 Ajānan dāhārtim Sa mīno 'py ajñānād Vijānanto 'py ete Na muñcāmah kāmān, kanakakalaśāv ity upamitau, tad api ca śaśankena tulitam, kariyarakaraspardhi jaghanam. kavijanavišesair guru krtam. (19) patati śalabho dipadahane, badiśayutam aśnāti piśitam. vayam iha vipajjālajaţilān ahaha gahano mohamahimā! (20)

Phalam alam asanāya, Sayanam avaniprsthe, Dhanalayamadhupāna-Avinayam anumantum

Vipulahrdayaih Vidhrtam aparair, 25 Iha hi bhuvanāny

Katipayapura-

kairapy etaj dattam cānyair anye dhīrāś

svāmye pumsām

svādu pānāya toyam, valkale vāsasī ca. bhrāntasarvendrivānām notsahe durjanānām. (21)

jagaj janitam purā, vijitya trnam yathā, caturdaśa bhuñjate. ka eşa madajvarah? (22)

Warum also giebt nicht lieber sie der Mensch von selber auf? Wo sie eigenwillig weggehn, lassen sie den höchsten Schmerz; Wo du sie freiwillig aufgiebst, ew'gen Frieden geben sie. (16)

Almosen bilden die Speise und zwar keine schmackhafte und nur ein Mal am Tage genossene, der Erdboden das Lager, der eigene Körper die ganze Dienerschaft, ein aus hundert stark abgenutzten Stücken zusammengeflickter Ueberwurf das Kleid. Weh, o weh, und dennoch steht man nicht ab von der Sinnenwelt! (18)

In das Feuer fliegt die Motte, Weiss nicht, dass sie drin verbrennt; Ird'scher Lüste doch erkannt, Fischlein schluckt den Angelhaken, Weil es die Gefahr nicht kennt:

Aber wir, die wir das Unheil Frönen ihnen immer weiter, -Wehe, welch ein Unverstand! (20)

Früchte genügen zum Mahle, süsses Wasser zum Trunke, auf dem Erdboden hat man ein Lager und Bast giebt die Gewänder: nicht vermag ich die Zügellosigkeit der schlechten Menschen zu billigen, denen alle Sinne in Verwirrung geraten sind vom Genusse des Weines — des Bischens Geld. (21)

Einige Hochweise haben diese Welt ehemals geschaffen, andere haben sie besessen, andere haben sie erobert und wie wertloses Gras wieder weggegeben, wieder andere Beherzte beherrschen hier auf Erden ja vierzehn Reiche: wie erklärt sich hiernach

Tvam rājā, vayam apy upāsitaguru-Khyātas tvam vibhavair, vašāmsi kavavo diksu pratanvanti nah.

Ittham mänada nätidüram ubhavor

apv āvavor antaram. Yady asmāsu parānmukho 'si vayam apy ekāntato nihsprhāh. (23)

prajňabhimanonnatah.

5 Abhuktāyām yasyām

ksanam api na vātam nrpaśatair, ka iva bahumānah ksitibhujām?

Bhuvas tasvā lābhe Tadamśasyapy amśe

tadavayavaleśe 'pi patayo

Visāde kartavye Mrtpindo jalarekhayā valayitah

vidadhati jadāh pratyuta mudam. (24) sarvo 'py ayam nanv anur.

10 Bhāgīkrtva tam eva samyugaśatai

rājňām gaņā bhunjate

Dahvante dadato 'thavā, kim apare

ksudrā daridrā bhrśain.

Dhig dhik tan puruşadhaman dhanalayam vanchanti tebhyo 'pi ye! (25)

Na natā na vitā na gāyanā

Na ca sabhyetaravādacancavah —

15

Nrpam iksitum atra ke vayam? — Kucabhārānamitā na vositah. (26)

Purā vidvattāsīd Gatā kālenāsau Idanim sampreksya

20 Aho kastam sāpi

amalinadhiyām kleśahataye, vişayasukhasiddhyai vişayinām, ksitilavabhujah śāstravimukhān

pratidinam adho 'dhah praviśati. (27)

der Menschen Hochmutsfieber beim Besitz einiger weniger Städte? (22)

Du bist König, uns hebt das stolze Bewusstsein der Weisheit eines gefeierten Lehrers: du bist deiner Reichtümer wegen berühmt, unsern Ruhm verbreiten die Dichter nach allen Weltgegenden. Auf diese Weise ist, o Ehrenspender, zwischen uns beiden kein gar zu grosser Unterschied; bist du uns abgeneigt, so sind wir vollkommen gleichgültig gegen alles. (23)

Woher wohl legen die Herrscher ein grosses Gewicht darauf, die Erde zu gewinnen, da doch kein Augenblick sogar vergangen ist, wo sie nicht (wie ein Weib) von Hunderten von Fürsten genossen worden wäre? Ueber einen Teil eines Teiles derselben, ja über den blossen Schatten eines Teiles derselben, legen die einfältigen Herren, anstatt Widerwillen zu zeigen, vielmehr Freude an den Tag. (24)

Selbst der ganze von einem Wasserstreifen rings eingefasste Erdklumpen ist ja winzig klein; nachdem Scharen von Fürsten nach Hunderten von Kriegen eben diesen Klumpen zerstückelt haben, zehren sie selbst daran, oder, wenn sie spenden, härmen sie sich darüber ab. Wieviel mehr die andern Winzigen, Bettelarmen! Pfui, pfui rufe ich aber über den Abschaum von Menschen, der sogar von diesen ein Lumpengeld zu erhalten wünscht! (25)

Wir sind keine Tänzer, keine Schmarotzer, keine Lobsänger, verstehen uns nicht auf unanständige Unterhaltungen, auch sind wir keine Frauen, die sich ob der Last der Brüste neigen: wie hätten wir also ein Anrecht darauf den Fürsten zu schauen? (26)

Ehemals diente die Gelehrsamkeit Männern lautern Geistes zur Verscheuchung der Leiden; mit der Zeit diente sie Genussmenschen zur Befriedigung ihrer Sinnengenüsse; jetzt, da sie sieht, dass die Besitzer eines kleinen Lappens Erde aller Wissenschaft abgeneigt sind, sinkt auch sie, o weh, von Tag zu Tag stets tiefer hinab. (27)

Sa jātah ko'py āsīn Kapālam yasyoccair Nṛbhih prāṇatrāṇa-Namadbhih kah pumsām Madanaripunā mūrdhni dhavalam vinihitam alamkāravidhaye. pravaņamatibhih kaiścid adhunā ayamatuladarpajvarabharah? (28)

5 Arthānām īśişe tvam, Śūras tvam, vādidarpa-Sevante tvām dhanāndhā, Mayy apy āsthā na te cet,

10

vayam api ca girām īśmahe yāvadittham.
jvaraśamanavidhāv akṣayam pāṭavam naḥ.
matimalahataye mām api śrotukāmā.
tvayi mama sutarām; eṣa rājan gato 'smi. (29)
ām, āśāvāso vasīmahi,

Aśnīmahi vayam bhikṣām,

Sayīmahi mahīpṛṣṭhe, kur Māne mlāyini khaṇḍite ca vasuni, Kṣīṇe bandhujane, gate parijane, Yuktam kevalam etad eva sudhiyām

Pūtagrāvagirīndrakandaradarī-

kurvīmahi kim īśvaraih? (30)
i, vyartham prayāte 'rthini,
naște śanair yauvane,
yām yaj Jahnukanyāpayaḥkuñje nivāsaḥ kvacit. (31)

Pareṣām cetāmsi
Prasādam kim netum
Prasanne tvayy antah
Viviktah samkalpah
Sthitih punyāranye,
Phalair medhyā vṛttih,

pratidivasam ārādhya bahudhā viśasi hṛdaya kleśakalilam? svayam uditacintāmaṇiguņo kim abhilaṣitam puṣyati na te? (32) saha paricayo hanta hariṇaiḥ, pratinadi ca talpāni dṛṣadaḥ,

In Wahrheit geboren war der mir Unbekannte, dem des Liebesgottes Feind (Çiva) einen weissen Schädel hoch aufs Haupt setzte, um ihn damit zu schmücken. Was ist nun das für ein seltsames Uebermass von fieberhaftem Uebermut bei den Männern darüber, dass heutzutage einige Menschen, deren Sinn auf die Erhaltung ihres Leibes gerichtet ist, sich vor ihnen verneigen? (28)

Du gebietest über Reichtümer, wir gebieten über Reden je nach Bedürfnis; du bist ein Kriegsheld, wir besitzen eine unverwüstliche Geschicklichkeit im Besänftigen des Uebermutsfiebers der Worthelden; dir huldigen durch Reichtümer Verblendete, mir solche, die gern das Ohr leihen, um die Geistesschlacken abzustossen; machst du dir nichts aus mir, so mache ich mir noch weniger aus dir; da habe ich mich, o Fürst, schon davongemacht. (29)

Der Menschen milde Gabe soll uns nähren, Der Erde Rücken soll uns Ruh' gewähren: Und unser Mantel sei des Himmels Zelt. Was kümmern uns die Grossen dieser Welt? (30)

Beginnen die Ehren zu schwinden, ist das Vermögen verthan, geht ein Armer mit leeren Händen von dannen, sind die Verwandten eingeschmolzen, hat sich die Umgebung wegbegeben und ist die Jugend allmählich geschwunden, dann schickt sich nur dieses Eine für Verständige, dass sie ihren Wohnsitz aufschlagen in irgend einer mit Laub überwachsenen Höhle in einer Schlucht des Fürsten der Berge, dessen Steine das Wasser der Gangā gereinigt hat. (31)

Wozu begiebst du dich, o Herz, um die Gemüter anderer durch wiederholtes tägliches Schmeicheln zufrieden zu stellen, in ein Gewirre von Leiden? Bist du nur selbst zufrieden, so treten in deinem geläuterten Willen die Eigenschaften des Zauberjuwels von selbst zutage, und welchen deiner Wünsche erfüllte dann nicht dieser Wille? (32)

Ein Aufenthalt in einem heiligen Walde, ein vertrauter Umgang mit Gazellen, ein

Itiyam samagri Vanam vā geham vā Amīsām prananam Krte kim nāsmābhir 5 Yad ādhyānām agre Krtam vītavrīdair Anāvartī kālo Daśās tās tāh sodhā Kiyad vā vaksyāmah? 10 Vavam vāvat tāvat

bhavati Harabhaktim sprhavatām. sadršam upašantvekamanasam. (33) tulitabisinīpattrapavasām vigalitavivekair vvavasitam? dravinamadanihśankamanasām nijagunakathāpātakam api. (34) vrajati sa vrthā tan na ganitam, vyasanaśatasampātavidhurāh. kim iva bata nātmany apakrtam. punar api tad eva vyavasitam. (35)

Bhrātah kastam aho mahān sa nrpatih sāmantacakram ca tat, Pārśve tasya ca sāpi rājaparişat, Udvrttah sa ca rājaputranivahas,

tāś candrabimbānanāh. te bandinas, tāh kathāh, Sarvam yasya vaśad agat smrtipatham Kalaya tasmai namah! (36)

15 Vayam yebhyo jātāś Samam vaih samvrddhah Idanim ete smah Gatās tulvāvasthām

cirataragatā eva khalu te, smaranapadavim te 'pi gamitāh. pratidivasam āsannapatanād sikatilanadītīratarubhih. (37) kvacid api grhe tatra tisthaty athaiko,

20 Yatrapy ekas

Yatranekah

tad anu bahavas

tatra naiko 'pi cante. dolavan dvāv ivāksau

Ittham cemau rajanidiyasau

für solche, deren Sinn nur auf Gemütsruhe gerichtet ist. (33)

reiner Lebensunterhalt durch Früchte, an jedem Flusse Steine als Lager, dies ist alles, dessen diejenigen, die Civa's Verehrung anstreben, bedürfen. Gleich ist Wald und Haus

Wegen dieses Lebens, das dem Tropfen auf der Blume gleichet, Was hab' ich, der Unverständ'ge, nicht schon alles ausgehalten, Dass ich selbst vor stolzen Reichen, vom Besitze dumpf Berauschten, Mit erlogner Scham beging die Sünde, mein Verdienst zu rühmen! (34)

Dass die nimmer wiederkehrende Zeit unnütz verstreicht, haben wir nicht berücksichtigt; wir haben diese und jene ob des Einbruchs hundertfachen Unglücks widerwärtigen Verhältnisse ertragen. Doch was sollen wir noch viele Worte verlieren? Alles mögliche haben wir, o wehe, uns selbst zu Leide gethan und dennoch wird, solange wir leben, immer und immer wieder dasselbe unternommen werden. (35)

Ein mächt'ger Kaiser sitzt im hohen Saal. Manch Frauenantlitz strahlt wie Mondesglanz. Den Thron umringt ein hehrer Fürstenkranz. Der Krieger trotzt, es tont der Preisgesang, Um diesen steht der weisen Räte Zahl. Dazwischen der Gespräche Munterkeit:

> Das wird Geschichte durch der Zeiten Zwang. Drum, Bruder, neige dich der Macht der Zeit! (36)

Die uns erzeugten, sind ja schon lange dahingegangen; mit denen wir zusammen aufwuchsen, die sind gleichfalls der Erinnerung anheimgefallen; wir hier befinden uns jetzt, da uns jeden Tag der Sturz bevorsteht, in gleicher Lage mit Bäumen, die am sandigen Flussufer stehen. (37)

In einem Hause, wo viele waren, bleibt später nur einer; und wo nur einer, und darauf viele, da ist am Ende auch nicht einer. So, die Nacht und den Tag wie Kālah Kālyā Tapasyantah santah Gunodārān dārān Pibāmah śāstraughān

5 Na vidmah kim kurmah
Ahau vā hāre vā,
Maṇau vā loṣṭe vā,
Tṛṇe vā straine vā
Kvacit puṇye 'raṇye

10 Gaṅgātīre
BrahmadhyānābhyKiṁ tair bhāvyaṁ
Kaṇḍūyante
Sphuratsphārajyotsnā-

15 Sukhāsīnāḥ śānta- dh Bhavābhogodvignāḥ Śiv Kadā syāmānandod- ga Āśā nāma nadī manorathajalā

Rāgagrāhavatī vitarkavihagā 20 Mohāvartasudustarātigahanā

bhuvanaphalake krīdati prāņiśāraih. (38)

kim adhinivasāmah suranadīm uta paricarāmah savinayam? uta vividhakāvyāmṛtarasān? katipayanimeṣāyuṣi jane. (39) balavati ripau vā suhṛdi vā, kusumaśayane vā dṛṣadi vā, mama samadṛśo yāntu divasāh Śiva Śiva Śiveti prajapatah. (40)

Himagirisilāasanavidhinā mama sudivasair jarathahariņāh

sudivasair yatra te nirviśańkāh ahariņāh śrṅgam aṅge madīye? (41) dhavalitatale kvāpi puline

baddhapadmāsanasya

voganidrām gatasva

dhvanişu rajanişu dyusaritah Śiva Śiva Śivety uccavacasah gatabahulabāşpākuladṛśah? (42) alā tṛṣṇātaraṅgākulā

dhairyadrumadhvamsinī prottungacintātatī,

zwei Würfel werfend, spielt Kāla mit der Kālī auf dem Schachbrette der Erde mit Menschenfiguren. (38)

Da das Leben des Menschen nur wenige Augenblicke währt, so wissen wir nicht, was zu thun ist. Sollen wir, uns kasteiend, am Götterfluss (an der Gangā) unsere Wohnstätte aufschlagen, oder einem tugendhaften Weibe uns sittsam widmen, oder am Strom der Wissenschaften oder vom Nektarsaft mannigfacher Dichtung kosten? (39)

Möchten doch meine Tage in irgend einem heiligen Walde ablaufen, wo ich Çiva! Çiva! Çiva! murmelte und mit gleichem Auge schaute auf eine Schlange und eine Perlenschnur, auf einen mächtigen Feind und einen Freund, auf ein Juwel und einen Erdenkloss, auf ein Blumenlager und einen Stein, auf einen Strohhalm und die Weiber! (40)

Werden wohl die schönen Tage für mich kommen, wo ich am Ufer der Gangā auf einem Felsblock des Himālaja mit gekreuzten Beinen sitzen und durch beständig fortgesetztes Nachsinnen über das Brahman in einem schlafähnlichen Zustande von Versenkung mich befinden werde, die schönen Tage, wo alte Gazellen unbesorgt ihre Hörner an meinem Körper reiben werden? (41)

Wann werden wir, in lautlosen Nächten auf irgend einer von strahlendem, überallhin sich verbreitendem Mondschein hell erleuchteten Sandbank des Himmelsflusses (der Gangā) behaglich sitzend, zurückschreckend vor der Mannigfaltigkeit der Welt, mit erhobener Stimme Çiva, Çiva, Çiva ausrufend, von reichlichen, vor Freude hervorbrechenden Thränen erfüllte Augen haben? (42)

Die Hoffnung ist ein breiter Strom,

In den die Wünsche quellen.

Das Krokodil der Leidenschaft Schwimmt in der Lüste Wellen. Als Vögel flattern ringsumher

Die flüchtigen Gedanken.

Den Baum der Festigkeit am Land Den bringt der Strom ins Wanken.

nandanti vogišvarāh. (43) Tasvāh pāragatā višuddhamanaso cinvatām tāta tādrn Āsamsāram tribhuvanam idam Naivāsmākam navanapadavim śrotravartmagato va gādharūdhābhimānavisayakarinī-Yo 'yam dhatte 5 Kşīvasvāntahkaranakarinam samyamālānalīnam. (44) Mahādevo devah, sarid api ca saivāmarasarid, vasanam api tā eva haritah, Guhā evāgāram. Suhrd vā kālo 'yam', vratam idam adainvavratam idam. Kivad vā vaksvāmo? vatavitapa evāstu davitā. (45) 10 Ye vardhante prārthanāduhkhabhājo dhanapatipurah Ye calpatvam dadhati vişayāksepaparvastabuddheh. Tesām antahsphuritahasitam vāsarānām smareyam Dhyānacchede śikharikuharagrāvaśayyānisannah. (46) Vidvā nādhigatā kalankarahitā, vittam ca nopārjitam, 15 Śuśrūsāpi samāhitena manasā pitror na sampāditā, Alolayatalocana yuvatayah svapne 'pi nālingitāh: Kālo 'yam parapindalolupatayā kākair iva preritah. (47) Vitīrne sarvasve tarunakarunapūrnahrdayah Smarantah samsāram virasaparināmāvadhigatam parinataśaraccandrakiranās 20 Kada punye 'ranye

Ein tiefer Strudel droht Gefahr:

Die Büsser, denen reinen Sinns

Der Mangel an Verstande.

Die Ueberfahrt gelungen,

Erfreuen sich des höchsten Glücks,

Am hohen Uferrande.

Das strebend sie errungen. (43)

Haracaranacittaikaśaranah? (48)

Obgleich wir diese Dreiwelt bis zu ihrem Ursprung durchsucht haben, so ist uns, o Lieber, doch niemand zu Augen oder zu Ohren gekommen, der den Elefanten Herz, trunken von dem mächtig aufgeschossenen Verlangen nach dem Weibchen, der Sinnenwelt, an den Pfosten 'Bändigung der Sinne' zu ketten vermocht hätte. (44)

Çiva haben wir zum Gott, diesen Götterfluss (die Gangā) zum Fluss, Höhlen zur Wohnung, die Weltgegenden zum Kleide, die Zeit zum Freunde, unverbrüchliches Selbstgefühl zum Gelübde; dieses wenige wollen wir noch hinzufügen: ein Zweig von einem Feigenbaum sei unsere Geliebte. (45)

In einer Bergeshöhle auf einem Felsenlager sitzend, möchte ich nach abgebrochener Vertiefung unter Lachen, das sich im Innern erhübe, der Tage gedenken, die lang dünken dem, der vor Reichen den Schmerz des Bettelns empfindet, und die kurz erscheinen dem, dessen Denkungsart durch das Aufgeben der Sinnenwelt umgestimmt wurde. (46)

Wir haben keine fleckenlose Wissenschaft erlernt, keine Reichtümer erworben, unseren Eltern keinen Gehorsam aufmerksamen Sinnes erwiesen, nicht einmal im Traume Jungfrauen mit beweglichen langen Augen umfangen: wir haben wie die Krähen diese Zeit in Gier nach einem fremden Bissen verbracht! (47)

Wann werden wir, nachdem alle Habe vergeben ist, das Herz von zartem Mitgefühl erfüllt, des bis zum reizlosen Ende angelangten Lebens gedenkend, die mondhellen Nächte des Herbstes in einem heiligen Walde verbringen, die Gedanken an Çiva's

Trivāmā nesyāmo

Vayam iha paritustā Sama iha paritoso Sa tu bhavati daridro Manasi ca parituste

valkalais, tvam dukūlaih, nirviśeso viśesah. vasva trsnā viśālā. ko 'rthavan, ko daridrah? (49)

Yad etat svacchandam Sahārvaih samvāsah. Mano mandaspandam Na jāne kasvaisā

viharanam, akārpanyam aśanam, śrutam upaśamaikavrataphalam, bahir, aticirasyāpi vimrśan parinatir udārasya tapasah. (50)

Pānih pātram pavitram, 10 Vastram vistīrnam āśā-Yeşām nihsangatāngī-Dhanyāh samnyastadainya- vyatikaranikarāh Durārādhyah svāmī,

5

15

20

bhramanaparigatam bhaiksam aksayyam annam, daśakam amalinam. talpam asvalpam urvī, karanaparinatih. svātmasamtosinas te karma nirmūlavanti. (51) turagacalacittāh ksitibhujo,

Vavam ca sthulecchah, sumahati pade baddhamanasah, Jarā deham mrtvur Sakhe nānvac chrevo Bhogā meghavitānamadhyavilasat-Ayur vayuvighattitabhrapatali-

harati sakalam jivitam idam, jagati viduso 'nyatra tapasah. (52) saudāmanīcancalā.

līnāmbuvad bhanguram,

Lolā yauvanalālasā tanubhrtām Yoge dhairyasamādhisiddhisulabhe

ity ākalayya drutam buddhim vidhaddhvam budhah. (53)

Füsse als einzige Zuflucht habend? (48)

Uns ist es wohl im Rindenkleid Und dir ist's wohl in Seide, Doch gleich ist die Zufriedenheit Ohn' Unterschied für beide.

Nur wer nach Gold Verlangen trägt, Der darbt in bittrem Harme. Doch wo das Herz zufrieden schlägt, Giebt's Reiche nicht und Arme. (49)

Obgleich ich seit sehr langer Zeit darüber nachgrüble, so weiss ich doch nicht, welcher ausserordentlicher Kasteiungen Folgen es sind, dass man so nach eigenem Belieben sich ergeht, seine Nahrung ohne Erniedrigung geniesst, mit Ehrwürdigen zusammen wohnt, dass der Lohn des erworbenen Wissens nur die Beobachtung vollständiger Gemütsruhe ist und dass das Herz nach aussen hin sich nur langsam in Bewegung setzt. (50)

Bei denen die Hand die Stelle eines reinen Trinkgeschirrs vertritt, durch Umherwandern erhaltene Almosen die Stelle von unversiegbarer Nahrung, die reinen zehn Weltgegenden die Stelle eines weiten Gewandes, der Erdboden die Stelle eines geräumigen Bettes, vollkommene Gleichgültigkeit gegen alles die Stelle der Erfüllung eines Versprechens; die sind im Herzen zufrieden, die sind glücklich, die haben die Unzahl von Berührungen mit dem Elend aufgegeben und rotten alle Werke aus (verharren in vollständigem Quietismus). (51)

Ein Gebieter ist schwer zu befriedigen, Fürsten sind unstäten Sinnes wie Pferde,

und wir hegen unbescheidene Wünsche, haben unsern Sinn auf eine hohe Stellung gerichtet; das Alter raubt uns den Leib, der Tod dieses ganze Leben: o Freund, es giebt für den Verständigen kein anderes Heil in der Welt als Kasteiungen. (52) Unstät, flüchtig sind die Erdenfreuden, Gleich dem Blitz, der aus der Wolke fährt; Gleich den Tropfen, die der Wind zersprenget,

Kurze Zeit des Menschen Leben währt;

Junger Herzen Hoffen, Wünschen, Sehnen, Es verfliegt und ist nicht von Bestand; Auf die Gottheit richtet all eu'r Denken, Ihr Verständ'gen, die ihr dies erkannt! (53)

Punve grāme vane vā mahati sitapatacchannapālīm kapālīm dvijahutahutabhugdhūmadhūmropakanthe Ādāya nyāyagarbha-Dvāram dvāram pravisto daram udaradarīpūranāva ksudhārto Mānī prāņī sanātho, tulyakulyeşu dinah. (54) na punar anudinam Candālah kim ayam dvijātir athavā śūdro 'tha kim tāpasah vogišvarah ko'pi vā? Kim vā tattvavivekapeśalamatir Ity utpannavikalpajalpamukharaih sambhāvvamānā janair yānti svayam yoginah. (55) Na kruddhāh pathi naiva tuştamanaso Sakhe dhanyāh kecit trutitabhavabandhavyatikarā, Vanānte cintāntar vişamavişayāśīvişagatāh 10 Śaraccandraivotsnādhavalagaganābhogasubhagām Nayante ye ratrim sukrtacavacittaikaśaranāh. (56) Etasmād viramendriyārthagahanād āyāsadād, āśraya Śrevomārgam aśesaduhkhaśamanavyāpāradaksam ksanāt, Ātmībhāvam upaihi, samtyaja nijām kallolalolām gatim, 15 Bhūyo mā bhaja bhangurām bhavaratim, cetah prasidadhuna. (57) Punyair mūlaphalaih priya pranayinām vrttim kuruşvādhunā Bhūśayyām navapallavair akaranair, uttistha, yāmo vanam, Ksudrānām avivekamūdhamanasām yatreśvaranam sada Vittavvādhivikāravihvalagirām nāmāpi na śrūvate. (58) 20

Wenn ein vom Hunger gequälter Mann, um das Loch in seinem Magen ein wenig zu stopfen, in einem heiligen Dorfe oder in einem grossen Walde, deren Umgebung vom Rauche, das dem von gutgearteten Brahmanen verehrten Feuer entsteigt, grau gefärbt ist, eine rings mit einem weissen Tuche bedeckte Schüssel haltend, in jede Thür tritt, dann hält er auf Ehre, dann findet er Schutz, nicht aber, wenn er Tag für Tag vor seinen Verwandten sich erniedrigt. (54)

candrārdhacūdāmanau.

Moham mārjaya, tām upārjaya ratim

'Ist dies ein Candāla, oder ein Brahmane, oder ein Çūdra, oder ein Asket, oder ein Meister unter den Yogin, dessen Geist geschickt ist ins Innere der Wahrheit zu dringen?' Während solche Zweifel bei den Leuten sich erheben und diese 'sich in allerhand Reden ergiessen, gehen die Yogin selbst, über die jene den Kopf sich zerbrechen, ihres Weges und sind weder erzürnt, noch erfreut darüber. (55)

Lass ab von diesem undurchdringlichen Dickicht der Sinnenwelt, das nur Erschlaffung bringt; begieb dich auf den Weg des Heils, der geeignet ist augenblicklich alle Schmerzen zu entfernen; vereinige dich mit der Allseele; gieb deinen eigenen Gang auf, der unstät wie die Woge ist; fröne nicht wieder der vergänglichen Lust an der Welt; werde jetzt ruhig, o Herz! (57)

Nähre dich jetzt, o Liebster meiner Lieblinge (d. i. das eigene Selbst), von reinen Wurzeln und Früchten und schlage das Lager auf dem Erdboden auf aus kunstlosen Zweigen; erhebe dich, wir gehen in den Wald, wo man niemals sogar den Namen der vornehmen und doch winzigen Herren zu hören bekommt, der Herren, deren Sinn der Unverstand trübt und deren Sprache entstellt wird durch den unnatürlichen Zustand, den die Geldkrankheit erzeugt. (58)

Wasch ab, o Herz, den Unverstand! Freu dich am Uferhang des heil'gen Flusses!

Cetah svargataranginitatabhuvi Ko vā vīcisu budbudesu ca tadil-Jvālāgresu ca pannagesu ca sarid-Agre gītam, sarasakavayah 5 Prsthe līlāvalayaranitam kuru bhavarasā-Yady asty evam No cec cetah praviśa sahasā Viramata budhā yoşitsangat Kuruta karunāmaitrīprajňā-10 Na khalu narake hārākrāntam Śaranam athavā śronibimbam Mātar Laksmi bhajasva kamcid aparam. Bhogebhyah sprhayālavas tava vaśe, Sadyahsyūtapalāśapattraputikā-15 Bhiksāsaktubhir eva samprati vayam Yūyam vayam vayam yūyam

Kim jātam adhunā yena

Bāle līlā-

20 Sampraty anye

Ksīņo mohas,

Kim ksipyante?

vyāsangam angīkuru. lekhāsu ca strīsu ca durgesu ca pratvavah? (59) pārśvato Dāksiņātyāh, cāmaragrāhinīnām, svādane lampatatvam: nirvikalpe samādhau. (60) sukhāt kşanabhangurāt, vadhūjanasamgamam. ghanastanamandalam rananmanimekhalam. (61) matkānksinī mā sma bhūr. kā nihsprhāņām asi? pātre pavitrīkrte vrttim samīhāmahe. (62) ity āsīn matir āvayoh, yūyam yūyam vayam vayam? (63) mantharā drstipātāh vyartha esa śramas te. bālvam, āsthā vanānte, jālam ālokayāmah. (64)

Fren dich des Gottes, der den Halbmond trägt! Entflieh der Welt vergänglichen Genusses! Vertrau nicht Wellen, Schlangen, Flammenspitzen, Glücksgütern, Frauenherzen oder Blitzen! (59)

mukulitam amī

virama virama,

vavam, uparatam

trnam iva jagaj-

Wenn, o Herz, vor dir Gesang ertönt, zur Seite geschmackvolle Dichter aus dem Süden einherschreiten, im Rücken die Armbänder von Fliegenwedel tragenden Frauen lieblich erklingen, dann zeige dich lüstern nach dem Genuss der Süssigkeiten der Welt; geht dir aber jenes ab, so wende dich unverweilt zur Beschauung, die alle Zweifel löst. (60)

Stehet ab, ihr Verständigen, von dem Umgange mit Weibern, einem Genuss von kurzer Dauer! Verkehret mit den Frauen Mitgefühl, Freundschaft und Einsicht! In der Hölle hilft euch ja weder ein draller Busen mit schwer lastenden Perlenschnüren, noch runde Hüften mit klingenden Edelsteingürteln. (61)

O Mutter Lakshmī, wende deine Liebe irgend einem andern zu und begehre nicht mein! Diejenigen, die nach Genüssen verlangen, stehen in deiner Gewalt; was vermagst du über die, die gar kein Verlangen mehr haben? Jetzt, da unser Betteltopf, eine aus einem alsbald zusammengenähten Palāça-Blatte gebildete Tüte, gereinigt ist, verlangt es uns nur von erbetteltem Mehle zu leben. (62)

Wir wähnten beide einstmals doch,
Du seiest ich und ich sei du, —

Sprich, schöne Maid, wie ging das zu? (63)

Lass ab, du Schöne, mit den Feuerblicken,
Vergebens willst du unser Herz berücken,
Nach stillen Wäldern trachtet unser Sinn,

Es wich die Thorheit, und das Netz der Welt Für uns nur eitel Spreu und Gras enthält. (64) Ivam bālā mām pratv Prabhācauram caksuh Gato moho 'smākam', Jvarajvālāh śāntās,

anavaratam indivaradalaksipati, kim abhipretam anavā? Smarakusumabānav vatikaratad api na varākī viramati. (65)

Ramvam harmvatalam na kim vasatave? śravvam na gevādikam? Kim vā prānasamāsamāgamasukham Kimtūdbhrāntapatatpatamgapavana-

Cchāyācañcalam ākalayya sakalam

naivādhikaprītave? vyāloladīpānkurasanto vanāntam gatāh. (66)

Kim kandah kandarebhyah 10 Pradhvastā vā tarubhvah Vīksvante van mukhāni

Duhkhopāttālpavitta-

pralavam upagatā sarasaphalabhrto prasabham apagatasmayapavanavaśān

nirjharā vā giribhyah valkalinvas ca sākhāh? praśrayanam khalanam nartitabhrūlatāni. (67)

Gangātarangahimasīkaraśītalāni Vidyādharādhyuşitacāruśilātalāni

15

20

5

Sthānāni kim Himavatah pralayam gatāni Yat sāvamānaparapindaratā manusyāh? (68)

Yadā Meruh śrīmān Samudrāh śusvanti Dharā gacchaty antam nipatati vugantagnidalitah. pracuramakaragrāhanilayāh, dharanidharanādair api dhṛtā, karikalabhakarnāgracapale? (69)

Sarīre kā vārttā

Ekākī nihsprhah śāntah pānipātro digambarah

Das Mädchen hier schleudert ohne Unterlass das Auge auf mich, ein Auge, das dem Blütenblatte der blauen Wasserrose die Pracht zu rauben vermag. Was mag sie bezwecken? Gewichen ist von uns die Verblendung, verloschen sind die Fieberflammen, welche durch die Berührung mit den Blumenpfeilen des Liebesgottes entbrannt waren: und dennoch ruht die Elende nicht! (65)

> Ist's schön nicht, wohnen im Palast und Saitenspiel zu hören? Die Herzgeliebte zu umfahn, ist's süsser nicht als alles? Doch, wie, von irren Vogels Flug gestreift, die Lampe flattert, So flatterhaft scheint Weisen das, die zum Einsiedlerwald gehn. (66) Fehlt's an Wurzeln in den Klüften, im Gebirg an Wasserfällen. Bäumen, saft'ge Früchte bietend, Stengeln, Bast zum Kleide gebend? Dass du magst ein Antlitz ansehn, das von Huld dir keine Spur zeigt, Und ob kümmerlicher Gabe stolz die Augenbrau'n emporzieht! (67)

> > Sind die von Gangā's Flutgeträufel kühlen, Von Genien bewohnten Felsengrotten Des Himawan untergegangen etwa, Dass Menschen ehrlos fremde Bissen suchen? (68)

Wenn der metallreiche Meru, vom Feuer am Ende der Welt getroffen (Boehtl. liest nihatah für dalitah), zusammenstürzt; wenn die Meere, die Behausungen zahlreicher Makara und Haie, austrocknen; wenn die Erde, die doch von Bergen als Füssen getragen wird, ihr Ende erreicht: wie kann da noch viel vom Körper die Rede sein, der ebenso unstät ist wie die Ohrenspitzen eines Elefantenkalbes? (69)

Wann, o Çiva, werde ich, einsam lebend, ohne irgend ein Verlangen, innerlich beruhigt,

Kadā Śambho bhavisvāmi karmanirmülanaksamah? (70) Prāptāh śrivah sakalakāmadughās tatah kim? Dattam padam śirasi vidvisatām tatah kim? Sammānitāh pranavino vibhavais tatah kim? 5 Kalpam sthitam tanubhrtam tanubhis tatah kim? (71) Jīrņā kanthā tatah kim, sitam amalapatam pattavastram tatah kim? Ekā bhārvā tatah kim. bahugunagunitā kotir ekā tatah kim? karituragavarair Ekah śrāntas tatah kim. āvrto vā tatah kim? Bhaktam bhuktam tatah kim. kadaśanam athavā vāsarānte tatah kim? (72) Bhaktir Bhave, maranajanmabhayam hrdistham, 10 Sneho na bandhuşu, na manmathajā vikārāh, Samsargadoşarahitā vijanā vanāntā, Vairāgyam asti, kim atah param arthanīyam? (73) Tasmād anantam ajaram paramam vikāsi 15 Tad brahma cintaya, kim ebhir asadvikalpaih, Yasyānuşangina ime bhuvanādhipatya-Bhogādayah krpanalokamatā bhavanti. (74) Pātālam āviśasi, vāsi nabho vilanghva, Dinmandalam bhramasi manasa capalena. 20 Bhrantvapi jatu vimalam katham atmaninam Tad brahma na smarasi nirvrtim eşi yena? (75)

die Hand als Trinkschale brauchend, in das Gewand der Himmelsgegenden gekleidet, imstande sein alle Werke in mir auszurotten (d. i. in vollständigem Quietismus zu verharren)? (70)

Erlangte man auch Glücksgüter, die alle Wünsche erfüllten, was hätte man davon? Setzte man auch den Fuss auf der Feinde Haupt, was hätte man davon? Beschenkte man auch seine Lieblinge mit Reichtümern, was hätte man davon? Erhielten sich auch die Leiber der Menschen tausend Weltalter, was hätte man davon? (71)

Ist es nicht gleich, ob man ein zerlumptes Bettlergewand oder ein weisses Musselinkleid von reinem Zeuge trägt? Ob man nur eine Gattin oder viele Millionen hat? Ob man allein müde wird oder von prächtigen Elefanten und Pferden umgeben? Ob man Reis isst oder schlechte Nahrung am Schlusse des Tages? (72)

Liebe zu Çiva, im Herzen Furcht vor Tod und Wiedergeburt, keine Anhänglichkeit an die Verwandten, keine Liebesregungen und menschenleere Wälder, frei von den Uebeln, die der Verkehr mit Menschen erzeugt; vollkommene Gleichgültigkeit gegen die Welt ist da, was soll man noch mehr wünschen? (73)

Darum richte deine Gedanken auf jenes unendliche, nicht alternde, höchste, sich entfaltende Brahman (was nützt dir diese in Wirklichkeit nicht vorhandene Mannigfaltigkeit?), aus dem sich vieles andere ergiebt, was von erbärmlichen Wichten hoch angeschlagen wird, wie z. B. der Genuss an der Herrschaft über die Erde. (74)

Wegen deiner Unbeständigkeit begiebst du dich, o Herz, hinab in die Unterwelt, erhebst dich hinauf gen Himmel, durchstreichst alle Weltgegenden. Woher kommt es, dass du bei all deinem Umherwandern niemals des reinen, in dir selbst ruhenden (Boehtl. liest ātmalīnam) Brahman's gedenkst, durch welches du zur inneren Zufriedenheit gelangen würdest? (75)

Rātrih saiva punah sa eva divaso Dhāvantv udvaminas tathaiva nibhrta-Vyāpāraih punaruktabhuktavisayair Samsārena kadarthitāh katham aho

matvā budhā jantavo prārabdhatattatkrivāh. evamvidhenāmunā mohān na lajjāmahe? (76)

Mahī ramyā śayyā, 5 Vitānam cākāśam, Sphuraddīpas candro. Sukham śantah śete

10

15

vipulam upadhānam bhujalatā, vyajanam anukūlo 'yam anilah, virativanitāsangamuditah munir atanubhūtir nṛpa iva. (77)

· Brahmendrādimarudganāms trnaganān Yatsvādād virasā bhavanti vibhavās Bodhah ko'pi sa eka eva paramo Bhoh sādho ksanabhangure taditare Kim vedaih, smrtibhih, purānapathanaih, Svargagrāmakutīnivāsaphaladaih Muktvaikam bhavaduhkhabhāraracanā-

trailokyarājyādayah, nitvodito irmbhate. bhoge ratim mā krthāh. (78) śāstrair mahāvistaraih. karmakriyāvibhramaih? vidhvamsikālānalam śesa vanigyrttayah. (79) sthāyinī yauvanaśrīr,

vibhramā bhogapūgāh,

yatra sthito manyate,

Svātmānandapadapraveśakalanam Āvuh kallolalolam, Arthāh samkalpakalpā,

katipavadivasaghanasamayatadid-

Die unvernünftigen Menschen wähnen, es sei dieselbe Nacht und derselbe Tag wieder da, und laufen, da sie im stillen dieses und jenes Geschäft unternommen haben, auf dieselbe Weise sich abmühend, hin und her. Wie kommt es doch, o weh, dass wir, durch jenes ob der Beschäftigungen, bei denen die Sinnenwelt abermals genossen wird, auf solche Art sich gestaltende Leben geplagt, uns des Unverstandes nicht schämen? (76) Der Erde Bett empfängt des Büssers Leib; Die Winde fächeln angenehme Kühle. Es ruht sein Haupt auf seiner Arme Pfühle. Als Baldachin schirmt ihn des Himmels Zelt,

Entsagung liegt am Herzen ihm als Weib. Des Mondes Strahlen leuchten ihm als Ker-So schlummert er gleich einem Herrn der Welt, zen.

Doch Friede wohnt in seinem lautern Herzen. (77)

Es giebt eine Erkenntnis, die allein die höchste ist und die, wenn sie von selbst aufgegangen ist, sich weiter entfaltet. Wer sich in dieser Erkenntnis befindet, der achtet Brahman und die Schar der andern Götter mit Indra an der Spitze einem Grashaufen gleich; wer sie gekostet hat, dem erscheint alle Macht, wie die Herrschaft über die Dreiwelt und dergleichen, geschmacklos. Finde, o Bester, keinen Gefallen an einem andern schnell vorübergehenden Genuss. (78)

Was nützen uns die Veden? Was die Gesetzbücher? Was das Lesen der Purāņa? Was die dickleibigen wissenschaftlichen Bücher? Was das bunte Gewirre von Werken und heiligen Handlungen, das uns als Lohn ein Plätzchen in einer Hütte eines Dorfes im Himmel verspricht? Nur eines nehme ich aus, das alles zerstörende Feuer am Ende der Welt, welches das künstliche Gebilde der Schmerzensbürde des Daseins wegfegt und unserer Seele den Eingang in die Stätte der höchsten Wonne (das Brahman) verschafft: alles andere ist nur Schacher. (79)

Das Leben ist unstät wie eine Welle, der Jugend Herrlichkeit währt nur wenige Tage, die Reichtümer kommen und gehen wie die Gedanken, die grosse Schar der Sinnesgenüsse ist wie das Zucken der Blitze in der Regenzeit, und wenn euch die Geliebte um-

Kanthāślesopagūdham tad api ca na ciram vat privābhih pranītam. bhavata bhavabhayambhodhiparam taritum. (80) Brahmany āsaktacittā Brahmāndamandalīmātram kim lobhāya manasvinah? Śapharisphuritenābdheh ksubdhatā jātu jāvate. (81) Yadāsīd ajnānam smaratimirasamcārajanitam, 5 Tadā drstam nārīmayam idam asesam jagad api. Idanim asmākam patutaravivekānjanajusām Samībhūtā drstis tribhuyanam api brahma manute. (82) Ramvāś candramarīcavas, trnavatī ramvā vanāntasthalī, Ramyam sādhusamāgamodbhavasukham. kāvvesu ramvāh kathāh, 10 ramyam priyāyā mukham. Kopopāhitabāspabindutaralam Sarvam ramyam, anityatām upagate citte na kimcit punah. (83) Bhīksāśī janamadhvasangarahitah svāvattacestah sadā Dānādānaviraktamārganiratah

15 Rathvākīrnavisīrnajīrnavasanair Nirmāno nirahamkrtiķ śamasudhā-Mātar medini, tāta māruta, sakhe Bhrātar vyoma, nibaddha esa bhavatām Yuşmatsangavasopajātasukrtod-20 Jňanapastasamastamohamahima

kaścit tapasvī sthitah āsvūtakanthādharo bhogaikabaddhasprhah. (84) jyotih, subandho jala, antyah pranamanjalih. rekasphurannirmalalīye pare brahmaņi. (85)

schlingt und ans Herz drückt, so dauert auch dieses nicht lange: heftet euren Sinn auf das Brahman, damit ihr über ein Meer von Gefahren, die Welt, hinübergelanget. (80)

Der Weltlust sollt' es glücken, Den Weisen zu berücken?

Türmt sich des Meeres Welle Vom Sprunge der Sardelle? (81)

Als uns umgab Unwisssenheit verliebter Finsternisse, War in Gestalt des Weibes uns die ganze Welt erschienen. Nun unser Aug' erhellet ist von bessrer Einsicht Salben, Erkennt der einsgewordne Blick die ganze Welt als Brahma. (82)

Reizend sind des lichten Mondes Strahlen, Reizend ist im Wald der grüne Platz, Reizend ist's, mit guten Menschen leben, Reizend ist der Dichtung reicher Schatz;

Reizend ist der Herzgeliebten Antlitz, Wenn des Zornes Thrän' im Aug' ihr steht; Doch der Reiz ist hin, wenn du erkannt hast, Wie dies alles rettungslos vergeht. (83)

Da steht ein Büsser, der sich von Almosen nährt und inmitten von Menschen keinen Umgang hat; sein Thun hängt stets von ihm selbst ab, er hat seine Freude daran, den Weg derer zu wandeln, die sich sowohl gegen das Geben als das Empfangen gleichgültig verhalten; er trägt einen Ueberwurf, den er sich aus zerfallenen alten Lappen, die man auf die Strasse warf, zusammengenäht hat; er verrät keinen Stolz und kein Selbstgefühl und hat sein Verlangen einzig auf den Genuss der nektarähnlichen Gemütsruhe gerichtet. (84)

Mein Bruder Himmel, meine Mutter Land, Und du, o Wasser, das mir anverwandt,

Euch neig' ich grüssend mich zum letzten Mal. Durch euren Umgang wurde mir hienieden Mein Vater Wind, mein Freund, o Sonnenstrahl: Der guten Werke reicher Schatz beschieden.

> Der Sinnentrug entwich vor hehrer Wahrheit, Und jetzt verein' ich mich des Weltgeists Klarheit. (85)

Yāvat svastham idam śarīram arujam, Yāvac cendriyaśaktir apratihatā, Āţmaśreyasi tāvad eva viduşā Samdīpte bhavane tu kūpakhananam 5 Nābhyastā bhuvi vādivṛndadamanī Khaḍgāgraiḥ karikumbhapīṭhadalanair Kāntākomalapallavādhararasaḥ Tārunyam gatam eva nisphalam aho

yāvaj jarā dūrato, yāvat kṣayo nāyuṣaḥ, kāryaḥ prayatno mahān. praty udyamaḥ kīdṛśaḥ? (86) vidyā vinītocitā, nākam na nītam yaśaḥ, pīto na candrodaye. śūnyālaye dīpavat. (87)

Jňānam satām mānamadādināśanam, 10 Keṣāmcid etan madamānakāraņam. Sthānam viviktam yaminām vimuktaye, Kāmāturāņām atikāmakāraņam. (88)

Kvacid vīņāvādaḥ, kvacid api ca hāheti ruditam. Kvacid vidvadgosthī, kvacid api surāmattakalahaḥ. 15 Kvacid ramyā rāmā, kvacid api jarājarjaratanur.

Na jāne samsārah kim amṛtamayah kim viṣamayah? (89) Jīrpā eva manorathāh svahṛdaye, yātam ca tad yauvanam, Hantāngeṣu gupāś ca vandhyaphalatām yātā gupajñair vinā. Kim yuktam? sahasābhyupaiti balayān Kālah krtānto 'ksamī.

20 Na dhyātam Smaraśāsanānghriyugalam, muktes tu nānyā gatih. (90) Tṛṣā śuṣyaty āsye pibati salilam svādu surabhi,

Weil noch unerkrankt der Leib ist, und das Alter ferne, Weil noch ungeschwächt die Sinne, kein Verfall des Lebens, Mühe für des Geistes Bestes eifrig sich der Weise; Spät ist es den Brunnen graben, wann das Haus in Brand steht. (86)

Nicht haben wir hier auf Erden die Gebildeten wohlanstehende Wissenschaft gelernt, die der Worthelden Schar im Zaum gehalten hätte; nicht haben wir unsern Ruhm zum Himmel erhoben durch Schwertspitzen, die das Stirnbein beim Elefanten gespalten hätten; nicht haben wir bei Mondesaufgang das Nass zarter Lippenknospen der Geliebten geschlürft: unsere Jugend ist, o weh, schon fruchtlos verstrichen, gleich einer Lampe in einem leeren Hause. (87)

Bei Guten vernichtet Wissen den Stolz, den Wahn und andere Untugenden; bei einigen dagegen bewirkt dasselbe gerade Wahn und Stolz: ein einsamer Ort führt diejenigen, die ihre Sinne zügeln, zur Erlösung; bei den von Liebe Gequälten dagegen erzeugt er eine heftige Leidenschaft. (88)

Hier hört man eine Laute klingen, und dort ertönt ein Klagewort; Hier unterhalten sich Gelehrte, und Streit Betrunkner schallt von dort; Sieh, wie man hier die schönsten Frauen, dort Körper, morsch vor Alter, trifft! Ich weiss nicht, ob die Welt aus Nektar gebildet wurde, ob aus Gift. (89)

Die Wünsche im Herzen haben sich abgenutzt, dahin ist, sieh, die Jugend der Glieder, und die Tugenden sind nutzlos geworden, da niemand da ist, sie anzuerkennen. Was ziemt sich jetzt? Plötzlich tritt der mächtige Gott der Zeit, der unbarmherzige Tod, heran; an das Füssepaar des Züchtigers des Liebesgottes (d. i. Çiva's) hat man nicht gedacht und doch giebt es keinen andern Weg zur Erlösung. (90)

Ksudhārtah sañ śālīn Pradipte kāmāgnau Pratīkāro vyādheh Snātvā Gāngaih payobhih 5 Dhyeve dhyanam nivojya ksitidharakuhara-Ātmārāmah phalāśī guruvacanaratas Duhkham moksve kadaham samakaracarane Śavvā śailaśilā grham giriguhā Sārangāh suhrdo nanu ksitiruhām 10 Yesām nairjharam ambu pānam ucitam Manye te parameśvarah śirasi yair sariti Haraśiraś-Satyām eva trilokī-Sadvrttim kalpavantvām vatavitapabhavair Ko 'yam vidvān vipattijvarajanitarujāvadi hi na bibhryāt 15 Vaktram vikseta duhsthe Udyānesu vicitrabhojanavidhis, Kaupīnāvaraņam suvastram amitam, Asannam maranam ca mangalasamam Tām Kāśīm parihrtya hanta vibudhair 20 Nāyam te samayo, rahasyam adhunā Sthitvā draksyasi, pālyate prabhur iti

kavalavati māmsādikalitān, sudrdhataram āślisvati vadhūm: sukham iti viparvasyati janah. (91) śucikusumaphalair arcavitvā vibho tvām grāvaśavvānisannah tvatprasādāt Smarāre pumsi sevasamuttham? (92) vastram tarūnām tvacah vrttih phalaih komalaih ratyai ca vidyānganā, baddho na sevānjalih. (93) cumbinīvicchatāvām valkalaih satphalais ca tīvaduhkhāsikānām sve kutumbe 'nukampām? tīvrātitīvram tapah, (94)bhiksatanam mandanam, yasyām samutpadyate, anvatra kim sthīvate? (95) nidrāti nātho, na hi dvāreşu yeşām vacah,

Wird der Mund vor Durst trocken, so trinkt man süsses, wohlriechendes Wasser; wird man vom Hunger gequält, so verschlingt man Reis mit Fleisch und anderer Zuthat; lodert das Feuer der Liebe auf, so schliesst man ein Weib fest in seine Arme: die Menschen sind der verkehrten Ansicht, dass es ein Glück sei, einer Krankheit durch Arzeneien entgegenzuarbeiten. (91)

Wann werde ich, nachdem ich zuvor im Wasser der Gangā mich gebadet, dich, o Çiva, mit reinen Blumen und Früchten geehrt und die Gedanken auf den zu Denkenden gerichtet haben werde, in einer Berghöhle auf einem Felsenlager sitzend, an mir selbst mich ergötzend, Früchte verzehrend und an des Lehrers Worten Gefallen findend, durch deine Gnade, o Feind des Liebesgottes, abstreifen die Leiden, die hervorgehen aus dem Dienst für einen Menschen, der nur ebensoviele Hände und Füsse wie ich hat? (92)

Die einen Felsblock zum Lager, eine Höhle im Berge zum Hause, Baumrinde zu Kleidern, Gazellen zu Freunden, zarte Früchte von Bäumen zur Nahrung, Wasser aus Giessbächen zum behaglichen Trank und für den Liebesgenuss die Wissenschaft zum Weibe haben, die sind, wie ich meine, vornehme Herren, da sie nicht im Dienst ehrerbietig die Hände über dem Kopfe zusammenzulegen brauchen. (93)

Warum meiden Weise Kāçī (Benares) und wohnen an einem andern Orte, da doch in den Lustgärten von Kāçī es mannigfache Arten zu speisen giebt, da dort die allerstrengsten Kasteiungen geübt werden, ein Schurz um die Lenden ein schönes Gewand vertritt, das Betteln ein unvergleichlicher Schmuck ist und der bevorstehende Tod zu einem wahren glückverheissenden Ereignis wird? (95)

'Dies ist nicht der geeignete Zeitpunkt für dich! Ich sage dir etwas im Vertrauen: jetzt schläft der Herr; nicht wirst du ihn zu Gesicht bekommen, auch wenn du bliebest;

Cetas tān apahāya yāhi bhavanam Nirdauvārikanirdayoktiparusam Privasakhi vipaddandapranta-Paricavacalaccittam cakre 5 Mrdam iva balāt pindīkrtva

Bhramayati mano,

devasya viśveśitur nihsīmaśarmapradam. (96) prapātaparamparānidhāya vidhih khalah

pragalbhakulālavad kim atra vidhāsvati. (97)

Maheśvare vā jagatām adhīśvare Janārdane vā jagadantarātmani Na vastubhedapratipattir asti me,

Tathāpi bhaktis tarunenduśekhare. (98) 10

no janimah

Re Kandarpa, karam kadarthayasi kim Rere kokila, komalaih kalaravaih Mugdhe, snigdhavidagdhamugdhamadhurair lolaih katākşair alam! Cetah samprati candracūdacarana-

15 Kaupīnam satakhandajarjarataram Naiścintyam sukhasādhyabhaiksam aśanam Svatantryena nirankuśam viharanam Sthairvam vogamahotsave 'pi ca vadi, Bhogā bhanguravrttayo bahuvidhās

20 Tat kasyeha krte paribhramatha? re

kodandatamkāritai? kim tvam vrthā jalpasi? dhyānāmrte vartate. (99) kanthā punas tādrśī śavya śmaśane vane svāntam praśāntam sadā trailokvarājvena kim? (100) tair eva cāyam bhavas, lokāh krtam cestitaih.

ich halte Wache beim Gebieter.' An deren Pforten solche Rede gesprochen wird, die meide, o Herz, und begieb dich in die Wohnung des Gottes, der Herr über alles ist: dort kennt man keine unbarmherzigen, rauhen Reden von Thürhütern, das Haus verleiht dir grenzenloses Glück. (96)

Unser Herz, das innerlich zittert, weil ihm die lange Reihe von Stürzen von des Stockes Spitze — die Unglücksfälle lieber Freunde — wohlbekannt ist, wird vom bösen Schicksal auf eine Scheibe gesteckt, wie Lehm in einen Klumpen verwandelt und von ihm wie von einem tüchtigen Töpfer in die Runde gedreht. Was das Schicksal daraus machen wird, wissen wir nicht. (97)

Ich erkenne keinen wesentlichen Unterschied an zwischen Civa, dem Oberherrn der Welten, und Vishnu, der Weltseele, dennoch verehre ich gläubig den Gott, der den jungen Mond als Diadem auf dem Haupte trägt. (98)

Gott der Liebe, warum plagst du Schönste, lass die süssen, schlauen Deine Hand mit Pfeil und Bogen? Seitenblicke, die mich grüssen! Kokila, mich rühren nimmer Andachtsvoll ruh' ich vor Siwas Süssesten Gesanges Wogen! Nektargleichen Lotusfüssen! (99)

Was liegt uns an der Herrschaft über die Dreiwelt, wenn wir einen in hundert Fetzen herabhängenden Schurz und ein eben solches Gewand haben, wenn uns keine Sorgen drücken, wenn leicht zu erhaltende Almosen unsere Speise bilden, wenn wir ein Lager auf der Leichenstätte oder im Walde finden, wenn wir ungehemmt nach eigenem Belieben lustwandeln können, wenn das Gemüt stets ruhig ist und wenn wir ausharren beim grossen Feste der Versenkung des Geistes? (100)

Die mannigfachen Genüsse sind vergänglicher Art und nur durch sie besteht diese Welt. Wozu also irret ihr, o Leute, hier herum? Lasset ab von eurem Treiben!

Āśāpāśaśatopaśāntiviśadam Kāmyotpattivaśe svadhāmani, yadi Dhanyānām girikandaresu vasatām Ānandāśrukanān pibanti śakunā Asmākam tu manorathoparacita-5 Krīdākānanakelikautukajuşām Āghrātam maranena janma, jarayā Samtoso dhanalipsayā, śamasukham Lokair matsaribhir gunā, vanabhuvo Asthairyena dhrtir jagaty apahrtā; 10 Adhivyādhiśatair janasya vividhair

Laksmīr yatra patanti tatra vivrta-Jātam jātam avasyam āsu vivasam Tat kim nāma nirankuśena vidhinā 15 Krcchrenamedhvamadhve

Kāntāviśleşaduhkha-Vāmāksīnām avajňā-Samsāre re manusvā nivamitatanubhih vvatikaravisamo vihasitavasatir

van nirmitam susthitam? (104) sthīvate garbhavāse. vauvane copabhogah, vrddhabhavo 'py asadhuh. vadata yadi sukham svalpam apy asti kimcit. (105)

cetah samādhīyatām

prāsādavāpītata-

śraddheyam asmadyacah. (101)

jyotih param dhyayatam

nihśankam anke sthitah.

vidyuccalam yauvanam,

vvālair, nrpā durjanair,

ārogyam unmūlyate,

dvārā iva vyāpadah,

mrtyuh karoty ātmasāt,

praudhānganāvibhramaih,

grastam na kim kena vā? (103)

āyuh param kşīyate. (102)

Verdienen unsere Worte Glauben, so richtet den durch das Schwinden der Hunderte von Hoffnungsbanden geläuterten Geist auf seine Wohnstätte, in deren Macht es steht, dass das Erwünschte sich erfüllt. (101)

Vögel sitzen furchtlos auf dem Schösse der Glücklichen, die, in Bergeshöhlen wohnend, mit ihren Gedanken in das höchste Licht (das Brahman) sich vertieft haben, und schlürfen die durch die höchste Wonne erzeugten Thränentropfen; uns dagegen schwindet nur das Leben dahin im Genuss von Palästen, Teichufern, Lusthainen, Spielen und Festlichkeiten, die die Phantasie uns vorzaubert. (102)

> Der Tod hält küssend die Geburt umfangen, Zum Alter eilet blitzesschnell die Jugend; Des Waldes Bäume bergen gift'ge Schlangen, Die Habgier zehrt das Glück, und Neid die Tugend; Den Frieden raubt uns üpp'ger Mädchen Werben, In Kleinmut schwindet unsre Festigkeit; Der Bösen Rat stürzt Fürsten ins Verderben: Denn alles ist dem Untergang geweiht. (103)

Hunderte von Sorgen und Krankheiten mannigfacher Art untergraben die Gesundheit des Menschen; wo das Glück weilt, da stürzt das Unglück herein, als wenn ihm das Thor geöffnet worden wäre; alles was geboren wird, es mag wollen oder nicht, eignet der Tod sich rasch und unvermeidlich zu: was wohl hat demnach Bestand von allem dem, was der vollkommen unabhängige Schöpfer geschaffen hat? (104)

In des Mutterleibes unreiner Behausung wohnen wir in Pein mit gefesseltem Körper; im Jünglingsalter wird uns der Genuss verkümmert, indem wir mit Schmerzen über die Trennung von der Geliebten zu schaffen haben; auch das Greisenalter ist abscheulich. da es der Gegenstand des verächtlichen Gelächters der Schönäugigen ist. Nun sagt mir, o Leute, ob es in der Welt irgend eine, wenn auch noch so geringe, Freude giebt? (105) Āyur varşasatam nṛṇām parimitam, Tasyārdhasya parasya cārdham aparam Seṣam vyādhiviyogaduḥkhasahitam Jīve vāritarangacancalatare

Brahmajñānavivekino 'maladhiyah kurvanty aho duşka Yan muñcanty upabhogabhāñjy api dhanāny ekāntato niḥspṛhāḥ. Na prāptāni purā na samprati na ca prāptau dṛḍhaḥ pra Vānchāmātraparigrahāny api pari- tyaktum na śaktā va

rātrau tadardham gatam, bālatvavrddhatvayoh, sevādibhir nīyate. saukhyam kutah prāninām?(106) kurvanty aho duşkaram ekāntato nihsprhāh. prāptau drdhah pratyayo tyaktum na śaktā vayam. (107)

Vyāghrīva tisthati jarā paritarjayantī, Rogāś ca śatrava iva praharanti deham, Āyuḥ parisravati bhinnaghatād ivāmbho, Lokas tathāpy ahitam ācaratīti citram. (108)

Sadā yogābhyāsa-Avicchinnā maitrī Priyāṇām ālāpair Saniḥśvāsāmodaiḥ

10

15

vyasanarasayor ātmamanasor sphurati; yaminas tasya kim u taih adharamadhubhir vaktravidhubhih sakucakalaśāślesasurataih? (109)

Jātah kūrmah sa ekah Ślāghyam janma dhruvasya

pṛthu bhuvanabharāyārpitam yena pṛṣṭham. bhramati nivamitam yatra tejasvi cakram.

Dein Dasein ist auf hundert Jahr' bemessen.

Die eine Hälfte flieht in dunkler Nacht.

Der andern Hälfte Hälfte wird indessen

In Kindheit und in Alter zugebracht.

Den Rest musst du in Dienst und Elend leben;

Es harren Trennung, Schmerz und Krankheit dein.

So flieht das Dasein wie der Welle Beben:

Wie könnten da die Menschen glücklich sein? (106)

Wenn Männer reines Geistes, die durch die Erkenntnis des Brahman die richtige Einsicht gewonnen haben, ihren Reichtum, obgleich er ihnen zum Genuss verhilft, aufgeben und allen Gelüsten vollständig entsagen, so vollbringen sie fürwahr ein schweres Werk; wir dagegen sind nicht imstande einen Reichtum fahren zu lassen, den wir weder früher besessen haben, noch im Augenblick besitzen und auf dessen künftigen Besitz wir auch nicht mit Sicherheit bauen können, ja nicht einmal einen solchen Reichtum, der nur insofern, als wir ihn uns wünschen, unser heissen kann. (107)

Gleich einem Tiger, grausam mörderisch, Das Alter droht!

Wie Wasser aus zerbrochnem Kruge rinnt Das Leben hin!

Gleich einer Feindesschar stürmt auf uns Der Krankheit Not! [ein Und doch, o Wunder, bessert nicht die Welt Den argen Sinn! (108)

Stets tritt bei dem, der seine Sinne bändigt, eine ununterbrochene Freundschaft zwischen Geist und Herz zutage, wenn diese Gefallen daran finden Andachtsübungen fleissig obzuliegen. Was macht sich dann ein solcher aus einem Gespräche mit geliebten Mädchen, aus dem Honig ihrer Lippen, aus ihrem Antlitzmonde, aus dem Wohlgeruch ihres Atems, aus dem Umfangen ihres Busens und aus dem Liebesgenuss? (109)

Nur eine solche Schildkröte wurde geboren, die ihren breiten Rücken der Last der Erde hingab; zu preisen ist das Dasein des Polarsterns, um den der glänzende

Samjātavyarthapakṣāh parahitakaranenopariştan na cadho. Brahmāndodumbarāntar maśakavad apare jantavo jätanastäh. (110) prottungapinastana-Unmīlattrivalītarangavalayā Dvandvenodvatacakravākamithunā vaktrāmbujodbhāsinī Kantakaradhara nadiyam abhitah krūrāśayā, nesvate 5 Samsārārnavamajjanam yadi, janā, dūrāt parityajyatām. (111) Iha hi madhuragītam, nrtyam etad, raso 'yam, Sphurati parimalo 'sau, sparśa esa stanānām, Iti hataparamārthair indriyair bhrāmyamānah Svahitakaranadaksaih pañcabhir vañcito 'si. (112) Gātram samkucitam, gatir vigalitā, bhraștă ca dantăvalir, 10 Drstir nasyati, vardhate badhiratā, vaktram ca lālāyate, Vākyam nādriyate ca bāndhavajano, bhāryā na śuśrūsate Hā kaştam puruşasya jīrņavayasah, putro 'py amitrāyate. (113) Kşanam bālo bhūtvā kşanam api yuvā kāmarasikah Ksanam vittair hīnah ksanam api ca sampūrnavibhavah 15 Jarājīrņair angair nata iva valīmanditatanur Narah samsārānte viśati yamadhānījavanikām. (114) Praśantaśastrarthavicaracapalam

Kreis der Gestirne, an ihn gekettet, kreist; jene, denen die Flügel vergeblich gewachsen waren (d. i. die Berge), stehen, weil sie der anderen Wohl beförderten, hoch über, nicht unter der Erde; alle übrigen Geschöpfe entstanden und verschwanden alsbald wieder in der Welt, wie die Mücken im Feigenbaume. (110)

Dieser Fluss vor uns, der die Gestalt der Geliebten annahm — die an ihrem Leibe sich zeigenden drei Falten sind seine Wellenringe, ihre hohen und vollen Brüste stellen das auf ihm schwimmende Cakravāka-Pärchen dar, ihr Antlitz ist die ihm Glanz verleihende Wasserrose — dieser Fluss birgt schreckliche Ungeheuer (Absichten). Wollt ihr, o Leutchen, nicht in das brausende Meer des Lebens stürzen, so meidet diesen Fluss schon von fern. (111)

'Hier giebt es ja einen lieblichen Gesang zu hören, dort einem Tanz zuzusehen, da etwas zu kosten, hier erhebt sich ein Wohlgeruch, dort bietet sich ein Busen zur Berührung dar,' so sprachen zu dir die fünf Sinne, denen die Erkenntnis der höchsten Wahrheit abgeht und die nur geschickt sind, das zu thun, was ihnen frommt, trieben dich hierhin und dorthin und führten dich schliesslich an. (112)

Der Körper ist zusammengeschrumpft, der Gang unsicher, die Reihe der Zähne ausgefallen, das Gesicht schwindet, die Harthörigkeit nimmt zu, der Mund kann den Speichel nicht mehr halten, die Angehörigen achten nicht mehr auf die Rede, die Frau gehorcht nicht. O weh über das Missgeschick des altgewordenen Mannes! Selbst der eigene Sohn benimmt sich gegen ihn wie ein Feind. (113)

Dem Bühnenhelden gleicht der Mann: Ein Weilchen ist er arm an Geld,
Ein Weilchen ist er Knabe. Ein Weilchen reich an Habe:
Ein Weilchen ist er Jüngling dann,
Betritt den Pfad des Gatten. Zieht er ins Reich der Schatten. (114)
Mein Herz, dessen Unruhe bei dem Nachdenken über den Sinn der Lehrbücher

Nivṛttanānārasakāvyakautukam Nirastaniḥśeṣavikalpaviplavam Prapattum anvicchati Śūlinam manaḥ. (115)

Bhoge rogabhayam, kule cyutibhayam, 5 Māne dainyabhayam, bale ripubhayam, Śāstre vādibhayam, guņe khalabhayam, Sarvam vastu bhayānvitam bhuvi nṛṇām,

vitte nṛpālād bhayam, rūpe taruṇyā bhayam, kāye kṛtāntād bhayam. vairāgyam evābhayam. (116)

Iti śrīmadbhartrhariviracitam Vairāgyaśatakam samāptam.

Samāptam ca śatakatrayam.

10 Vairāgye samcaraty eko, Śrngāre ramate kaścid, nītau bhramati cāparaḥ, bhuvi bhedāḥ parasparam.

sich gelegt hat, dessen Interesse an Dichtwerken jeglicher Gattung geschwunden und in dem die Drangsal aller Zweifel gehoben ist, sucht Zuflucht bei Çiva. (115)

Beim Genuss ist Gefahr vor Krankheit, bei hohem Geschlecht Gefahr vor Fall, bei Vermögen Gefahr vor dem Fürsten, bei hohem Ansehen Gefahr vor Erniedrigung, bei Macht Gefahr vor Feinden, bei schöner Gestalt Gefahr vor einer zarten Jungfrau, bei Gelehrsamkeit Gefahr vor Worthelden, bei Vorzügen Gefahr vor bösen Menschen, beim Körper Gefahr vor dem Todesgott: jedes Ding auf Erden ist mit Gefahr verbunden, nur der Menschen völlige Gleichgültigkeit gegen alles ist frei von aller Gefahr. (116)

Der lebt geistlich, entsagt allem; Jener taumelt im Weltgewühl; Dieser weiht sich dem Dienst Amors: Mannigfach ist der Menschen Sinn.

## Śrīḥ! Kumārasambhavam.

Mātāpitrbhyām jagato Sadyo daksinadrkpātanamo vāmārdhajānaye samkucadvāmadrstaye!

5

Antarāyatimiropaśāntaye Śāntapāvanam acintyavaibhavam Tam naram vapuşi kuñjaram mukhe Manmahe kimapi tundilam mahah.

Saranam karavāņi sarmadam te

10

15

Caranam Vāņi carācaropajīvyam;

Karunāmasrnaih katāksapātaih

Kuru mām amba krtārthasārthavāham.

Ihānvayamukhenaiva

sarvam vyākhyāyate mayā,

Nāmūlam likhyate kimcin,

nānapeksitam ucyate.

Bhāratī Kālidāsasya

durvyākhyāvisamūrchitā,

Esā Samjīvinī vyākhyā

tām advojjīvavisvati.

Tatrabhavān Kālidāsah Kumārasambhavam kāvyam cikīrsuh 'āśīr namaskriyā vastunirdeśo vāpi tanmukham' iti śāstrāt kāvyādau vaksyamāņārthānuguņam vastu nirdiśati:

20

Asty uttarasyām diśi devatātmā Himālayo nāma nagādhirājah Pūrvāparau toyanidhī vagāhya Sthitah pṛthivyā iva mānadandah —

Astīti || uttarasyām diśi | anenāsya devabhūmitvam sūcyate | deva-25 tātmādhisthātā yasya saḥ | etenāsya vaksyamāņamenakāpariņayapārvatījananādicetanavyavahārayogyatvasiddhiḥ | himasyālayaḥ sthānam iti Himālayo nāma Himālaya iti prasiddhaḥ | adhiko rājādhirājaḥ || 'rājāhaḥsakhibhyas ţac' ||

> The birth of the war-god. Canto first. Umá's nativity.

Far in the north Himálaya, lifting high His towery summits till they cleave the sky, Spans the wide land from east to western sea, Lord of the hills, instinct with deity. na gacchantīti nagā acalās teṣām adhirājo nagādhirājo 'sti | kathambhūtah | pūrvāparau prācyapaścimau toyanidhī samudrau vagāhya praviśya | ata eva pṛthivyā bhūmer mānam hastādinā paricchedah || bhāve lyut || tasya danḍah | yadvā mīyate 'neneti mānam || karaņe lyut || sa cāsau danḍaś ca sa iva 5 sthitah | āyāmaparicchedakadanḍa iva sthita ity arthah | pūrvāparasāgarāvagāhitvam cāsya Himālayasyāsty eva | uktam ca Brahmānḍapurāņe: 'Kailāso Himavāmś caiva dakṣiņe varṣaparvatau | pūrvapaścimagāv etāv arṇavāntar upasthitau' || atra Himācalasyobhayābdhivyāptisāmyān mānadanḍatvenotprekṣanād utprekṣālamkārah | 'prakṛte 'prakṛtaguṇakriyādisambandhād aprakṛtatvena prayeṇa vṛttam Upajātih | kvacid Indravajropendravajre ca | tallakṣaṇam tu: 'syād Indravajrā yadi tau jagau gah | Upendravajrā jatajās tato gau | anantarodīritalakṣmabhājau pādau yadīyāv Upajātayas tāh' iti.

Itahparam şodasabhih slokair Himādrim varņayati | tatra nagādhirājatvam 15 nirvodhum āha:

Yam sarvasailāh parikalpya vatsam Merau sthite dogdhari dohadakse Bhāsvanti ratnāni mahausadhīs ca Pṛthūpadistām duduhur dharitrīm —

20 Yam iti || sarve ca te śailaś ca sarvaśailāḥ || 'pūrvakālaikasarvajaratpurānanavakevalāh samānādhikaranena' iti samāsah || vam Himālavam vatsam parikalpya vidhāya dohadakse dohanasamarthe Merau dogdhari sthite sati || 'yasya ca bhavena bhavalaksanam' iti saptamī || Prthūpadistām Prthunā Vainyenopadistām īdrktayā pradaršitām dharitrīm | gorūpadharām iti šesah | 25 'gaur bhūtvā tu vasundharā' iti Visnupurānāt || 'akathitam ca' iti karmatvam || bhāsvanti ca bhāsvatyaś ca bhāsvanti dyutimanti | oşadhiviśeşanam caitat || 'napumsakam anapumsakena'ityādinā napumsakaikaśeṣaḥ || ratnāni maṇīñ jātiśresthayastūni ca | 'ratnam śresthe manāv api' iti Viśvah || 'jātau jātau vad utkrstam tad ratnam iti kathvate' iti Yādavah || mahausadhīś ca samij-30 vanīprabhrtīś ca | kṣīratvena pariṇatā iti śeṣaḥ | 'tāḥ kṣīrapariṇāminīḥ' iti Vișpupurăpăt || duduhuh || 'duhiyāci' ityādinā dvikarmakatvam || atra prayojakatve 'pi śailānām 'pañcabhir halaih karsati grāmam grāmanīh' itivat tatsamarthācaraṇāt kartrtvena vyapadeśaḥ | duheḥ svaritettve 'py akartrabhiprāyavivakṣāyām parasmaipadam | atrārthe pramāņam: 'gaur bhūmir acalāh 35 sarve kartāro 'tra pavāmsi ca | osadhvaś caiva bhāsvanti ratnāni vividhāni ca | vatsaś ca Himavān āsīd dogdhā Merur mahāgirih'iti || etena vatsasya mātuh premāspadatyād asya sāragrāhitvam gamyate | tathā cāsya nagasya ratnaviśeşabhoktrtvān nagādhirājatvam yuktam iti bhāvah || atra Himavad-

> For him, when Prithu ruled in days of old The rich earth, teeming with her gems and gold, The vassal hills and Meru drained her breast, To deck Himálaya, for they loved him best; And earth, the mother, gave her store to fill With herbs and sparkling ores the royal hill.

varnanasya prakṛtatvāt tadgatauṣadhiratnānām dvayānām api prakṛtatvāt teṣām dohanakriyārūpasamānadharmasambandhād aupamyasya gamyatvāt kevalaprākaranikaviṣayas tulyayogitā nāmālamkārah | tad uktam: 'prastutānām tathānyeṣām kevalam tulyadharmatah | aupamyam gamyate yatra sā matā tulyayogitā' | 5 na cātra rūpakapariṇāmādyalamkāraśankā kāryā teṣām āropahetutvāt | himahemācalādiṣu vatsatvadogdhṛtvādīnām āgamasiddhatvenānāropyamānatvād iti.

Nanu himadoşadūşitasya tasyātyantam anabhigamyatvāc chvitriņa iva sarvam api saubhāgyam viphalam ity āśankyāha:

Anantaratnaprabhavasya yasya Himam na saubhāgyavilopi jātam — Eko hi doşo guņasamnipāte Nimajjatīndoh kiraņeşv ivānkah —

10

25

Ananteti || prabhavaty asmād iti prabhavah kāraņam | anantānām aparimitānām ratnānām śreṣṭhavastūnām prabhavasya yasya Himādrer himam ||
15 kartr || subhagasya bhāvaḥ saubhāgyam || 'hṛdbhagasindhvante pūrvapadasya ca' ity ubhayapadavṛddhiḥ || tad vilumpatīti saubhāgyavilopi saundaryavighātakam na jātam nābhūt | tathā hi | eko doṣo guṇasamnipāta indoḥ kiraṇeṣv aṅka iva nimajjati | antarlīyata ity arthaḥ | na hi svalpo doṣo 'mitaguṇābhibhāvaka eva kimtu kaścid indukalaṅkādivad guṇair
20 abhibhūyate | anyathā sarvaramyavastuhāniprasaṅgād iti bhāvaḥ | atropamānuprāṇito 'rthāntaranyāsālaṅkāraḥ | tallakṣaṇaṁ tu: 'jñeyaḥ so 'rthāntaranyāso vastu prastutya kimcana | tatsādhanasamarthasya nyāso yo 'nyasya vastunaḥ' iti Daṇḍī.

Yas cāpsarovibhramamandanānām Sampādayitrīm sikharair bibharti Balāhakacchedavibhaktarāgām Akālasandhyām iva dhātumattām —

Āmekhalam samcaratām ghanānām Chāyām adhaḥsānugatām niṣevya

Proud mountain-king! his diadem of snow Dims not the beauty of his gems below. For who can gaze upon the moon, and dare To mark one spot less brightly glorious there? Who, 'mid a thousand virtues, dares to blame One shade of weakness in a hero's fame?

Oft, when the gleamings of his mountain brass Flash through the clouds and tint them as they pass, Those glories mock the hues of closing day, And heaven's bright wantons hail their hour of play; Try, ere the time, the magic of their glance, And deck their beauty for the twilight dance.

Dear to the sylphs are the cool shadows thrown By dark clouds wandering round the mountain's zone, Udvejitā vṛṣṭibhir āśrayante Śṛṅgāṇi yasyātapavanti Siddhāh —

Padam tuşārasrutidhautaraktam Yasmin nadrstvāpi hatadvipānām 5 Vidanti mārgam nakharandhramuktair Muktāphalaih kesarinām Kirātāh —

Nyastākṣarā dhāturasena yatra Bhūrjatvacah kuñjarabinduśoṇāh Vrajanti Vidyādharasundarīṇām 10 Anangalekhakriyayopayogam —

> Yah pürayan kicakarandhrabhāgān Darīmukhotthena samīraņena Udgāsyatām icchati Kimnarāṇām Tānapradāvitvam ivopagantum —

15 Kapolakandüh karibhir vinetum Vighattitänäm saraladrumänäm Yatra srutakşirataya prasütah Sanüni gandhah surabhikaroti —

Till frightened by the storm and rain they seek Eternal sunshine on each loftier peak.

Far spread the wilds where eager hunters roam, Tracking the lion to his dreary home.

For though the melting snow has washed away. The crimson blood-drops of the wounded prey, Still the fair pearls that graced his forehead tell. Where the strong elephant, o'ermastered, fell, And clinging to the lion's claws, betray, Falling at every step, the mighty conqueror's way.

There birch-trees wave, that lend their friendly aid To tell the passion of the love-lorn maid, So quick to learn in metal tints to mark Her hopes and fears upon the tender bark.

List! breathing from each cave, Himálaya leads The glorious hymn with all his whispering reeds, Till heavenly minstrels raise their voice in song, And swell his music as it floats along.

There the fierce elephant wounds the scented bough To ease the torment of his burning brow; And bleeding pines their odorous gum distil To breathe rare fragrance o'er the sacred hill. Vanecarāṇām vanitāsakhānām Darīgrhotsanganiṣaktabhāsah Bhavanti yatrauṣadhayo rajanyām Atailapūrāh suratapradīpāh —

5 Udvejayaty angulipārsnibhāgān Mārge śilībhūtahime 'pi yatra Na durvahaśronipayodharārtā Bhindanti mandām gatim Aśvamukhyah —

Divākarād rakṣati yo guhāsu 10 Līnam divābhītam ivāndhakāram — Kṣudre 'pi nūnam śaraṇam prapanne Mamatvam uccaihśirasām satīva —

Lāngūlaviksepavisarpisobhair Itas tatas candramarīcigauraih

15 Yasyārthayuktam girirājaśabdam Kurvanti bālavyajanaiś camaryah —

There magic herbs pour forth their streaming light From mossy caverns through the darksome night, And lend a torch to guide the trembling maid Where waits her lover in the leafy shade.

Yet hath he caves within whose inmost cells
In tranquil rest the murky darkness dwells,
And, like the night-bird, spreads the brooding wing
Safe in the shelter of the mountain-king,
Unscorned, uninjured; for the good and great
Spurn not the suppliant for his lowly state.

Why lingers yet the heavenly minstrel's bride
On the wild path that skirts Himálaya's side?
Cold to her tender feet — oh, cold — the snow,
Why should her steps — her homeward steps — be slow?
'Tis that her slender ancles scarce can bear
The weight of beauty that impedes her there;
Each rounded limb, and all her peerless charms,
That broad full bosom, those voluptuous arms.

E'en the wild kine that roam his forests bring
The royal symbols to the mountain-king.
With tails outspread, their bushy streaming hair
Flashes like moonlight through the parted air.
What monarch's fan more glorious might there be,
More meet to grace a king as proud as he?

There, when the nymphs, within the cave's recess,

Yatrāmsukāksepavilajjitānām Yadrechayā Kimpurusānganānām Darīgrhadvāravilambibimbās Tiraskariņyo jaladā bhavanti —

5 Bhāgīrathīnirjharasīkarāņām Vodhā muhuh kampitadevadāruh Yadvāyur anviştamrgaih Kirātair Āsevyate bhinnasikhandibarhah —

Saptarşihastāvacitāvaseṣāṇy

10 Adho vivasvān parivartamānaḥ
Padmāni yasyāgrasaroruhāṇi
Prabodhayaty ūrdhyamukhair mayūkhaiḥ —

Yajñāngayonitvam aveksya yasya Sāram dharitrīdharanaksamam ca 15 Prajāpatih kalpitayajñabhāgam Śailādhipatyam svayam anvatisthat.

Sa mānasīm Merusakhah pitrņām

In modest fear their gentle limbs undress, Thick clouds descending yield a friendly screen, And blushing beauty bares her breast unseen.

With pearly dewdrops Gangá loads the gale That waves the dark pines towering o'er the vale, And breathes in welcome freshness o'er the face Of wearied hunters when they quit the chase.

So far aloft, amid Himálayan steeps,
Couched on the tranquil pool the lotus sleeps,
That the bright Seven who star the northern sky
Cull the fair blossoms from their seats on high;
And when the sun pours forth his morning glow
In streams of glory from his path below,
They gain new beauty as his kisses break
His darlings' slumber on the mountain lake.

Well might that ancient hill by merit claim The power and glory of a monarch's name; Nurse of pure herbs that grace each holy rite, Earth's meetest bearer of unyielding might. The Lord of Life for this ordained him king, And bade him share the sacred offering.

Gladly obedient to the law divine, He chose a consort to prolong his line. Kanyām kulasya sthitaye sthitijnah Menām muninām api mānaniyām Ātmānurūpām vidhinopayeme.

Kālakrameņātha tayoh pravṛtte 5 Svarūpayogye surataprasaṅge Manoramaṁ yauvanam udvahantyā Garbho 'bhavad bhūdhararājapatnyāḥ.

Asūta sā nāgavadhūpabhogyam Mainākam ambhonidhibaddhasakhyam 10 Kruddhe 'pi pakṣacchidi Vṛtraśatrāv Avedanājňam kuliśakṣatānām.

Athāvamānena pituh prayuktā
Dakṣasya kanyā Bhavapūrvapatnī
Satī satī yogavisṛṣṭadehā
15 Tām janmane śailavadhūm prapede.

Sā bhūdharānām adhipena tasyām

No child of earth, born of the Sages' will, The fair nymph Mená pleased the sovran hill. To her he sued, nor was his prayer denied, The Saints' beloved was the mountain's bride.

Crowned with all bliss and beauty were the pair, He passing glorious, she was heavenly fair. Swiftly the seasons, winged with love, flew on, And made her mother of a noble son,

The great Maináka, who in triumph led
His Serpent beauties to the bridal bed;
And once when Indra's might those pinions rent
That bare the swift hills through the firmament,
(So fierce his rage, no mountain could withstand
The wild bolt flashing from his red right hand,)
He fled to Ocean, powerful to save,
And hid his glory 'neath the friendly wave.

A gentle daughter came at length to bless The royal mother with her loveliness;
Born once again, for in an earlier life
High fame was hers, as Siva's faithful wife.
But her proud sire had dared the God to scorn;
Then was her tender soul with anguish torn,
And jealous for the lord she loved so well,
Her angered spirit left its mortal cell.

Samādhimatyām udapādi bhavyā Samyakprayogād aparikşatāyām Nītāv ivotsāhaguņena sampat.

Prasannadik pāmsuviviktavātam 5 Šankhasvanānantarapuspavrsti Šarīrinām sthāvarajangamānām Sukhāya tajjanmadinam babhūva.

Tayā duhitrā sutarām savitrī Sphuratprabhāmandalayā cakāśe 10 Vidūrabhūmir navameghaśabdād Udbhinnayā ratnaśalākayeva.

Dine dine sā parivardhamānā Labdhodayā cāndramasīva lekhā Pupoşa lāvaņyamayān viśeṣāñ 15 Jyotsnāntarāṇīva kalāntarāṇi.

Tām Pārvatīty ābhijanena nāmnā Bandhupriyām bandhujano juhāva.

Now deigned the maid, a lovely boon, to spring From that pure lady and the mountain-king. When Industry and Virtue meet and kiss, Holy their union, and the fruit is bliss.

Blest was that hour, and all the world was gay,
When Mená's daughter saw the light of day.
A rosy glow suffused the brightening sky;
An odorous breeze came sweeping softly by.
Breathed round the hill a sweet unearthly strain,
And the glad heavens poured down their flowery rain.

That fair young maiden diademmed with light
Made her dear mother's fame more sparkling bright,
As the blue offspring of the Turquois Hills
The parent mount with richer glory fills,
When the cloud's voice has caused the gem to spring,
Responsive to its gentle thundering.

Then was it sweet, as days flew by, to trace The dawning charm of every infant grace, Even as the crescent moons their glory pour More full, more lovely than the eve before.

As yet the maiden was unknown to fame; Child of the Mountain was her only name. But when her mother, filled with anxious care U meti mātrā tapaso nisiddhā Paścād Umākhyām sumukhī jagāma.

Mahībhṛtah putravato 'pi dṛṣṭis Tasmin napatye na jagāma tṛptim. 5 Anantapuṣpasya madhor hi cūte Dvirephamālā saviśeṣasaṅgā.

Prabhāmahatyā sikhayeva dīpas Trimārgayeva tridivasya mārgaḥ Samskāravatyeva girā manīṣī 10 Tayā sa pūtas ca vibhūsitas ca.

Mandākinīsaikatavedikābhih Sā kandukaih kṛtrimaputrakaiś ca Reme muhur madhyagatā sakhīnām

15 Tām hamsamālāh śaradīva Gangām Mahausadhim naktam ivātmabhāsah

Krīdārasam nirviśatīva bālye.

At her stern penance, cried Forbear! Forbear! To a new title was the warning turned, And Umá was the name the maiden earned.

Loveliest was she of all his lovely race,
And dearest to her father. On her face
Looking with love he ne'er could satisfy
The thirsty glances of a parent's eye.
When spring-tide bids a thousand flowerets bloom
Loading the breezes with their rich perfume,
Though here and there the wandering bee may rest,
He loves his own — his darling mango — best.

The Gods' bright river bathes with gold the skies,
And pure sweet eloquence adorns the wise.
The flambeau's glory is the shining fire;
She was the pride, the glory of her sire,
Shedding new lustre on his old descent,
His loveliest child, his richest ornament.

The sparkling Gangá laved her heavenly home, And o'er her islets would the maiden roam Amid the dear companions of her play With ball and doll to while the hours away.

As swans in autumn in assembling bands
Fly back to Gangá's well-remembered sands:
As herbs beneath the darksome shades of night

Sthiropadeśām upadeśakāle Prapedire prāktanajanmavidyāh.

Asambhrtam mandanam angayaşter Anāsavākhyam karanam madasya 5 Kāmasya puşpavyatiriktam astram Bālyāt param sātha vayah prapede.

Unmīlitam tūlikayeva citram Sūryāmsubhir bhinnam ivāravindam Babhūva tasyās caturasrasobhi Vapur vibbaktam payayayanana

10 Vapur vibhaktam navayauvanena.

Abhyunnatänguşthanakhaprabhābhir Nikşepaņād rāgam ivodgirantau Ājahratus taccaraņau pṛthivyām Sthalāravindaśriyam avyavasthām.

15 Sā rājahamsair iva samnatāngī Gateşu līlāncitavikrameşu Vyanīyata pratyupadeśalubdhair Āditsubhir nūpurasinjitāni.

Collect again their scattered rays of light:
So dawned upon the maiden's waking mind
The far-off memory of her life resigned,
And all her former learning in its train,
Feelings, and thoughts, and knowledge came again.

Now beauty's prime, that craves no artful aid, Ripened the loveliness of that young maid:

That needs no wine to fire the captive heart, —

The bow of Love without his flowery dart.

There was a glory beaming from her face, With love's own light, and every youthful grace: Ne'er had the painter's skilful hand portrayed A lovelier picture than that gentle maid; Ne'er sun-kissed lily more divinely fair Unclosed her beauty to the morning air.

Bright as a lotus, springing where she trod, Her glowing feet shed radiance o'er the sod.

That arching neck, the step, the glance aside,
The proud swans taught her as they stemmed the tide,
Whilst of the maiden they would fondly learn
Her anklets' pleasant music in return.

When the Almighty Maker first began

Vṛttānupūrve ca na cātidīrghe Jaṅghe śubhe sṛṣṭavatas tadīye Śeṣāṅganirmāṇavidhau vidhātur Lāvaṇya utpādya ivāsa yatnaḥ.

5 Nāgendrahastās tvaci karkaśatvād Ekāntaśaityāt kadalīviśeṣāḥ Labdhvāpi loke parināhi rūpam Jātās tadūrvor upamānabāhyāḥ.

Etāvatā nanv anumeyasobhi 10 Kāňcīguņasthānam aninditāyāḥ, Āropitam yad Girisena pascād Ananyanārīkamanīyam aṅkam?

Tasyāḥ praviṣṭā natanābhirandhram Rarāja tanvī navaromarājiḥ 15 Nīvīm atikramya sitetarasya

Tanmekhalāmadhyamaņer ivārciþ.

Madhyena sā vedivilagnamadhyā Valitrayam cāru babhāra bālā

The marvellous beauty of that child to plan, In full fair symmetry each rounded limb Grew neatly fashioned and approved by Him: The rest was faultless, for the Artist's care Formed each young charm most excellently fair, As if his moulding hand would fain express The visible type of perfect loveliness.

What thing of beauty may the poet dare
With the smooth wonder of those limbs compare?
The young tree springing by the brooklet's side?
The rounded trunk, the forest-monarch's pride?
Too rough that trunk, too cold that young tree's stem;
A softer, warmer thing must vie with them.

Her hidden beauties though no tongue may tell, Yet Siva's love will aid the fancy well: No other maid could deem her boasted charms Worthy the clasp of such a husband's arms.

Between the partings of fair Umá's vest Came hasty glimpses of a lovely breast: So closely there the sweet twin hillocks rose, Scarce could the lotus in the vale repose.

And if her loosened zone e'er slipped below,

Ārohaņārtham navayauvanena Kāmasya sopānam iva prayuktam.

Anyonyam utpīdayad utpalāksyāh Stanadvayam pāņdu tathā pravrddham, 5 Madhye yathā syāmamukhasya tasya Mrņālasūtrāntaram apy alabhyam.

Śirīşapuşpādhikasaukumāryau Bāhū tadīyāv iti me vitarkah Parājitenāpi kṛtau Harasya 10 Yau kanthapāśau makaradhyajena.

Nirbhartsitäsokadalaprasüti Päņidvayam cārunakham tadīyam Navoditendupratimasya sobhām Vyomnah pradose viphalīcakāra.

15 Kanthasya tasyah stanabandhurasya Muktakalapasya ca nistalasya Anyonyasobhajananad babhuva Sadharano bhusanabhusyabhavah.

Candram gatā padmaguņān na bhunkte 20 Padmāśritā cāndramasīm abhikhyām,

All was so bright beneath the mantle's flow, So dazzling bright, as if the maid had braced A band of gems to sparkle round her waist;

And the dear dimples of her downy skin Seemed fitting couch for Love to revel in.

Her arms were softer than the flowery dart, Young Kama's arrow, that subdues the heart; For vain his strife with Siva, till at last He chose those chains to bind his conqueror fast.

E'en the new moon poured down a paler beam When her long fingers flashed their rosy gleam, And brighter than Aśoka's blossom threw A glory round, like summer's evening hue.

The strings of pearl across her bosom thrown Increased its beauty, and enhanced their own, — Her breast, her jewels seeming to agree, The adorner now, and now the adorned to be.

When Beauty gazes on the fair full moon, No lotus charms her, for it blooms at noon:

Umāmukham tu pratipadya lolā Dvisamsrayām prītim avāpa Laksmīh.

Puşpam pravālopahitam yadi syān Muktāphalam vā sphutavidrumastham, 5 Tato 'nukuryād viśadasya tasyās Tāmroşthaparyastarucah smitasya.

Svareņa tasyām amṛtasruteva Prajalpitāyām abhijātavāci Apy anyapustā pratikūlaśabdā 10 Śrotur vitantrīr iva tādyamānā.

Pravātanīlotpalanirvišeņam Adhīraviprekņitam āyatākņyā Tayā gṛhītam nu mṛgāṅganābhyas Tato gṛhītam nu mṛgāṅganābhiḥ?

15 Tasyāḥ śalākāñjananirmiteva Kāntir bhruvor āyatalekhayor yā Tām vīkṣya līlācaturām Anangaḥ Svacāpasaundaryamadam mumoca.

Lajjā tiraścām yadi cetasi syād,

If on that flower she feed her raptured eye, No moon is shining from the mid-day sky; She looked on Umá's face, more heavenly fair, And found their glories both united there.

The loveliest flower that ever opened yet Laid in the fairest branch: a fair pearl set In richest coral, with her smile might vie Flashing through lips bright with their rosy dye.

And when she spoke, upon the maiden's tongue, Distilling nectar, such rare accents hung,
The sweetest note that e'er the Koïl poured
Seemed harsh and tuneless as a jarring chord.

The melting glance of that soft liquid eye,
Tremulous like lilies when the breezes sigh,
Which learnt it first — so winning and so mild —
The gentle fawn, or Mená's gentler child?

And oh, the arching of her brow! so fine Was the rare beauty of its pencilled line,
Love gazed upon her forehead in despair
And spurned the bow he once esteemed so fair:

Asamsayam parvatarājaputryāh Tam kesapāsam prasamīksya kuryur Vālapriyatvam sithilam camaryah.

Sarvopamādravyasamuccayena 5 Yathāpradeśam viniveśitena Sā nirmitā viśvasrjā prayatnād Ekasthasaundaryadidrkṣayeva.

Tām Nāradah kāmacarah kadācit Kanyām kila prekṣya pituh samīpe 10 Samādideśaikavadhūm bhavitrīm Premṇā śarīrārdhaharām Harasya.

Guruh pragalbhe 'pi vayasy ato 'syās Tasthau nivṛttānyavarābhilāṣah. Rte kṛśānor na hi mantrapūtam 15 Arhanti tejāmsy aparāṇi havyam.

Ayācitāram na hi devadevam Adrih sutām grāhayitum śaśāka. Abhyarthanābhangabhayena sādhur Mādhyasthyam işte 'py avalambate 'rthe.

Her long bright tresses too might shame the pride Of envious yaks who roamed the mountain-side.

Surely the Maker's care had been to bring
From Nature's store each sweetest, loveliest thing,
As if the world's Creator would behold
All beauty centred in a single mould.

When holy Nárad — Saint who roams at will — First saw the daughter of the royal hill, He hailed the bride whom Siva's love should own Half of himself, and partner of his throne.

Himálaya listened, and the father's pride Would yield the maiden for no other's bride: To Fire alone of all bright things we raise The holy hymn, the sacrifice of praise.

But still the monarch durst not, could not bring His child, unsought, to Heaven's supremest King; But as a good man fears his earnest prayer Should rise unheeded, and with thoughtful care Seeks for some friend his eager suit to aid, Thus great Himálaya in his awe delayed.

Since the sad moment when his gentle bride.

Yadaiva pūrve janane śarīram Sā Dakṣaroṣāt sudatī sasarja, Tadā prabhṛty eva vimuktasaṅgaḥ Patiḥ paśūnām aparigraho 'bhūt.

5 Sa kṛttivāsās tapase yatātmā Gaṅgāpravāhokṣitadevadāru Prastham Himādrer mṛganābhigandhi Kimcit kvaṇatkimnaram adhyuvāsa.

Gaṇā nameruprasavāvatamsā

10 Bhūrjatvacah sparšavatīr dadhānāh
Manahšilāvicchuritā niṣeduh
Šaileyanaddheṣu šilātaleṣu.

Tuşārasamghātaśilāh khurāgraih Samullikhan darpakalah kakudmān 15 Dṛṣṭah kathamcid gavayair vivignair Asodhasimhadhvanir unnanāda.

Tatrāgnim ādhāya samitsamiddham

In the full glory of her beauty died, The mournful Siva in the holy grove Had dwelt in solitude, and known not love.

High on that hill where musky breezes throw Their balmy odours o'er eternal snow; Where heavenly minstrels pour their notes divine, And rippling Gangá laves the mountain pine, Clad in a coat of skin all rudely wrought He lived for prayer and solitary thought.

The faithful band that served the hermit's will Lay in the hollows of the rocky hill,
Where from the clefts the dark bitumen flowed.
Tinted with mineral dyes their bodies glowed;
Clad in rude mantles of the birch-tree's rind,
With bright red garlands was their hair entwined.

The holy bull before his master's feet
Shook the hard-frozen earth with echoing feet,
And as he heard the lion's roaring swell
In distant thunder from the rocky dell,
In angry pride he raised his voice of fear
And from the mountain drove the startled deer.

Bright fire — a shape the God would sometimes wear Who takes eight various forms — was glowing there.

Svam eva mūrtyantaram astamūrtih Svayam vidhātā tapasah phalānām Kenāpi kāmena tapas cacāra.

Anarghyam arghyena tam adrināthah Svargaukasām arcitam arcayitvā Ārādhanāyāsya sakhīsametām Samādideśa prayatām tanūjām.

Pratyarthibhūtām api tām samādheḥ Śuśrūṣamāṇām Giriśo 'numene. Vikārahetau sati vikriyante Yeṣām na cetāmsi ta eva dhīrāḥ.

Avacitabalipuşpā Niyamavidhijalānām Giriśam upacacāra Niyamitaparikhedā

5

10

15

vedisammārgadakṣā barhiṣām copanetrī pratyaham sā sukeśī tacchiraścandrapādaiḥ.

Iti śrīkālidāsakṛtau Kumārasambhave mahākāvya Umotpattir nāma prathamah sargah.

Then the great deity who gives the prize Of penance, prayer, and holy exercise, As though to earn the meed he grants to man, Himself the penance and the pain began.

Now to that holy lord, to whom is given Honour and glory by the Gods in heaven, The worship of a gift Himálaya paid, And towards his dwelling sent the lovely maid; Her task, attended by her youthful train, To woo his widowed heart to love again.

The hermit welcomed with a courteous brow
That gentle enemy of hermit vow.
The still pure breast where Contemplation dwells
Defies the charmer and the charmer's spells.
Calm and unmoved he viewed the wondrous maid,
And bade her all his pious duties aid.

She culled fresh blossoms at the God's command,
Sweeping the altar with a careful hand;
The holy grass for sacred rites she sought,
And day by day the fairest water brought.
And if the unwonted labour caused a sigh,
The fair-haired lady turned her languid eye
Where the pale moon on Siva's forehead gleamed,
And swift through all her frame returning vigour streamed.

## Reihenfolge der Buchstaben des indischen Alphabets.

## Wortverzeichnis.

- amśa M. (Vaś V) Teil, Erbteil. SA -am 93, 19. SL -e 301, 7. amśuka N. (von amśu M. Faser) Gewand. PA -āni 287, 6.
- amśukāksepa-vilajjitā (a-ā) F. von -a (Vlajj) sich schämend infolge des Wegziehens des Gewandes. PG -ānām 325, 1.
- amsumat M. (von amsu M. Strahl) Sonne. SN -an 17, 12.
- akathitam ca 'und das ungesagte' (Panini I, 4, 51; vgl. Panini's Grammatik übersetzt von Böhtlingk (1887) S. 37). Das erste Beispiel zu dieser Regel vom doppelten A lautet: gām dogdhi payah 'er melkt die Milch von der Kuh'. 321, 25.
- a-karana nicht gemacht (Komm. akrtrima 'nicht künstlich'). PI -ais 307, 18.
- akarupatva N. (von a-karupa mitleidlos) Unbarmherzigkeit. SN -am 267, 13.
- a-kartum nicht zu machen. 278, 21.
- a-kartrabhiprāya-vivakṣā (r-a) F. (V vac) das Nichtausdrückenwollen des Zielens (der Handlung) auf den Agens. SL -āyām 321, 33.
- a-kasmād (wo es kein Warum gibt) ohne Grund, unerwartet. 77, 8. 203, 12. 29, 21. 32, 21. 39, 4. 44, 15.
- a-kānda (kānda M.) unerwartet, plötzlich. SA -am 200, 11.
- akānda-pātopanatā (a-u) F. von -a 'durch unerwarteten Niederfall sich (vor ihm) neigend'. SN -ā 216, 22.
- a-kāma ohne Neigung, widerwillig. SN -as 73, 14.
- a-kārana N. kein Grund. SAb -ād 222, 13.
- a-kāraņa grundlos. SA -am 220, 5.
- akāraņa-dveşa-para grundlosem Hass ergeben. SN -as 146, 6.
- akāraņam (Adv. von a-kāraņa) ohne Grund. 240, 7.
- akāraņa-vigraha M. grundloses Streiten. SN -as 267, 13.
- a-kārpanya (von kṛpana) ohne Erniedrigung. SN -am 306, 5.
- a-kārya N. Untat, was man nicht tun sollte. PN -āpi 90, 22.
- a-kāla M. Unzeit. SL -e 30, 14.
- akāla-sandhyā F. Abendrot zur Unzeit. SA -ām 322, 27.
- a-kimcij-jfia (V jfiā) nichts wissend. SN -as 258, 17. 59, 12.
- a-kīrti F. Unehre. SN -is 206, 6.
- a-kuţila nicht krumm, nicht falsch. PI -ais 122, 7.
- a-kuto-bhaya furchtlos. SA -am 148, 2.
- a-kurvat nicht tuend. SG -tas 28, 6.
- a-kulīna nicht aus gutem Hause. SN -as 138, 3. SA -am 105, 8.
- a-krtātman (a-ā) von ungebildetem Geiste. PI -abhis 40, 17.
- a-krtya N. Unrecht. SA -am 147, 11.
- a-krtvā ohne gemacht zu haben. 19, 17.
- a-krama M. keine Reihenfolge, nicht die richtige Ordnung. SN -as 293, 7.
- a-krodha M. das nicht zornig, cholerisch Sein. SN -as 273, 7.
- akleśa-labhya (Vlabh) ohne Mühe erreichbar. PN -ās 244, 20.

akşa M. Würfel. DA -au 303, 21. PN -ās 22, 16. 25, 4. PA -ān 19, 9. 22, 4.

25, 6. PG -anam 74, 7. PL -eşu 22, 17. akşa-jña (V jñā) würfelkundig. SN -as 54, 21.

akşa-dyūta N. Würfelspiel. SL -e 20, 2. akşa-naipuņa N. Würfelkunst. SA -am 54, 17.

akşata-deha von unversehrtem Körper. SA -am 251, 8.

```
akşa-priya die Würfel liebend, Würfelfreund. SN -as 1, 8.
aksa-mada-sammatta (V mad) vom Würfelrausch berauscht.
                                                            SA -am 20, 12.
a-kşamin (V kşam) unbarmherzig. SN -ī 313, 19.
a-kşaya unvergänglich, unzerstörbar. SN -as 6, 7, 152, 1, 4, -am 302, 6,
akşayya (von a-kşaya) unzerstörbar. SN -am 306, 9.
akşayyā F. von -a. SN -ā 94, 6.
akşara-nyāsa M. das Niedersetzen der Buchstaben, Schrift. SN -as 254, 10.
akşavatī F. (von akşa M.) Würfelspiel. SL -yām 92, 14.
akşa-hrdaya N. Würfelgeheimnis. SA -am 54, 19.
akşahrdaya-jña (Vjñā) das Würfelgeheimnis kennend. SA -am 74, 2. SG -asya 74, 10.
akşauhinī-pati M. Heerführer. SN -is 1, 8.
a-khanda unversehrt. SN -am 282, 2.
a-khila (eig. ohne Lücke) ganz, all. SN -am 232, 20. 85, 14. PN -ās 187, 16.
    212, 2. 55, 7. 71, 21. -āni 99, 2. PA -ān 18, 17.
akhila-loka-vallabhatama (Sup. v. vallabha) bei jedermann sehr beliebt. SN-am 278,2.
akhila-vidyā-lābha M. Erlangung aller Wissenschaften. SA -am 242, 17.
a-khilā F. von -a. PA -ās 244, 19.
a-gama M. (Vgam) Baum. SN -as 42, 11.
a-gamya zu dem man nicht gehen soll; unverständlich. SN -as 98, 19. 146, 17.
    268, 15. PA -an 168, 17.
a-gādha ohne Furt, tief. SL -e 19, 4.
agāra N. Haus. SN -am 288, 3. 305, 7.
a-guna M. Untugend. SI -ena 268, 2.
a-gunavat nicht tugendhaft. SA -at 276, 5.
                                                                       [278, 18.
a-gocara-caritra-vicitrita geschmückt durch Taten unzugänglich für -. SD -āya
Agni M. der Gott des Feuers. SN -is 7, 21. 8, 4. 9, 17. 16, 16.
agni M. Feuer, Opferfeuer. SN -is 47,4. 61,15. 82,8. 86,14. 113,19. SA -im 10,12.
    83, 11. 334, 17. SG -es 53, 2. SL -au 86, 3.14. 254, 17. 55, 6. 92, 17. PL -işu 39, 13.
agni-kunda N. Feuerloch, Grube, in der Feuer lebendig gehalten wird. SA -am 254, 16.
agni-dagdha durch Feuer verbrannt. SN -as 33, 11.
Agnidattā F. (von Agni gegeben) Frauenname. SN -ā 246, 19.
                                                                        [37, 22.
Agni-purogama mit A. an der Spitze. PA -an 16, 10.
agnimat (v. agni M.) das heilige Feuer unterhaltend, das Feueropfer darbringend. SN -an
agni-mukha einen Mund wie Feuer habend. SN -as 141, 12.
Agnimukha M. (agni-mukha) Name einer Wanze. SV -a 140, 8. SN -as 140, 7.
Agnišikha M. (agni-šikha 'einen Feuerscheitel habend') Brahmanenname. SN -as 193, 3.
agni-śikhā F. Feuerflamme. SA -ām 33, 5.
agnisāt (von agni M.) zu Feuer.
agra N. Spitze. SL -e 104, 3. 296, 17.
agra-ga (Vgam) an der Spitze gehend, vorangehend. SN -as 108, 12.
agratas (von agra N.) von der Spitze, von vorn; in Gegenwart, vor, vorn. 86, 3.
    122, 21. 51, 6. 19. 52, 12. 82, 21. 93, 22. 97, 8. 255, 9.
agra-saro-ruha (V ruh) in dem See auf seinem (des Himālaya) Gipfel wachsend. PA -āņi
                                                                       [325, 11.
                                     338
```

```
agra-hāra M. (V hr, eig. was vorweggenommen wird) Pfründe, Landschenkung an
    Brahmanen. SN -as 246, 17. PA -an 57, 19.
agre (eig. SL von agra N.) vorn, vor, voran, in Gegenwart, zuvor. 84, 3. 115, 8.
    19, 16, 33, 5, 35, 23, 36, 13, 42, 10, 52, 13, 234, 13, 42, 9, 43, 1, 303, 5, 08, 4,
agre-sara (Vsr) an der Spitze schreitend. SN -as 263, 12.
anka M. (Vafic biegen) Schöss; Mal, Zeichen. SN -as 322, 12. 18. SA -am 84, 11.
    186, 13. 250, 18. 63, 15. 330, 12. SL -e 204, 10. 316, 4.
ankastha-Pārvatī-drstipāśa M. die Blickschlingen (d. h. die wie Schlingen oder
    Fesseln wirkenden Blicke) der auf seinem Schösse sitzenden P. PI -ais 184, 10.
anka-sthā F. von -a (V sthā) auf dem Schösse befindlich. SN -ā 199, 10.
ańkita Ppp v. Vańkay (Den. v. ańka M.) zeichnen, brandmarken. SN -as 268, 1. -am 299,
ankura M. Schössling. PA -an 131, 18. 63, 2.
anga erst, gar.
                 111, 2.
anga N. Glied, Körper. SL. -e 108, 3. 278, 2. 92, 13. 97, 6. 304, 13. PN -āni 26, 4. PI
    -ais 203, 15. 38, 6. 318, 17. PL -eşu 209, 11. 89, 12. 96, 28 (lies ş für s). 97, 5. 313, 18.
anganā F. Frau. SN -ā 58, 12. 314, 10. PN -ās 238, 6. 90, 1.
anga-yaşti F. ein Körper wie eine Gerte, schlanker Leib. SN -is 295, 18. SG -es 329, 3.
anga-lagnā F. von -a an den Gliedern haftend. SI -ayā 203, 9.
angāra M. Kohle. PN -ās 125, 11.
angīkaraņa-pariņati F. Erfüllung eines Versprechens. SN -is 306, 11.
angī-kurvat Ppra von Vangī-kr sich gefallen lassen. SN -n 209, 7.
angī-krta Ppp von Vangī-kr zugestehen. SN -am 211, 7. 15.
angī-kṛtya Ger. von Vangī-kṛ anerkennen, einwilligen in. 212, 22.
anguli-pārsni-bhāga M. die Zehen- und Fersengegend. PA -an 324, 5.
angulī F. Finger, Zehe. SI -yā 248, 12. DN -yau 217, 18.
angusthamātraka (angustha + mātrā F.) einen Daumen als Mass habend, daumenlang,
a-cakşus augenlos. PG -uşām 162, 19.
                                                                  [SN -as 53, 14.
a-cala (V cal) nicht wankend, unerschütterlich. SN -am 279, 8.
a-cala M. (V cal) Berg. SA -am 13, 14. PN -as 321, 1.34. PA -an 34, 2.
acala-śrestha der erhabenste der Berge. SV -a 37, 5. 24. 38, 1.
a-cintya (V cint) unausdenkbar, unfassbar. SN -am 211, 23.
acintya-vaibhava (von vi-bhu M.) von unausdenkbarer Herrlichkeit. SA -am 320.6.
a-cirād in kurzem, bald. 49, 17, 214, 18, 21, 17, 89, 19.
a-cirena dass. 71, 22. 200, 2.
a-cetana (-ā F.) vernunftlos. SN -as 264, 20.
a-cetas dass. SA -asam 51, 7.
a-cestamāna (V cest) sich nicht regend. SA -am 46, 14.
acchāccha-candana-rasārdra-karā (a-a, a-ā) F. von -a dessen Hände feucht sind
    von sehr klarem Sandelwasser. PN -ās 285, 4.
a-cchidra fehlerlos. PI -ais 122, 7.
Acyuta M. (a-cyuta unerschütterlich) ein Name des Gottes Vișnu. SA -am 248, 7.
aja-gara M. (Vgr, eig. Ziegenschlucker) Riesenschlange, Python molurus. SN -as 31,21.
a-jara nicht alternd, unvergänglich. SN -am 123, 12. SA -am 88, 12. 310, 14.
ajā F. (von -a, Vaj 'treiben') Ziege. SA -ām 131, 15.
a-jāta-pakṣa dessen Flügel (noch) nicht gewachsen sind. PA -ān 178, 13.
ajāta-mṛta-mūrkha der ungeborne, der tote und der dumme. PAb -ebhyas 96, 1.
a-jānat nicht kennend. SN -n 300, 15. SG -tas 154, 1.
a-jānāna (V jñā) nicht verstehend. SN -as 248, 16.
a-jña (Vjñā) unwissend, unverständig. SN -as 258, 13. 15. 17. 17. PI -ais 114, 5.
```

43\*

```
ajňatā F. (von a-jňa) Unwissenheit. SG -āyās 259, 9.
a-jñāta nicht gewusst. SN -am 85, 9.
ajñāta-vāsam Ger. von ∨vas I unbekannt wohnend. 57, 10. 90, 20.
                                                                             [12.
ajñātādhva-pariśrama (a-a, Vśram) nicht merkend die Ermüdung der Reise. SN -as 212.
a-jñāna N. Unwissenheit, Unverstand. SN-am 296, 20. 312, 5. SI-ena 297, 4. SAb-ād 300.
a-jñāyamānā F. von -a (V jñā) nicht gekannt werdend. SN -ā 62, 11.
a-jñeya unerkennbar. SN -am 213, 21.
aficala M. (Vafic biegen?) Saum, Zipfel, Ecke. PN -as 279, 21.
∨añj VII salben. Mit vi offenbaren.
Pass. Ind. 3. S vy-ajyate 122, 11. 71, 18.
añjana-vrksa-dāru-maya aus Holz vom Añjana-Baume bestehend. SN -as 102, 19.
añjali M. die beiden (als Zeichen der Ehrerbietung) hohl zusammengelegten Hände. SN
∨at I wandern. Mit pari umherschweifen.
                                                                      [-is 298, 5.
    Ind. 3. P pary-atanti 132, 13.
atamāna Pprm (ep.) von Vat wandern. SN -as 23, 13. DN -au 5, 15. 27, 13.
atavī F. (Vat?) Wald. SA -Ym 34, 13. 236, 19. SL -yām 35, 6. 236, 16. 53, 9.
anu klein, winzig. SN -us 301, 9. SA -u 48, 15.
anda N. Ei. SN-am 191,11. PN-ani 162,7. PA-ani 156,8. 64,12.21. PG-anam 156,10.
andaka-moksana N. (V moks X) das Legen der Eierchen. SA -am 155, 14.
andakāpahāra (a-a) M. (Vhr) Wegnahme der Eier. SI -ena 161, 14.
anda-ja M. (Vjan, eig. eigeboren) Vogel. SN -as 4, 7. PN -as 123, 20.
andāpahāra (a-a) M. (Vhr) Wegnahme der Eier. SL -e 156, 7.
a-tathocitā (ā-u) F. von -a nicht so gewöhnt. SN -ā 57, 5.
a-tanu-bhūti von nicht geringer Herrlichkeit. SN -is 311, 8.
a-tandrita (von tandrā F.) unermüdlich, unverdrossen, unablässig.
    248, 3. PN -ās 74, 23. PI -ais 65, 8.
atas von hier, darauf, darum; zuweilen = asmād. 25, 19. 52, 8. 84, 17. 91, 2. 98, 1. 103, 5.
    19, 8. 29, 18. 30, 13. 33, 21. 36, 9. 38, 1. 39, 21. 42, 8. 52, 20. 58, 2. 11. 59, 21.
    65, 5, 72, 3, 73, 19, 79, 8, 82, 3, 85, 1, 87, 9, 88, 18, 91, 14, 18, 94, 13, 96, 1, 17.
    201, 2. 04, 17. 05, 20. 13, 3. 17, 6. 19, 20. 33, 2. 34, 20. 44, 16. 45, 22. 52, 5. 57, 19.
    58, 9. 66, 8. 78, 24. 25. 79, 10. 95, 11. 97, 4. 23. 98, 6. 310, 13. 21, 2. 33, 12.
ati-kaştā F. von -a sehr übel. SA -ām 263, 9.
ati-kāma-kāraņa N. Ursache heftiger Leidenschaft.
                                                    SN -am 313, 12.
ati-kutuhala N. grosse Neugier. SAb -ād 211, 17.
ati-krama M. das Übergehen, Auslassung. SN -as 185, 13.
ati-kramya Ger. von Vati-kram durch-, vorbeiziehen, überschreiten. 77, 18. 330, 15.
ati-krudh F. heftiger Zorn. SI -dhā 189, 12.
ati-gahanā F. von -a sehr tief.
                                SN -ā 304, 20.
ati-cirasya (eig. SG von ati-cira) sehr lange. 306, 7.
ati-tathya sehr wahr. SN -am 280, 16.
atithi M. (Vat wandern, ältere Form von Vat) Gast. SN -is 121, 19. 246, 22.
    SG -es 188, 3. PA -īn 6, 9.
atithi-priyā F. von -a gastfreundlich. SN -ā 247, 10.
ati-dīrgha sehr lang, zu lang. SA -am 91, 12.
ati-dīrghā F. von -a. DA -e 330, 1.
ati-duhkha N. grosses Leid. SD -āya 143, 7.
ati-durdharşa ein sehr schwer zu bezwingender.
                                                  SV -a 30, 17.
ati-durbala sehr kraftlos, ermattet. SN -as 140, 13.
ati-dūra sehr weit, fern. SN -am 301, 3. SA -am 254, 15. SL -e 129, 14. 255, 5.
```

```
ati-dūra N. grosse Entfernung. SL -e 128, 11. 16.
ati-prīta sehr geliebt. DN -au 194, 3.
ati-bāla sehr jung. SG -asya 193, 7.
ati-mātram (mātrā F.) übers Mass, übermässig. 51, 1. 160, 6.
ati-yasas ruhmreich. SN -ās 21, 16 (F.).
ati-rabhasa-krta aus Übereilung begangen. PG -anam 276, 7.
ati-ramya sehr lieblich. SA -am 235, 3.
a-tiraskrta (Vkr) unübertroffen. SN -as 99, 10.
ati-lubdha sehr gierig. SI -ena 98, 4.
ati-laulya N. (von lola) zu grosse Gier. SAb -ād 126, 17.
ati-vāhya Ger. vom Kaus. von Vati-vah vorüberziehen. 240, 2.
ati-vismaya M. grosses Erstaunen. SAb -ād 217, 14.
ati-vṛṣṭi F. zu viel Regen. PI -ibhis 232, 21.
ati-śaya M. (V śī) Übermass. SN -as 296, 20.
ati-śrānta sehr ermüdet. SN -as 129, 4.
ati-sukha N. grosse Leichtigkeit. SI -ena 258, 19.
ati-surabhi sehr wohlriechend. SN -i 285, 13.
ati-su-vrtta sehr schön rund. SI -ena 143, 19.
ati-svasthā F. von -a sehr gesund. SN -ā 5, 3.
ati-hārin überaus reizend. SI -iņā 143, 19.
atīta-vāk-patha (i-i, path M.) wo die Gelegenheit zum Reden vorüber ist. SL -e 33,7.
atīva (i-i) überaus, sehr. 2, 14. 8, 19. 17, 12. 31, 8. 63, 17. 67, 13. 83, 13. 86, 7.
    102, 3. 204, 20. 84, 1. 314, 14 (trennen!)
a-tula ohnegleichen. SN -as 88, 4. -am 270, 4. SA -am 38, 17.
atula-darpa-jvara-bhara M. (V bhr) eine Bürde von Hochmutsfieber ohnegleichen.
    SN -as 302, 4.
atula-paritāpa M. (V tap) ausserordentliche Qual. SD -āya 300, 1.
a-taila-pūra (V pr) ohne Ölfüllung. PN -as 324, 4.
ato-nimittam aus diesem Grunde. 26, 23.
attum Inf. von Vad essen.
                            124, 17.
aty-adbhuta höchst wunderbar. SA -am 73, 20.
aty-antam (anta M.) überaus, vollständig, absolut. 59, 9. 105, 2. 23, 12. 322, 7.
atyanta-śuddha-hrdayā F. von -a von völlig reinem Herzen. SA -ām 278, 4.
aty-artham (artha M.) überaus, sehr. 31, 18. 94, 11.
a-tyājya nicht zu verlassen. SN -as 250, 23.
aty-ādara M. allzugrosse Höflichkeit. SN -as 181, 1.
aty-āroha M. (V ruh) Überhebung. SI -ena 187, 6.
aty-utkata (ut-kata mind. = ut-krta (Vkr)) ausserordentlich. SL -e 116, 1.
aty-uşna (Vuş brennen) sehr heiss. SA -am 84, 4.
atra hier; oft = asmin. 34, 8.44, 14.48, 6.69, 4.70, 1.72, 13.14.21.79, 2.
    88, 7. 96, 10. 97, 3. 102, 10. 20. 03, 11. 04, 6. 19. 06, 10. 17, 19. 21, 10. 22, 2.
    26, 11. 28, 6. 7. 31, 3. 32, 11. 33, 18. 19. 22. 37, 12. 39, 12. 40, 9. 42, 1. 3. 5.
    9. 11. 43, 12. 14. 44, 8. 48, 9. 49, 4. 50, 10. 52, 2. 55, 15. 16. 19. 56, 5. 58, 11.
    17. 19. 62, 1. 65, 10. 66, 14. 20. 67, 17. 68, 5. 69, 3. 9. 75, 15. 76, 7. 21. 77, 5.
    79, 19. 80, 14. 81, 19. 82, 6. 85, 1. 93, 17. 95, 4. 96, 10. 98, 12. 99, 7. 200, 7.
    01, 17, 22, 05, 20, 08, 21, 10, 8, 12, 8, 13, 24, 14, 4, 18, 10, 19, 19, 15, 21, 1.
    2. 17. 18. 22. 22, 2. 14. 24, 12. 26, 3. 30, 7. 12. 31, 4. 32, 1. 33, 15. 22. 34, 5.
    35, 8. 38, 15. 39, 7. 45, 16. 49, 6. 55, 1. 22. 56, 12. 57, 11. 25. 58, 13. 78, 27.
    89, 18. 301, 15. 15, 6. 21, 8. 31. 34. 35. 38. 22, 5. 20.
```

```
atrasta-kuranga-śāva-nayanā F. von -a mit den Augen eines zahmen Antilopen-
     kälbchens. PN -ās 281, 4.
atha nun, dann, und. 1, 1, 2, 10, 3, 13, 16, 4, 16, 7, 5, 16, 9, 9, 11, 10, 13, 9, 14,
     9. 11. 18, 4. 19, 15. 24, 9. 25, 7. 28, 22. 31, 9. 32, 15. 34, 12. 15. 39, 11. 41, 12.
     42, 7. 43, 7. 45, 16. 46, 4. 7. 47, 19. 48, 22. 49, 19. 58, 5. 60, 8. 64, 6. 6. 7.
     65, 19. 70, 10. 16. 23. 72, 4. 6. 15. 21. 73, 12. 74, 3. 31. 77, 4. 79, 20. 80, 6.
     82, 12. 13. 83, 8. 15. 88, 10. 89, 20. 95, 1. 10. 96, 15. 97, 7. 10. 98, 1. 100, 19.
     01, 1. 7. 8. 02, 1. 6. 17. 06, 6. 08, 14. 10, 11. 14, 17. 16, 21. 17, 11. 18, 9. 20, 20.
     22, 6, 17, 25, 12, 26, 2, 28, 9, 14, 29, 9, 30, 2, 6, 9, 18, 19, 32, 10, 12, 16, 33,
     2. 6. 8. 18. 36, 5. 12. 20. 38, 5. 40, 8. 41, 17. 42, 2. 4. 44, 1. 45, 6. 7. 47, 14. 15.
     48, 5. 13. 15. 17. 49, 6. 10. 50, 17. 51, 12. 56, 7. 9. 19. 57, 20. 58, 8. 59, 9. 18. 19.
     63, 7. 64, 2. 68, 14. 69, 8. 70, 6. 8. 73, 1. 3. 7. 16. 74, 16. 18. 75, 6. 13. 76, 4. 6.
     16. 77, 1. 6. 20. 78, 4. 6. 14. 79, 5. 81, 3. 14. 82, 13. 15. 85, 6. 7. 11. 87, 20.
     88, 2. 89, 3. 9. 90, 3. 91, 16. 93, 9. 19. 94, 14. 24. 95, 8. 96, 5. 23. 97, 6. 14. 98,
     3. 21. 200, 2. 4. 02, 15. 23. 03, 8. 19. 21. 04, 11. 06, 2. 14. 16. 07, 4. 17. 08, 7. 22.
     09, 3. 18. 10, 4. 8. 16. 18. 22. 11, 11. 17. 21. 12, 14. 18. 13, 8. 14, 5. 8. 14. 15, 1.
     16, 8. 20. 17, 5. 10. 19, 12, 14. 22, 2. 22. 23, 12. 20. 21. 24, 16. 22. 25, 2. 7. 15.
     18. 21. 26, 2. 18. 27, 3. 28, 2. 16. 20. 29, 14. 19. 30, 9. 20. 31, 16. 32, 21. 33, 18.
     34, 17. 23. 35, 13. 23. 36, 12. 18. 22. 37, 9. 38, 9. 39, 4. 40, 6. 42, 2. 4. 13. 17. 21.
     43, 20. 44, 2. 6. 46, 3. 22. 47, 4. 8. 14. 48, 12. 49, 5. 6. 11. 50, 16. 19. 51, 15. 52, 18.
     53, 4. 20. 55, 13. 19. 56, 3. 69, 14. 78, 8. 96, 4. 6. 303, 19. 07, 5. 26, 4. 12. 29, 6.
atha-vā oder auch. 2, 16. 9, 6. 36, 14. 44, 6. 47, 18. 71, 3. 73, 4. 85, 9. 95, 13.
     117, 1. 23, 10. 24, 14. 27, 20. 37, 11. 19. 38, 17. 41, 6. 18. 51, 16. 53, 8. 11.
     56, 2. 12. 58, 16. 62, 1. 66, 2. 68, 1. 15. 20. 69, 6. 70, 17. 71, 19. 74, 3. 76, 10.
     79, 13. 80, 3. 83, 6. 260, 2. 301, 11. 07, 5. 08, 11. 10, 9.
∨ad II essen.
     Ind. 3. S atti 263, 12.
a-dagdhvā ohne verbrannt zu haben.
                                          162, 18.
a-dattā F. von -a nicht gegeben. SA -ām 206, 5.
a-daráana N. das Nichtsehen. SL -e 291, 11.
adas jener. SN -sau 7, 17. 25, 18. 65, 4. 9. 76, 4. 79, 20. 80, 16. 82, 16. 18. 83, 11.
     97, 10. 100, 7. 01, 7. 10. 22, 18. 30, 18. 33, 2. 35, 10. 41, 17. 42, 2. 46, 7. 48, 5.
     62, 4. 65, 7. 73, 16. 81, 3. 87, 6. 9. 91, 15. 97. 11. 202, 1. 15, 5. 17, 17. 19, 18.
     20, 3. 21, 6. 23, 3. 28, 6. 17. 34, 3. 37, 20. 44, 2. 45, 21. 59, 4. 61, 11. 64, 19.
     67, 18. 73, 15. 91, 5. 318, 8. 21, 4. SA -mum 199, 15. 237, 13. SI -munā 103, 6.
     87, 21. 99, 15. 215, 6. 19, 19. 33, 8. 311, 3. PN -mī 183, 12. 246, 5. 8. 71, 19.
     308, 18. PA -mūn 215, 11. 45, 10. 99, 20. PI -mībhis 215, 9. PG -mīṣām 303, 3.
a-dīnātman (a-ā) nicht traurigen Geistes. SN -ā 7, 4.
adrdhatara (Komp. von a-drdha) sehr unzuverlässig. SN -am 56, 16.
a-dráya unsichtbar. SN -as 74, 28.
a-drsta-kāma M. ungesehene, unerwartete Liebe. SN -as 2, 22.
adrstatva N. (von a-drsta) das Nichtgesehenwerden. SAb -ād 278, 28.
a-drstapūrva vorher nicht gesehen, nicht gekannt. SA -am 47, 12.
a-drstapūrvā F. von -a. SA -ām 59, 22.
a-drstvā ohne gesehen zu haben. 174, 20. 323, 4.
a-deya was man nicht zu geben braucht. SA -am 142, 17.
adainya-vrata N. das Gelübde, sich nicht zu demütigen. SN -am 305, 8.
a-daiva-krta nicht vom Schicksal bewirkt. SN -am 49, 7.
a-doşa schuldlos. SG -asya 146, 19.
```

```
adbhuta geheimnisvoll, wunderbar. SA -am 240, 9.
adbhuta N. Wunder. SN -am 231, 8.
adbhutatama (Sup. von adbhuta) sehr wunderbar. SA -am 83, 9. 88, 10.
adbhuta-darsana von wunderbarem Anblick. PA -an 34, 7.
adbhuta-darsanā F. von -a. PA -ās 34, 3. 43, 4.
adbhuta-rūpa von wunderbarer Gestalt. PA -ān 3, 11.
adbhuta-linga N. ein wunderbares Zeichen. PA -ani 83, 17.
a-dya an diesem Tage, heute, jetzt. 5, 3. 24, 22. 29, 5. 35, 20. 36, 3. 6. 38, 6. 41,
    10. 45, 6. 48, 2. 49, 4. 6. 54, 18. 56, 11. 58, 13. 73, 11. 76, 6. 8. 11. 78, 15.
    87, 21. 92, 13. 19. 93, 2. 94, 15. 100, 6. 06, 6. 18. 15, 13. 20, 19. 27, 3. 28, 20.
    29, 1, 31, 3, 33, 11, 42, 10, 44, 11, 49, 10, 50, 18, 51, 8, 20, 58, 10, 60, 13, 63, 8,
    73, 7. 78, 17. 86, 16. 88, 22. 96, 6. 19. 203, 5. 14, 10. 18, 14. 15. 28, 9. 33, 16.
    37, 12. 40, 1. 11. 45, 18. 50, 9. 51, 13. 52, 22. 66, 11. 73, 11. 98, 2. 320, 16.
adri M. Berg. SN -is 333, 17.
adri-nātha M. der Fürst der Berge. SN -as 335, 4.
adri-śrngägra-tunga-vätäyana (a-a) N. ein Fenster hoch (gelegen) wie die Spitze
    eines Berggipfels. SI -ena 203, 7.
advaitānanda-rūpa (a-ā) dessen Wesensform einsame Wonne ist. SN -as 257, 5.
adhah-sānu-gatā F. von -a an den unteren Hängen befindlich. SA -ām 322, 29.
a-dhana mittellos, arm. SN -as 65, 9.
adhama (zu adhas) unterst, niedrig, gemein. PG -ānām 168, 4.
adhama-madhyamottama-guna (a-u) M. niedrige, mittlere und hohe Eigenschaften.
    SN -as 139, 17. 270, 12.
adhara M. (zu adhas) Unterlippe, Lippe. SN -as 295, 11.
adhara-madhu N. Lippenhonig. SN -u 283, 19. SA -u 291, 18. PI -ubhis 317, 15.
a-dharma M. Unrecht, Schuld. SAb -ad 162, 16.
adhas unten, unterhalb, nach unten, hinunter; unter. 71, 24. 187, 2. 223, 21. 60, 2.
    2. 63, 17. 77, 16. 301, 20. 20. 18, 1. 25, 10. Postp. 206, 1. 65, 4.
adhika (von adhi oben, über) darüber hinausgehend, überschüssig, grösser, reichlich;
    höchst. SN -as 83, 1. 320, 27. -am 31, 11. 72, 13. 14. 261, 16. 81, 7. SA -am
    77, 17. 267, 4. 91, 2. SG -asya 160, 15.
adhika-prīti F. ausserordentliche Freude. SD -aye 309, 6.
adhikam (Adv. von adhika) ausserordentlich, besonders. 58, 9, 138, 2.
adhi-kāra M. (V kr) Amt. SA -am 111, 4. SI -ena 145, 14.
adhi-krta M. (eig. Ppp v. Vadhi-kr einsetzen, darüber setzen) Beamter. SN -as 183,
adhi-gata Ppp von Vadhi-gam erlangen, erwerben. SN -am 270, 5.
adhigata-paramārtha (a-a) der die Wahrheit gefunden hat. PA -ān 261, 4.
adhi-gatā F. von -a. SN -ā 305, 14.
adhigamanārtham (a-a) des Findens wegen. 87, 4.
adhi-devatā F. Schutzgottheit, Gottheit. SA -ām 248, 9.
adhi-pa M. (von V pā II) Herr, Besitzer. SN -as 36, 9. 213, 1. SI -ena 326, 16.
adhi-pati M. Oberherr. SN -is 38, 4, 300, 6. SA -im 41, 15, 42, 16.
adhi-rāja M. (rājan M.) Oberherrscher. SN -as 320, 27. 21, 1.
adhi-rūdha Pp von Vadhi-ruh ersteigen. SN -as 161, 7.
adhi-ropya Ger. vom Kaus. von Vadhi-ruh ersteigen. 186, 13.
adhi-sthatr M. (von V stha mit adhi) Vorsteher, Regent. SN -a 320, 25.
adhi-sthana N. (s. o.) Herrschaft, Stadt. SA -am 94, 7. SL -e 180, 1.
adhītavat (i-i) Ppa von Vadhi-i erwerben, studieren. SN -ān 248, 5.
```

adhīta-vidya (-ā F.) die Wissenschaft studiert habend. PN -ās 198, 15.

adhītya (i-i) Ger. von Vadhi-i studieren, lernen. 97, 15.

```
adhīratā F. (von a-dhīra) Niedergeschlagenheit. SA -ām 230, 19.
adhīra-viprekṣita N. (Vīkṣ) nicht fester, unsteter Blick. SN -am 332, 12.
adhīśvara (i-ī) M. Oberherr. SL -e 315, 7.
adhunā (alter SI von adhvan M.) jetzt. 47, 4. 121, 15. 22, 20. 23, 5. 29, 16. 62, 7. 8. 214,
    17. 44, 8. 16. 46, 13. 52, 7. 53, 1. 84, 20. 97, 27. 302, 3. 07, 16. 17. 08, 17. 14, 20.
adhobhaga-vyavasthita darunter, in der Tiefe befindlich. SN -am 157, 18.
adho-mukha mit gesenktem Antlitz, das Gesicht nach unten habend. SN -as 178, 15.
    SA -am 25, 3. SG -asya 277, 15.
adhy-āpayat Ppra von Vadhi-i Kaus. lehren, unterrichten. SN -n 234, 24.
adhy-apayitum Inf. von Vadhi-i Kaus. lehren. 197, 11.
adhy-āsya Ger. von Vās mit adhi anlegen. 202, 14.
adhvan M. Weg, Reise. SA -anam 43, 6. SL -ani 69, 14. 243, 14.
∨an II atmen. Mit pra atmen, leben.
    Ind. 3. S prāņiti (a-a) 291, 20.
an-aksara lautlos, stumm. SN -am 268, 7.
                                                                [PV -as 39, 13.
an-agha schuldlos, fehlerlos. SV -a 9, 12, 12, 13, 32, 7, 35, 5, 73, 15, SN -am 282, 2.
Ananga (an-anga körperlos) M. Beiname des Gottes Kāma. SN -as 332, 17.
ananga M. (s. o.) Liebe. SN -as 279, 9.
ananga-kalaha-krīdā-trutattantuka (-trutat + tantu) dessen Fäden zerreissen
    beim Spiel im Liebeskampf. SN -am 279, 3.
Ananga-krta-viplava da ihm von A. Drangsal bereitet wurde. SN -as 248, 2.
ananga-lekha-kriyā F. das Schreiben von Liebesbriefen. SI -ayā 323, 10.
Ananga-samjīvana-dṛṣṭi-śakti dessen Anblick die Fähigkeit hat, den Liebesgott
    ins Leben zurückzurufeu. SN -is 287, 18.
an-adhyayana N. das Nichtstudieren. SAb -ād 265, 17.
an-anta unendlich, ohne Ende. Stf. 322, 13. SA -am 300, 2. 10, 14. PG -anam 322,
ananta-pāra dessen andres Ufer unendlich (fern) ist. SN -am 96, 18.
ananta-puspa zahllose Blumen habend. SG -asya 328, 5.
ananta-ratna-prabhava M. Ursprungsort zahlloser köstlicher Dinge. SG -asya 322,9.
anantaram (Adv. von an-antara) ohne Zwischenraum, gleich darauf. 247, 16.
anantarodīrita-lakṣma-bhāj (a-u, V bhaj) 'die Merkmale (beider) in unmittelbarer
    Aufeinanderfolge besitzend'. DN -jau 321, 13.
an-antā F. von -a. SN -ā 257, 19.
                                                                           [12.
an-anya-nārī-kamanīya (V kam) von keiner andern Frau zu begehren. SA -am 330,
an-anya-putra keinen andern Sohn habend. SG -asya 251, 20.
an-anya-samtāna (V tan) keine andere Nachkommenschaft habend. SN -as 198, 20.
an-anya-sadráa den andern nicht gleich. PA -an 97, 6.
an-anyādrśa (drś F.) nicht wie andere aussehend, unvergleichlich. SAb -ād 201, 2.
an-apakrta N. keine Missetat. SL -e 30, 11.
an-aparādha schuldlos. SN -as 218, 20.
an-apeksita (Vīks) unerwartet, nicht hergehörig. SN -am 320, 14.
anabhigamyatva N. (von an-abhigamya (V gam)) Unnahbarkeit. SAb -ād 322,7.
an-abhijña (\/ jñā) unkundig, kein Kenner. SN -as 106, 20. 11, 9. 67, 12.
an-abhijñā F. von -a. SN -ā 57, 5.
a-naya M. schlechtes Betragen. SAb -ād 265, 19.
an-argha unschätzbar. SA -am 201, 16.
an-arghya dass. SA -am 335, 4.
an-artha M. Unglück. SN -as 155, 1.
```

## an-artha — a-nivārita

```
an-artha unnütz. SN -am 288, 6.
anartha-pañjara N. der Käfig Unglück. SA -am 172, 4.
an-arha es nicht verdienend. SN -as 54, 10. 57, 2.
anala M. Feuer. SN -as 177, 16. SI -ena 261, 21.
anala-samutthā F. von -a (V sthā) aus dem Feuer stammend. SA -ām 228, 19.
an-avacchinnā F. von -a (V chid) nicht begrenzt. SN -ā 257, 19.
an-avadyā F. von -a (V vad) tadellos. SN -ā 262, 1.
anavadyāngī (a-a) F. von -a mit tadellosem Körper. SN -ī 2, 13. 41, 24. 45, 14.
     SA -īm 44, 22. SV -i 10, 18.
anavaratam Adv. von an-avarata (V ram) unaufhörlich. 173, 15. 309, 1.
an-avekşana N. (Vīks) mangelnde Fürsorge. SAb -ād 265, 18.
anasūyaka (an + asūyā) nicht mürrisch. SN -as 37, 13.
an-ākhyeya (V khyā) nicht zu erzählen. SN -am 115, 2.
Anāgatavidhātr M. (anāgata-vidhātr für die Zukunft sorgend) Name eines Fisches.
     SN -ā 158, 4, 7, 12, 59, 18, 21,
an-āgas schuldlos. SN -ās 54, 10. SA -asam 51, 10 (F.). 85, 22 (F.).
an-āghrāta unberochen. SN -am 281, 21.
an-ātapa ohne Hitze. SA -am 274, 10.
an-ātmavat (von ātman M.) bewusstlos, seiner selbst nicht mächtig. SN -ān 74, 13.
an-ātma-sampanna nicht im Besitz seiner selbst. SAb -ād 107, 11.
a-nātha ohne Beschützer. SN -as 101, 20. 59, 15. DN -au 194, 8.
anāthavat (von a-nātha) wie einer, der keinen Beschützer hat. 29, 5. 32, 2. 35, 14.
anātha-śava M. ein unbehüteter Leichnam. SN -as 214, 10.
a-nāthā F. von -a.
                    SA -ām 37, 25.
an-ādara M. Geringschätzung. SAb -ād 264, 14 (Komm. anāyāsena 'ohne Anstrengung').
an-ādista ungeheissen. SN -as 113, 3.
an-ādrta-satkāra 'seine Ehrenerweisung nicht beachtend'. SN -as 225, 2.
an-ādrtya (V dr) ohne zu beachten. 173, 15.
an-āmaya ohne Leid. SA -am 94, 10.
an-āmaya N. Gesundheit. SA -am 5, 19.
a-n\bar{a}mya (\vee nam) nicht elastisch. SN -am 172, 13. 73, 19.
an-āyāsita-kārmuka der seinen Bogen nicht anstrengt. PI -ais 172, 10.
anāropyamāņatva N. (Abstr. von an-āropyamāņa (V ruh)) das Nichtübertragenwerden.
an-ārya nicht arisch, unedel. PI -ais 40, 17. 170, 1.
                                                               [SAb -ād 322, 6.
an-avartin (vrt) nicht zurückkehrend. SN -1 303, 7.
an-āviddha (V vyadh) undurchbohrt. SN -am 282, 1.
an-āvrsti F. (V vrs) kein Dauerregen, Dürre. SN -is 127, 9.
anāvrsti-vasa M. die Wirkung der Dürre. SAb -ād 156, 19.
an-āsavākhya (a-ā) nicht den Namen Rauschtrank führend. SA -am 329, 4.
an-āsvādita-rasa dessen Wohlgeschmack (noch) nicht genossen wurde. SN -am 282, 1.
an-āhūta ungerufen. SN -as 113, 1.
an-icchat (es) nicht wünschend, nicht wollend. SN -n 132, 17. 210, 17. SA -ntam
anityatā F. (v. a-nitya) Unbeständigkeit, Vergänglichkeit. SN -ā 225, 12. SA -ām 312, 12.
a-ninditā F. von -a tadellos. SN -ā 22, 11. 81, 2. 88, 15. SA -ām 93, 2. SG -āyās
     330, 10. SV -e 25, 8. 26, 16. 39, 20. 44, 9. 79, 1. 5.
a-nirvrta unfroh. SN -am 143, 2.
a-nirveda M. das Nichtverzagen. SN -as 161, 4.
anila M. (\vee an) Wind. SN -as 177, 16. 253, 23. 311, 6.
a-nivārita (V vr X) ungehindert. SN -as 222, 3.
```

# a-nivedya — anu-yāyin

```
a-nivedya ohne (es) gemeldet zu haben. 210, 23.
anisam Adv. von a-nisa (eig. ohne Nacht) ununterbrochen, beständig. 257, 10, 61, 1.
an-işta unerwünscht. SN -am 150, 2.
                                                                       [66, 12.
an-ista N. (s. o.) Unheil, Übel. PA -āni 152, 10.
anista-sāgara M. ein Meer von Unheil. SL -e 127, 21.
a-nīcānuvartin (a-a) nicht niedrigem nachgehend. SN -ī 76, 17.
anu darauf; nach. 90, 1. 292, 6. Postp. 136, 3. 274, 19. 92, 16. 303, 20.
anu-kampā F. (V kamp) Mitleid. SA -ām 314, 15.
anu-kūla (eig. nach dem Ufer hin) günstig, angenehm. SN -as 311, 6.
an-ukta ungesagt. SA -am 106, 13.
anu-ga M. (V gam) Gefolgsmann. SN -as 168, 15.
anu-gata Pp von Vanu-gam nachgehen, folgen. SN -as 78, 5. DN -au 253, 21.
anu-gatā F. von -a. SN -ā 50, 21. 57, 3.
anu-graha M. (V grah) Gnade, Gunst. SN -as 243, 11. 74, 4. SA -am 229, 13. 43, 12.
anu-cara M. (V car) Begleiter, Anhänger. PN -as 147, 14. 281, 6.
anucaratva N. Abstr. von anu-cara M. SA -am 247, 19.
an-ucita unpassend. SN -am 293, 7.
anucita-sthāna N. nicht zukommender Platz. SL -e 140, 9.
anucita-sthānopavişta (a-u) an nicht zukommendem Orte Platz nehmend. SN -as
anu-cintayat Ppra von Vanu-cint denken an. SN -n 56, 8.
                                                                      [142, 12.
an-uccāraṇīya (von uc-cāraṇa N. das Aussprechen (∨car)) unaussprechlich. PN-āni
anu-ja M. (V jan) jüngerer Bruder. SN -as 195, 6.
                                                                      [278, 24.
anujīvi-dharma M. Dienerpflicht. SN -as 107, 1.
anu-jīvin M. (V jīv) von einem andern lebend, Untergebener. PG -inām 110, 2.
anu-jñāta Ppp von Vanu-jñā ermächtigen, beurlauben. SN -as 23, 8. SA -am 66, 5.
anu-jñātum Inf. von \vee anu-jñā (s. o.). 62, 14, 85, 8.
anu-tāpa M. (V tap) Reue. SI -ena 191, 17.
anutāpavat (von anu-tāpa M.) reuig, leidvoll. SN -ān 247, 13.
an-utkrānta-jīva dessen Leben noch nicht abgelaufen war. SN -as 214, 9.
an-uttamā F. von -a kein höchstes über sich habend, der allerhöchste, vorzüglichste.
an-utseka M. (V sic) Nichtüberhebung. SN -as 270, 1.
                                                               [SA -ām 16, 14.
anu-dinam (von dina N.) Tag für Tag. 307, 4.
an-uddhata nicht hochfahrend. PN -as 271, 3.
anu-nādita Ppp von ∨anu-nad Kaus. durchtönen. SA -am 36, 23. 42, 10.
anu-nīta Ppp von Vanu-nī günstig stimmen, beschwichtigen. SN -as 247, 5.
an-unmattā F. von -a nicht wahnsinnig. SN -ā 21, 11.
an-upacarya (V car) unzeremoniös. SL -e 115, 10.
an-upahata-vidhi M. unverletzte, unbestrittene Vorschrift. SN -is 262, 20.
anu-pra-viśya Ger. von Vanu-pra-viś eindringen. 110, 1. 16, 17.
anu-bhava M. (V bhū) Empfindung, Wahrnehmung. SN -as 257, 23.
anu-bhavat Ppra von Vanu-bhū empfinden, geniessen. SN -n 123, 10.
anu-bhūti F. Empfindung, Wahrnehmung. SN -is 257, 22. 23.
anu-bhūya Ger. von Vanu-bhū wahrnehmen. 17, 4.
anu-mata N. Erlaubnis, Zustimmung. SL -e 62, 20.
anu-mantum Inf. von Vanu-man gutheissen, billigen. 300, 22.
anumānatas (von anu-māna N. (V mā)) infolge von Schliessen. 224, 22.
anumeya-śobhin (von śobhā F.) erschliessbare (durch Schluss zu erratende) Schönheit
    besitzend. SN -i 330, 9.
anu-yāyin (Vyā) nachziehend. DN -inau 102, 7.
```

#### anu-rakta --- antah-sāra

```
anu-rakta (Pp von Vanu-rafij) zugetan. SA -am 86, 19.
anu-raktā F. von -a. SN -ā 28, 8. SA -ām 21, 17. 64, 10. 80, 19. PN -ās 239, 19.
anu-rāga M. Liebe, Leidenschaft. SA -am 15, 10.
anuraga-vahni M. Feuer der Leidenschaft. SL -au 289, 20.
anurāgin (von anu-rāga M.) zugeneigt. PG -iņām 297, 19.
anu-rūpa angemessen, passend. SA -am 86, 23.
anu-rūpā F. von -a. SN -ā 202, 24.
anu-rodha M. (Vrudh) Rücksicht. SAb -ād 115, 6.
anurodhatas (von anu-rodha M.) aus Rücksicht, Gefälligkeit. 193, 1.
anu-vartamāna Pprm von Vanu-vrt folgen, sich richten nach. PN -ās 278, 4.
anu-vartin (V vrt) anhänglich, treu. SL -ini 115, 9.62, 2. PG -inām 152, 3.
anu-vi-dheya (V dhā) nachzufolgen. SN -am 263, 7.
anu-vrajantī F. von -at Ppra von Vanu-vraj nachgehen. SN -ī 51, 8.
anu-vrata nach dem Gelübde, treu. SN -as 7, 4. 50, 20. SA -am 86, 19.
anu-vratā F. von -a. SN -ā 28, 10. 277, 2. SA -ām 30, 10. 86, 2.
anuşangin (von anu-şanga M. (Vsanj)) anhaftend, notwendig folgend. PN -inas 310, 16.
Anuştubh F. (anu-ştubh (\vee stubh juchzen, trällern)) Name eines Metrums von 4 \times 8
    Silben. SN -b 257, 26. 97, 7.
anu-sthita Ppp von V sthā mit anu ausführen, tun. SN -am 168, 8. SL -e 121, 11.
    51, 7. 19. 52, 12. 57, 17. 62, 4. 65, 1. 76, 1. 77, 13. 79, 5. 81, 4.
anu-sam-smarat Ppra von Vanu-sam-smr daran gedenken. SN -n 57, 2.
anu-smarat Ppra von Vanu-smr gedenken, sich sehnen. SN -n 57, 9.
anu-smrtya Ger. von \vee anu-smr (s. o.). 32, 4. 237, 22.
an-rju unredlich. PN -avas 182, 7.
anrnatā F. (von an-rna) Schuldlosigkeit.
                                       SA -ām 150, 12.
an-rta N. Unwahrheit. SA -am 76, 14.
an-eka (nicht einer) mehrere, viele. SN -as 303, 19. PA -an 130, 19.
aneka-durga-vişama uneben durch viele gefährliche Stellen. SA -am 297, 28.
aneka-devarşi-maharşi M. viele göttliche und grosse Seher. PG -īṇām 156, 18.
aneka-doşa-duşta durch viele Fehler entstellt. SN -as 137, 20.
aneka-mānuşa M. viele Menschen. PG -ānām 140, 16.
aneka-rūpā F. von -a vielgestaltig. SN -ā 183, 17. 266, 17.
aneka-vidha mannigfach. PN -ās 115, 20. -āni 140, 16.
Anekaśakti M. (aneka-śakti viele Kräfte habend) Ksatriya-Name. SN -is 95, 10.
anekaśas (von an-eka) reichlich. 83, 2.
aneka-śāstrāvagāhana (a-a) N. das Hinabtauchen in viele Lehrbücher. SAb -ād 123.
an-aikāntika (von ekānta (a-a) M.) nicht zur Hauptsache gehörend, nebensächlich,
    SN -am 137, 15.
an-aikāntya N. (von ekānta (a-a)) Nicht-Absolutheit, Relativität. SAb -ād 266, 8.
anta M. Ende. SA -am 187, 2. 309, 19. SI -ena 86, 16. SL -e 303, 20.
antah-karana N. das Organ im Innern, Herz. SL -e 279, 22.
antahpura N. (antar + pur F., eig. innerhalb der Burg gelegen) Frauenhaus, Harem.
    SN -am 63, 16. 130, 4. SAb -ād 60, 8. 248, 14. SL -e 203, 2. 8. 04, 2. 18, 19.
    21, 22. PAb -ebhyas 219, 1.
antahpura-cara M. (V car) Haremsdiener. PI -ais 108, 4.
antahpura-raksin M. Haremswächter. PA -inas 221, 21.
antahpura-viplava M. (V plu) Zuchtlosigkeit im Harem. SN -as 219, 19.
antahpura-samīpa-stha (V sthā) in der Nähe des Harems befindlich. SL -e 2, 25.
antah-sāra im Innern fest. PI -ais 122, 7.
```

antah-sphurjad-apāra-moha-timira-prāgbhāra M. die Masse der im Innern

antar innen, drinnen, im Innern; innerhalb, inmitten. 104, 16. 209, 19. 15, 8. 34, 13. 43,22.48,19.54,14.61,2.85,15.94,13.96,18.98,4.302,17. Postp. 87,18.249,3. antara N. (von antar) das Innere, der Eingang; Zwischenraum, Abstand; Zwischenzeit. SN -am 301, 3. SA -am 19, 15. 76, 8. 201, 11. 08, 5. 09, 6. 23, 14. SL -e 102, 20.

71, 12.

antah-sphurita-hasitam mit im Innern aufzuckendem Lachen. 305, 12.

tobenden Verblendungs-Finsternis. SA -am 296, 11.

36, 13. 42, 5. 76, 7. 201, 22. 12, 8. 14, 4. 22, 14. 39, 7. 55, 1. antara-prepsu (Vāp) einen Eingang suchend. SN -us 19, 14. antara-stha (V sthā) im Innern befindlich. PI -ais 132, 1.

antatas (von anta M.) am Ende, schliesslich.

```
antarā (von antar) dazwischen. 287, 21.
antar-ātman M. die Seele im Innern. SI -anā 16, 4, 75, 2.
                                                                       [320, 5.
antarāva-timiropaśānti (a-u) F. das Schwinden des Dunkels der Hindernisse. SD -ave
antarāla N. (von antar) der dazwischen liegende Raum. SL -e 133, 13.
antar-ikşa N. (wohl Kürzung aus antar-īkṣa, Vīkṣ) Luftraum. SAb -ād 87, 22.
    230, 17. 42, 2. SL -e 7, 9.
antarīksa-ga M. (Vgam) Luftwandler, Vogel. SN -as 3, 3.
antarena (SI von antara N.) ohne. Postp. 126, 11.
antar-gata im Innern befindlich. SN -am 106, 17.
antar-dhāna N. (V dhā) das Verschwinden. SA -am 251, 9.
antar-manyu M. innerer Zorn. SI -unā 195, 15.
antar-lajjākrānta (ā-ā) von innerer Scham übermannt. SN -as 238, 20.
antar-līna-bhujamgama wo Schlangen im Innern sich verbergen. SN -am 169, 19.
antar-vastra N. Untergewand. PA -ani 209, 9.
antar-vāsas N. dass. SG -asas 209, 10.
antar-hita Pp von Vantar-dhā verbergen; sich verbergen, verschwinden. SN -as 61,8.
    230, 14. -am 54, 5. SL -e 55, 9. 220, 19. 21, 8. 37, 15. 44, 22. PN -ās 41, 22.
antar-hitā F. von -a. SN -ā 205, 22.
antika N. (von anti vor, gegenüber) die Nähe.
                                             SA -am 50, 6, 222, 7, 27, 17, 42, 6.
    54, 1. 55, 10. SL -e 3, 9. 15. 235, 20.
antya (von anta M.) der letzte. SN -as 312, 18.
antya-ja (Vjan) in der letzten Kaste geboren. SN -as 177, 3.
antyā F. von -a. SA -ām 149, 22.
andha-kāra M. (Vkr., eig. Blindmacher) Finsternis. SN -as 296, 20. SA -am 324, 10.
andhakāra-praticchanna (V chad) durch Finsternis verborgen. SL -e 174, 6.
andhakāra-maya finster. SA -am 209, 8.
Andhakāsura-pati (a-a) M. der Asurafürst Andhaka. SG -es 186, 7.
andha-kūpa-ga (Vgam) in dem finstern Brunnen befindlich. SN -as 215, 19.
andha-kūpatas (von kūpa M.) aus dem finstern Brunnen. 217, 4.
andha-kūpāntar (a-a) in einen finstern Brunnen. 215, 4.
andha-tāmisra-vāsābhyāsodyata (a-a, a-u) bemüht zu lernen das Wohnen in
    dichter Finsternis. PN -ās 210, 6.
anna N. (Vad) Speise. SN -am 306, 9.
anna-dāna N. das Schenken von Speise.
                                        SN -am 149, 15.
anna-pita M. Speisekorb. SA -am 167, 11.
anna-rasa M. feiner Geschmack für Speise. SA -am 16, 18 (vgl. 55, 14. PW:
    Speise und Trank. Wäre dies hier gemeint, so brauchte der Held weiterhin nicht
    zu hungern. Zu der ganzen Stelle vgl. 82, 16 – 84, 7).
                                      348
```

```
anna-samskāra M. (Vskr) Speisebereitung. SA -am 55, 14.
anya ein anderer. SN -as 67, 15. 73, 7. 80, 11. 87, 10. 88, 5. 129, 6. 53, 18. 62, 10.
    63, 13. 68, 7. 72, 5. 89, 11. 92, 20. 219, 17. 65, 11. 80, 18. 96, 8. 97, 3. -ad 10, 7.
    23, 19. 24, 1. 47, 20. 55, 15. 64, 15. 83, 10. 86, 18. 92, 3. 100, 9. 12. 23, 5. 16.
    24, 3. 26, 10. 32, 7. 38, 11. 54, 7. 55, 7. 63, 6. 64, 7. 82, 17. 88, 8. 90, 7. 280, 17.
    88, 6, 306, 16. SA -am 3, 6, 33, 8, 86, 20, 91, 10, 220, 7, 10, 58, 2, 6, 91, 3, 4.
    -ad 30, 22. 83, 13. 118, 16. 250, 23. SI -ena 100, 6. 76, 9. 291, 3. SD -asmai
    257, 29. SG -asya 124, 20. 46, 20. 53, 18. 222, 2. 322, 22. SL -asmin 128, 19.
    74, 18. 258, 6. 97, 1. PN -e 147, 14. 62, 8. 78, 21. 233, 4. 53, 14. 64, 8. 96, 28.
    97, 3. 300, 25. 08, 20. PA -ān 52, 3. 70, 2. 128, 20. 61, 9. 91, 13. 251, 9. PI
    -ais 17, 15. 55, 14. 74, 28. 100, 1. 46, 15. 300, 24. PG -eṣām 108, 22. 09, 1.
    28, 8, 47, 2, 226, 9, 58, 22, 322, 3. PL -esu 2, 16.
anya-citta-krta gemacht mit Denken an einen andern. SL -e 289, 10.
anyatama (von anya) einer von mehreren. SA -am 8, 5. 9, 18.
anvatas (von anya) anderswoher, -wohin. 212, 24. 23, 7. 55, 8.
anyatra (von anya) anderswo, -wohin. 23, 5, 106, 3, 23, 20, 54, 4, 55, 17, 58, 20.
    59, 2, 12, 69, 10, 306, 16, 14, 19,
anyathā (von anya) anders, sonst, andernfalls. 52, 8, 107, 5, 41, 19, 42, 1, 49, 21.
    65, 12. 77, 9. 81, 9. 223, 7. 33, 22. 50, 21. 322, 20.
anyathā-kartum Inf. von \squanyathā-kr anders machen.
                                                         278, 21.
anyadā (von anya) ein andermal. 176, 2.
                                                                             [22.
anya-purusabhava (a-a) M. Nichtvorhandensein von andern Männern. SAb -ād 229,
anya-puştā F. (von -a, eig. von andern ernährt) Kuckucksweibchen. SN -ā 332, 9.
anya-pratapa M. Glut, Machtglanz eines andern. SA -am 116, 12.
anya-bahu-pustaka N. viele andre Bücher, Handschriften. PL -eşu 278, 29.
anyayat (von anya) wie die andern. 210, 2.14.
                                                                     [inam 126, 4.
anya-vrkşa-müla-nivāsin (Vvas I) an der Wurzel eines andern Baumes wohnend. SA
anya-sakta an einer andern hängend. SN -as 258, 2. SA -am 258, 9.
anyasaktatva N. (von anya-sakta) das Hängen an einem andern. SAb -ād 257, 28.
anyā F. von -a. SN -ā 35, 9. 158, 16. 241, 16. 58, 3. 8. 313, 20. SD -asyai 257, 29. SL
    -asyām 258,7. PN -ās 72,16.187,14.239,13. PA -ās 184,12. PG -āsām 237,11.
anye-dyus (von div 'Tag') andern Tags, an einem andern Tage. 101, 9. 30, 19. 40, 7.
    48, 11. 76, 4. 97, 8. 232, 18.
anyo-'nya einander. SA -am 2, 23. 331, 3.
                                                                    [40, 2, 48, 10,
anyonyam (Adv. von anyo-'nya) gegenseitig, mit einander. 167, 2. 229, 22. 31, 6.
anyonya-sobhā-janana N. wechselseitige Erzeugung von Schönheit. SAb -ād 331, 17.
anyonya-sammarda M. (\square\ mrd) gegenseitiger Kampf. SN -as 203, 18.
anyonya-sparsa M. gegenseitige Berührung. SA -am 210, 7.
anyonyātiśaya (a-a) M. gegenseitiges Übertreffen. SAb -ād 199, 8.
anyonyālāpa (a-ā) M. Wechselgespräch. SA -am 245, 11.
anyopaya (a-u) M. andre Mittel. PI -ais 145, 2.
anvaya-nāman N. Geschlecht und Name. DA -anī 230, 4.
anvaya-mukha N. das Mittel der sinngemässen Aufeinanderfolge. SI -ena 320, 13.
anvayāgata (a-ā) angestammt. PN -ās 111, 3.
anvayādhikam (a-a) mehr als sein Geschlecht. 104, 6.
anv-ita (Ppp von Vi mit anu) begleitet, versehen mit. SN -as 25, 9. 31, 21. SA -am
                                                                          [248, 4.
anv-itā F. von -a. SN -ā 33, 7.
anvişta-mrga 'wenn sie das Wild gejagt haben'. PI -ais 325, 7.
anv-işya Ger. von ∨iş VI mit anu suchen, aufsuchen. 196, 1. 214, 2.
```

```
anveşanārtham (a-a) des Suchens wegen. 52, 6.
anv-esat Ppra von Vis I mit anu suchen, durchsuchen. PN -ntas 65, 14.
anv-eşatī F. von -at. SN -ī 34, 11. 43, 5. SA -īm 36, 12.
                                                                       [37, 26,
anv-eşamāṇā F. von -a Pprm von Viş I mit anu (s. o.). SN -ā 31, 15. 41, 1. SA -ām
anv-eşayat Ppra von Viş X mit anu suchen, durchsuchen. PG -tām 299, 2.
anv-eşita Ppp von Viş X mit anu (s. o.). SN -as 158, 10.
anv-estum Inf. von Vis VI mit anu suchen. 59, 27. 249, 20.
anv-estr M. (Vis) Sucher. PN -āras 59, 31.
ap F. Wasser. PN āpas 109, 15. 77, 17. PG apām 7, 21. 17, 1. 1.
apa-kāra M. (Vkr) Missetat. SI -ena 109, 13.
apakāra-kārana N. die Ursache des Schädigens. SAb -ād 103, 8.
apakāratā F. (von apa-kāra M.) Beleidigung. SA -ām 76, 14.
apa-kārin M. (Vkr) Schädiger. SA -inam 168, 10. SI -inā 114, 6. PL -isu 138, 21.
apa-kārinī F. (von -in) Schädigerin. SN -ī 114, 2.
apa-krta Ppp von Vapa-kr übel tun. SN -am 146, 15. 303, 9. SL -e 30, 11.
apa-kṛṣṭa Ppp von Vapa-kṛṣ I abziehen, wegziehen, entfernen. SI -ena 26, 21. 61, 19.
apa-kṛṣya Ger. von Vapa-kṛṣ I (s. o.). 64, 1. 84, 3.
apa-krānta Pp von Vapa-kram wegschreiten. SL -e 30, 2.
apa-krāntavat Ppa von Vapa-kram (s. o.). SN -ān 218, 23.
apagata-praśraya (√śri) von dem die Artigkeit weggegangen ist. PG -āṇām 309, 11.
apa-gama M. (Vgam) Weggang. SL -e 146, 5.
a-pandita ungebildet. PG -anam 259, 11.
apanditatā F. (von a-pandita) Unvernunft. SN -ā 274, 20.
apatya N. (von apa) Nachkomme, Kind. SL -e 328, 4.
apa-māna M. (V man) Missachtung, Demütigung. SA -am 109, 5.
apamāna-sthāna N. ein Fall von Missachtung. SN -am 163, 18. 64, 13.
apa-yasas N. Unehre, Schande. SN -as 268, 5.
apara (von apa) der andere, ein anderer. SN -as 96, 15. 151, 1. 87, 2. 226, 15. 46, 23.
    319, 10. -am 108, 17. 12, 19. 38, 4. 39, 5. 40, 16. 50, 1. 57, 10. 67, 8. 68, 11.
    69, 10. 281, 8. 317, 2. SA -am 133, 7 (erg. vāram 'ein zweites Mal, zweitens').
    68, 12 (erg. vāram). 205, 19. 308, 12. SI -ena 133, 13. SG -asya 194, 4. PN -e
    44, 2. 48, 1. 289, 16, 301, 11. 18, 2. -ani 333, 15. PI -ais 300, 24.
aparā F. von -a. SN -ā 205, 14. SA -ām 42, 7. PA -ās 187, 15.
a-parānmukha mit nicht abgekehrtem Antlitz. PN -ās 6, 6.
a-parājita unbesiegt. SV -a 74, 20. SA -am 44, 19.
apa-rāddha Ppp von Vapa-rādh fehlen, sündigen. SN -am 85, 24.
apa-rādha M. (Vrādh) Vergehen, Schuld. SN -as 133, 9. 226, 17. SA -am 90, 19. 24.
a-parikşatā F. von -a (Vkşan) unverletzt. SL -āyām 327, 2.
                                                               [SAb -ād 133, 7.
a-parigraha ohne Gemahlin. SN -as 334, 4.
a-parityājya (\sqrt tyaj) nicht aufgebbar. SN -as 201, 6.
a-parimita ungemessen. PG -ānām 322, 13.
apare-dyus (div 'Tag') am andern Tage. 48, 22.
apa-vāda M. (V vad) Tadel. SN -as 222, 5.
a-pascimā F. von -a kein letztes (hinter sich) habend, allerletzt. SA -ām 48, 18.
a-pasyat nicht sehend. SN -n 31, 3. SG -tas 209, 12.
a-pasyantī F. von -at. SN -ī 51, 12.
a-pasyamānā F. von -a (V pas, Med. ep.) nicht sehend. SN -ā 30, 4.
apa-sartum Inf. von Vapa-sr weggehen. 248, 11.
apa-hartum Inf. von Vapa-hr wegnehmen. 261, 11.
```

apa-hāya Ger. von ∨apa-hā verlassen, hintansetzen. 85, 23, 86, 1, 315, 1, apa-hrta Ppp v. Vapa-hr wegnehmen, rauben, entführen. SN -as 181, 13. 15. PN -āni apahrta-jñāna 'dessen Einsicht genommen war'. SN -as 29,13. [162, 7, 63, 19, apa-hrtā F. von -a. SN -ā 27, 19, 316, 10. apa-hrtya Ger. von Vapa-hr rauben. 164, 13. apā-karisnu (a-ā, Vkr) übertreffend. SN -us 283, 1. a-pāpa-cetas 'dessen Sinn nicht schlecht war'. SA -asam 31, 12. apāya (a-a, Vi) M. Weggang; das Abgehen (vom Ziel), Fehler, Nachteil, Gefahr. SN -as 179, 9. 10. SA -am 178, 9. apāya-samdarśana-jā F. von -a (∨ jan) entstehend aus dem Erscheinen ungünstiger Umstände. SA -am 108, 18 (im Nebensinn: entstehend aus der Anwendung falscher a-pāra ohne jenseitiges Ufer. SN -as 296, 19. Mittel). apāsya (a-a) Ger. von ∨as IV mit apa wegwerfen. 97, 1. api auch, sogar; andrerseits, aber; Fragepartikel. 2, 16.17.4, 3.6.5, 19.6, 21.7, 3. 8, 1. 9, 7. 20. 11, 17. 12, 19. 14, 16. 17, 10. 14. 19. 19, 9. 21, 21. 22, 17. 19. 23, 1. 25, 11. 27, 19. 28, 11. 18. 30, 15. 22. 31, 11. 33, 2. 8. 34, 2. 40, 2. 44, 3. 45, 3. 46, 12. 48, 15. 49, 2. 4. 8. 50, 12. 14. 21. 51, 4. 6. 18. 54, 12. 55, 14. 57, 3. 20. 21. 59, 10. 12. 62, 11. 17. 65, 9. 10. 66, 11. 19. 67, 18. 69, 1. 21. 71, 5. 72, 9. 12. 13. 15. 16. 73, 1. 7. 74, 4. 75, 4. 76, 15. 77, 11. 16. 78, 16. 79, 8. 80, 3. 81, 10. 12. 18. 82, 8. 17. 83, 1. 11. 87, 13. 88, 16. 17. 89, 12. 90, 13. 21. 24. 25. 91, 1. 92, 22. 93, 10. 94, 13. 15. 19. 95, 12. 96, 4. 5. 6. 97, 9. 13. 15. 19. 98, 7. 15. 16. 17. 19. 19. 99, 1. 2. 4. 6. 7. 10. 100, 13. 01, 3. 8. 12. 14. 20. 21. 02, 10. 03, 8. 13. 16. 18. 04, 8. 14. 15. 05, 5. 13. 06, 11. 13. 07, 1. 8. 9. 10. 15. 08, 7. 09, 4. 13. 10, 3. 7. 13. 14. 15. 18. 11, 3. 4. 4. 10. 10. 10. 18. 20. 12, 1. 3. 8. 9. 13. 14. 15. 13, 3. 5. 5. 5. 16. 17. 19. 14, 2. 4. 12. 17. 15, 1. 16. 16. 17. 21. 16, 3. 11. 13. 17, 14. 18, 9. 15. 18. 19. 20. 19, 2. 11. 13. 15. 17. 18. 22. 20, 8. 10. 11. 13. 21, 1. 8. 20. 22, 5. 12. 21. 21. 23, 1. 2. 7. 11. 13. 15. 16. 17. 19. 24, 1. 5. 7. 9. 18. 19. 25, 3. 4. 5. 6. 13. 17. 17. 19. 26, 10. 14. 27, 7. 28, 7. 8. 12. 15. 17. 21. 29, 3. 5. 7. 12. 13. 30, 8. 12. 31, 2. 5. 9. 9. 19. 32, 7. 11. 12. 17. 33, 2. 8. 34, 4. 12. 16. 20. 35, 3. 7. 8. 10. 14. 15. 19. 21. 21. 36, 1. 3. 7. 14. 16. 37, 3. 4. 5. 11. 12. 18. 20. 21. 38, 4. 15. 39, 1. 2. 5. 6. 9. 14. 40, 10. 14. 41, 3. 9. 17. 20. 42, 6. 15. 17. 17. 43, 3. 6. 8. 9. 12. 20. 44, 7. 15. 45, 1. 46, 3. 10. 14. 15. 17. 19 (trennen). 47, 1. 7. 8. 48, 2. 5. 8. 10. 14. 15. 16. 18. 49, 8. 9. 11. 50, 2. 51, 3. 4. 13. 14. 15. 52, 5. 6. 6. 7. 8. 10. 16. 53, 5. 6. 10. 12. 12. 14. 19. 54, 1. 4. 13. 55, 1. 17. 56, 5. 6. 57, 4. 6. 8. 58, 9. 13. 19. 20. 59, 2. 10. 12. 15. 16. 60, 11. 11. 13. 15. 18. 61, 7. 9. 10. 11. 62, 1. 8. 10. 16. 63, 6. 17. 64, 8. 9. 11. 14. 16. 20. 65, 4. 7. 18. 19. 19. 66, 3. 4. 6. 10. 14. 67, 3. 8. 8. 9. 15. 18. 68, 1. 5. 11. 15. 69, 1. 4. 8. 10. 13. 15. 15. 70, 4. 4. 8. 17. 71, 12. 15. 72, 5. 7. 9. 73, 7. 15. 15. 74, 3. 8. 9. 18. 75, 9. 12. 16. 18. 19. 76, 2. 6. 9. 15. 77, 3. 5. 78, 13. 21. 79, 6. 10. 14. 80, 16. 81, 10. 12. 82, 1. 83, 13. 15. 85, 9. 11. 13. 86, 1. 8. 18. 88, 10. 22. 89, 3. 5. 8. 90, 7. 92, 23. 93, 3. 14. 15. 94, 8. 97, 7. 20. 22. 98, 15. 99, 6. 11. 13. 200, 17. 01, 6. 22. 02, 13. 04, 1. 07, 15. 17. 08, 3. 5. 7. 9. 17. 21. 09, 19. 24. 10, 1. 4. 7. 10. 12. 14. 20. 22. 11, 4. 19. 12, 5, 13, 24, 14, 15, 15, 15, 1, 10, 14, 17, 15, 18, 4, 16, 18, 19, 22, 21, 15, 22, 18, 23, 3, 8, 9, 24, 3, 25, 13, 27, 19, 22, 28, 9, 11, 18, 30, 20, 31, 22, 32, 2, 4, 8, 33, 1, 34, 4. 35, 12. 36, 8. 13. 37, 3. 9. 39, 1. 40, 4. 8. 41, 11. 12. 15. 20. 42, 5. 19. 43, 3. 44, 12. 46, 7. 15. 24. 47, 5. 6. 9. 10. 16. 48, 8. 11. 49, 4. 12. 51, 10. 14. 19. 52, 1. 53, 14. 15. 17. 54, 13. 21. 21. 55, 15. 57, 28. 29. 29. 58, 2. 6. 6. 11. 16. 21. 22. 24. 26. 27. 29. 59, 2. 18. 60, 1. 10. 17. 20. 22. 61, 2. 63, 3. 5. 6. 9. 9. 10. 10. 10.

13. 15. 16. 64, 8. 14. 20. 65, 2. 4. 18. 66, 15. 67, 4. 6. 8. 17. 68, 11. 15. 69, 19.

70, 6, 9, 71, 15, 72, 5, 9, 18, 73, 1, 2, 3, 8, 74, 1, 1, 5, 8, 11, 13, 75, 2, 5, 6, 8

```
14. 14. 77, 4. 13. 15. 21. 78, 5. 10. 21. 79, 23. 80, 4. 81, 6. 7. 82, 8. 9. 16. 18. 19.
     83, 15. 84, 11. 14. 21. 87, 14. 16. 88, 11. 11. 11. 16. 89, 3. 90, 2. 18. 91, 2.6.
     6. 20. 92, 10. 12. 93, 8. 9. 14. 19. 94, 1. 12. 13. 15. 95, 2. 4. 18. 19. 96, 22. 97,
     8. 20. 22. 27. 98, 2. 4. 5. 18. 99, 4. 5. 19. 300, 6. 7. 10. 12. 16. 17. 01, 1. 3. 4.
     5, 7, 7, 9, 12, 20, 02, 5, 7, 8, 03, 6, 10, 12, 16, 19, 20, 20, 05, 6, 7, 15, 16, 06, 7,
     07, 20. 09, 4. 19. 10, 20. 12, 1. 6. 8. 13, 13. 14. 15. 15, 10. 18. 16, 17. 18. 17, 6.
     8. 12. 18, 14. 15. 16. 20, 18. 21, 28. 32. 33. 22, 1. 8. 23, 4. 24, 6. 11. 26, 2. 10.
     28, 3, 30, 7, 31, 6, 9, 32, 9, 33, 12, 19, 35, 8,
api-hitā F. von -a Ppp von Vapi-dhā bedecken, verschliessen. SN -ā 63, 15.
a-putra keinen Sohn habend. SN -as 236, 13.
a-pūjya (\pu pūj) ein nicht zu ehrender. SN -as 98, 19. 187, 6.
                                                                         [219.10.
apūrna-laksanā F. v. -a dessen (glückverheissende) Merkmale unvollständig sind. SN -ā
a-pūrva nicht früher (dagewesen), neu, unerhört. SN -am 115, 14.47, 16.89, 7. SA -am
a-pūrvā F. von -a. SN -ā 293, 1. SA -ām 204, 19.
                                                                   [189, 2, 97, 14.
a-preta ungefragt. SN -as 104, 19. 36, 19.
apeta (a-i) Pp von ∨i mit apa weggehen, loskommen. SN -as 170, 7.
apetā (a-i) F. von -a. SN -ā 292, 10.
a-prakatīkrta-śakti seine Macht nicht offenbarend. SN -is 104, 15.
aprakrta-guṇa-kriyādi-sambandha (ā-ā) M. Zusammenhang durch eine Eigen-
     schaft, Handlung u. s. w. mit etwas, das nicht in Rede steht. SAb -ād 321, 9.
aprakrtatva N. Abstr. von a-prakrta nicht in Rede stehend. SI -ena 321, 9.
a-pragalbha nicht mutig, nicht forsch. SN -as 268, 13.
a-praja (pra-jā F.) ohne Nachkommenschaft. SN -as 1, 12.
a-pranaya M. Mangel an Vertrauen. SAb -ād 265, 19.
a-pranayin zu dem man keine Zuneigung hat. PG -inām 138, 16.
a-pratinandat (V nand) nicht annehmend. SA -ntam 22, 2.
a-pratima (von pratimā F.) ohne gleichen.
                                           SN -as 2, 18. SI -ena 58, 7.
a-pratimā F. von -a. SA -ām 29, 12.
a-pratihatā F. von -a (V han) unversehrt. SN -ā 265, 9. 313. 2.
a-pratyaya M. Unzuverlässigkeit, Misstrauen. PG -anam 295, 14.
a-pradhāna untergeordnet. SN -as 104, 19.05, 4.5. DN -au 104, 17.
apradhānatā F. Abstr. von a-pradhāna. SA -ām 125, 2.
aprabhutva N. (von a-prabhu) Machtlosigkeit. SI -ena 148, 15.
a-pramādin nicht fahrlässig, aufmerksam. PG -inām 106, 1.
a-prameya (∨mā) unmessbar. SG -asya 59, 19.
a-pravāsa-gamana N. das nicht auf Reisen Gehen. SN -am 277, 3.
a-prasasta (V sams) unrein, verrusen. SN -as 74, 33.
a-prāptakāla dessen Zeit (noch) nicht gekommen ist, unzeitgemäss. SN -as 49, 5. SA
a-prāpya ohne erlangt zu haben.
                                   215, 17.
                                                                   [-am 109, 2.4.
apriya-vacana-daridra arm an unholden Worten. PI -ais 277, 11.
apsaras F. (wohl ap-saras (Vsr) eig. auf dem Wasser gehend) eine Klasse von
     halbgöttlichen weiblichen Wesen im Gefolge Indra's, schön und verführerisch.
     SN -ās 92, 21. PN -asas 291, 6.
apsaro-vibhrama-mandana N. die Schmückung der A. zum Tanz. PG -ānām 322,24
     (im Nebensinn: die irrtümliche Schmückung der A.).
a-bandhu ohne Verwandte, ohne Freunde. PG -unam 162, 19.
a-bala kraftlos. SN -as 161, 17.
a-balā F. (von -a) Frau. PN -ās 290, 16. 18 (im Nebensinn: schwach).
```

```
a-buddhi F. keine Absicht. SI -yā 90, 21.
a-buddhvā ohne erkannt zu haben. 215, 17.
a-budha unverständig. PN -ās 311, 1 (lies matvābudhā).
a-bodha M. Unverstand. SI -ena 297, 3.
abodhopahata (a-u) durch Unverstand gehemmt. PN -as 296, 28.
ab-da M. (Vdā) Wolke, Jahr (wegen des Bedeutungswandels vgl. varsa). PA -ān 241.
ab-dhi M. (\dha) Meer. SAb -es 188, 1. SG -es 312, 4. SL -au 186, 1.
ab-bhakşa (V bhakş) (nur) Wasser geniessend. PI -ais 38, 20.
a-brahmanya N. was nicht dem Brahmanen frommt, Gewalttat. SN -am 162, 6.6.81,
a-bruvānā F. von -a nicht sprechend. SN -ā 82, 5.
                                                                [13. 13. 214, 9.
a-bhakşya nicht zu verzehren, was nicht gegessen werden darf. SN -as 151, 13.
    SA -am 151, 14. PN -as 152, 13.
a-bhaya N. Gefahrlosigkeit, Sicherheit. SN -am 149, 12. 319, 7. SA -am 200, 15. 51, 13.
abhaya-dakşinā F. Gewährung von Sicherheit. SN -ā 122, 1. 4. SA -ām 122, 5.
abhaya-dana N. dass. SI -ena 121, 5.
abhaya-pradāna N. dass. SN -am 138, 11.49, 2. SA -am 122, 18.48, 4.5.49, 17.18.
a-bhavya was nicht sein darf. SN -am 170, 17.
                                                              [SI -ena 167, 19.
a-bhāva M. das Nichtvorhandensein. SAb -ād 296, 25.
a-bhāvya was nicht geschehen soll. SN -am 276, 16.
abhi-khyā F. (Vkhyā) Glanz. SA -ām 331, 20.
abhi-gamana N. das Besuchen (der Frau). SN -am 96, 3.
abhi-gamya Ger. von Vabhi-gam hinzugehen, nahen. 37, 7.
abhi-jana M. edle Geburt. SN -as 265, 5.
abhi-jāta (Pp von Vabhi-jan) aus guter Familie. SN -as 268, 14.
abhijāta-vāc edle Rede führend. SL -ci 332, 8 (F.).
abhi-jñāna N. (V jñā) Erkennungszeichen. SAb -ād 204, 6.
abhijfiāna-siddhi F. das Gelingen der Wiedererkennung. SD -aye 204, 3.
ábhi-jñāya Ger. von ∨abhi-jñā wiedererkennen. 59, 32.
abhitas (von abhi) zu beiden Seiten, ringsum. 255, 12. 318, 5.
a-bhitti F. keine Wand. SL -au 233, 5.
abhi-drutya Ger. von Vabhi-dru herzulaufen. 84, 11.
abhi-dhana N. (V dha) Name. SN -am 252, 21.
abhi-dhāya Ger. von ∨abhi-dhā sagen. 149, 5.66, 10.
abhi-nandita Ppp von Vabhi-nand gutheissen. SN -am 206, 11.
abhi-nandya Ger. von Vabhi-nand begrüssen.
abhi-nava ganz neu. SA -am 244, 10.
abhinava-madalīlā-lālasa (∨ las) nach neuem Liebesspiel begierig. SN -am 281, 15.
abhinava-mada-lekhā-śyāma-gandasthala dessen Wangenflächen schwarz sind
    von den Streifen frischen Brunstsaftes. PG -anam 261, 6.
```

- abhinava-vikāraika-guru (a-e) M. der einzige Lehrer der ganz neuen Gemütsveränderungen (?). PN -avas 294, 8.
- abhinava-vilāsokti-sarasa (a-u) gewürzt durch Ausdrücke jugendlicher Munterkeit. SN -as 283, 11.
- abhinavodbhūta-śokāvega-vicetana (a-u, a-ā) bewusstlos durch die Aufregung infolge des neu erstandenen Kummers. SN -as 225, 8.
- abhi-prāya (a-a) M. (Vi) Absicht. SN -as 27, 1. SA -am 85, 11. 115, 8. 29, 15. PN -ās 124, 16.
- abhi-preta (a-i) Ppp von ∨i mit abhi-pra beabsichtigen. SN -am 207, 18. 309, 2. SA -am 114, 11.

45

```
abhi-bhāşat Ppra (ep.) von ∨abhi-bhāş anreden, sagen. PN -ntas 47, 7.
abhi-bhūta Ppp von ∨abhi-bhū überwältigen. SN -as 102, 10. SG -asya 166, 1.
abhi-mata Ppp von Vabhi-man meinen, wünschen. SN -am 110, 6. 247, 21.
abhi-matā F. von -a. SN -ā 221, 4.
abhi-mānin (V man) stolz, hochmütig. PN -inas 246, 21.
abhi-mukha mit zugewandtem Gesicht. SN -as 36, 8, 135, 18, 60, 9.
abhi-rakşanīya (V rakş) zu bewahren. SN -as 166, 2.
abhi-rakşita Ppp von ∨abhi-rakş behüten. SN -as 132, 4.63, 3.
abhirāma-kamala-cchāyā-sanātha versehen mit einer Menge schöner Wasserrosen.
abhi-ruci F. (Vruc) Gefallen an. SN -is 269, 16.
                                                              [SN -am 169, 20.
abhi-rūpa schön. SA -am 36, 4.
abhi-lasita N. (Vlas) Wunsch. SA -am 302, 18.
abhi-vādaka (∨vad) um zu begrüssen. SN -as 77, 15.
abhi-vādana N. (V vad) Begrüssung. SN -am 247, 1.
abhi-vādya Ger. von ∨abhi-vad X begrüssen.
                                               39, 8, 94, 5.
abhi-vīkṣya (i-ī) Ger. von ∨īkṣ mit abhi-vi sehen, gewahren.
                                                              22, 2.
abhivyaktam (Adv. von abhi-vyakta) deutlich hervortretend. 61, 13.
abhi-śāpa M. (V śap) Behexung, Bezauberung. SAb -ād 31, 10.
abhi-sicya Ger. von V sic mit abhi besprengen, weihen. 243, 4.51, 21.
abhi-siñcat Ppra v. Vsic mit abhi benetzen, besprengen. SN -n 127, 2. SA -ntam 238,
abhi-sam-vrtā F. von -a Ppp von Vabhi-sam-vr V bedecken. SN -ā 64, 12. 80, 21.
abhi-hata Ppp von Vabhi-han treffen. SN -as 86, 11.
abhi-hita Ppp von ∨abhi-dhā anreden, sagen. SN -as 133, 14.65, 2.75, 13. -am
    101, 2. 21, 7. 17. 17. 22, 4. 32, 10. 33, 15. 16. 55, 3. 58, 13. 59, 1. 63, 18. 64, 17.
    77, 1. 81, 16. SL -e 122, 19. 29, 13. 52, 18.
abhīkṣṇam (abhi+kṣaṇa M.) wiederholt, beständig.
                                                  26, 22,
abhīpsita-Guņādhya-samāgamotka (a-u) harrend auf das ersehnte Zusammen-
    treffen mit G. SN -as 228, 23.
abhīpsita-siddhi F. Gelingen des Wunsches. SD -aye 249, 15.
abhīpsu (i-ī, \veeāp) begehrend. PN -avas 13, 12.
abhīṣṭa (i-i, Ppp von Viṣ VI mit abhi) erwünscht, lieb. SN -as 101, 10. -am 159, 2.
abhīşţatara-rakta N. das sehr erwünschte Blut. SA -am 141, 13.
abhīṣṭa-devatā F. die (vorzugsweise) geliebte Gottheit. SN -ā 129, 7. SA -ām 133,
a-bhuktā F. von -a nicht genossen. SL -āyām 301, 5.
                                                                          [14.
a-bhrtya M. Nichtdiener. SN -as 137, 14.
a-bheda M. Nichttrennung. SA -am 291, 14.
abhyanga-bhangi F. (Vbhanj) der Schein, Vorwand des Salbens. SI -yā 209, 12.
abhy-adhika überschüssig, grösser als. SN -as 76, 16. 251, 4.
abhy-anu-jñāta Ppp von Vabhy-anu-jñā ermächtigen; beurlauben, entlassen. SA -am
abhy-anu-jñātā F. von -a. SN -ā 85, 12.
                                                                       [197, 2.
abhy-antara N. das Innere. SL -e 194, 20. 296, 19.
abhyantara-grha N. inneres Gemach. SA -am 209, 8.
abhyarthanā-bhanga-bhaya N. Furcht des Abschlagens einer Bitte. SI -ena 333, 18.
abhy-arthanīya mit einer Bitte anzugehen. PN -ās 270, 20.
abhy-arthita Ppp von Varth mit abhi bitten, anslehen. SN -as 271, 15.
abhy-arthya Ger. von Varth mit abhi (s. o.). 211, 17, 17, 4, 27, 7, 31, 16, 48, 5.
abhy-arthya = abhy-arthaniya. PN -ās 263, 6.
abhy-astā F. von -a Ppp von ∨as IV mit abhi betreiben, studieren. SN -ā 313, 5.
abhy-āgata Pp von Vabhi-ā-gam her-, herbei-, herzukommen. SN -as 121, 19. 36, 17.
                                                                      [245, 14.
```

## abhy-āgata M. - amrtāsāra-

```
abhy-āgata M. (s. o.) Gast, Ankömmling. SV -a 181, 6.
                                                        SI -ena 181, 3.
abhy-āgatā F. von -a. SN -ā 32, 16. SA -ām 31, 20.
abhyāśa-parivartinī F. von -in 'sich nahe um sie herum bewegend'. SA -īm 31, 20.
abhyāsa-krama M. eine Reihe von Wiederholungen. SA -am 123, 12.
abhy-udaya M. Aufgang, Glück. SL -e 269, 14.
                                                                [-ābhis 329, 11.
abhyunnatāngustha-nakha-prabhā (a-a) F. der Glanz ihrer hohen Zehennägel. PI
abhy-upetya (a-i) Ger. von Vi mit abhi-upa treten vor. 128, 10. 31, 1.
abhy-ūhya Ger. von ∨ūh mit abhi erschliessen. 219, 11. 44, 5.
abhy-etya (ā-i) Ger. von ∨i mit abhi-ā kommen zu, hinzutreten. 67, 4. 78, 24.
    177, 15. 97, 16. 215, 25. 20, 5. 25, 5. 54, 23.
abhra N. Wolke. SI -ena 61, 9. PL -esu 50, 13.
a-manditā F. von -a ungeschmückt. SA -ām 59, 3.
a-manusya-nisevita (V sev) nicht von Menschen bewohnt. SL -e 45, 4,
a-mantra-tantra ohne Spruch und Magie. SN -am 110, 5.
a-mara M. (V mr) der Unsterbliche. PA -an 7, 20. PI -ais 234, 16. 75, 7.
                                                                      [296, 15.
Amara M. Kurzform von Amarasimha, Verfasser eines berühmten Wörterbuches. SN -as
amara-prakhya (-ā F.) den Glanz der Unsterblichen habend. SA -am 51, 13.
amara-prabhā F. von -a dass. SV -e 50, 15.
amaravat (von a-mara M.) wie ein Unsterblicher. 9, 12.
Amaraśakti M. (amara-śakti die Kräfte eines Unsterblichen habend) Ksatriya-Name,
amara-sarit F. der Fluss der Unsterblichen (der Ganges). SN -t 305, 6.
Amarāvatī F. (von a-mara M.) die himmlische Residenz des Gottes Indra. SA -īm
    164, 21. SL -yām 163, 11.
amarottama (a-u) der höchste der Unsterblichen. PN -as 6, 19 (adde .).
amaropama (a-u, -ā F.) einem Unsterblichen vergleichbar. SV -a 26, 23. SN -as 17, 17.
a-marşana (V mrs) der sich nichts bieten lässt. SN -as 38, 2, 160, 12.
amala-dhī von fleckenloser Gesinnung. PN -iyas 284, 4. 317, 5.
amala-pata von fleckenlosem Zeuge. SN -am 310, 6.
a-malina nicht schmutzig.
                          SN -am 306, 10.
amalina-dhī von reiner Gesinnung. PG -ivām 301, 17.
a-māmsabhakşa (V bhakş) nicht Fleisch essend. SN -as 246, 8.
amātya M. (von amā Adv. zu Hause) Hausgenosse; Minister. PA -ān 21, 18.
amātya-pada N. Ministerposten. SL -e 120, 19.
a-mānita-guņa nicht schätzend die Vorzüge. SN -am 292, 5.
a-mānuşa nicht menschlich. SA -am 48, 3.
a-mārjitā F. von -a (\sqrt{mrj X}) ungesäubert. SA -ām 49, 20.
a-mita unvergleichlich. SN -am 314, 17 (, vor amitam).
                                                                      [322, 19.
amita-guņābhibhāvaka (a-a, V bhū) unermessliche Vorzüge überwältigend. SN -as
amitra-gapa-sūdana (V sūd) der mit einer Schar von Feinden fertig wird. SA -am
amitra-ghātin (V han) Feindetöter. SG -inas 36, 11.
                                                                       [44, 21.
Vamitrāy (Den. von a-mitra M.) sich wie ein Feind benehmen.
    Ind. 3.S amitrāyate 318, 14.
a-mūla nicht auf einem Text beruhend. SN -am 320, 14.
a-mrta N. der Trank der Unsterblichkeit. SN -am 122, 15. 15. 16. 16. 283, 4. SA -am
amrta-maya aus Nektar bereitet. SN -as 313, 16. -am 295, 16.
                                                                       [276, 2.
amrta-mayī F. von -a. SN -ī 292, 9.
amrta-latā F. Nektarliane. SN -ā 283, 5.
amṛta-srut (V sru) Nektar träufelnd. SI -tā 332, 7.
                                                               [SN -as 243, 18.
amṛtāsāra-samsikta (a-ā, V sic) ganz begossen von einem Platzregen von Nektar.
```

```
amrtopamā (a-u) F. von -a (\sqrt{ma}) nektargleich. SA -am 38, 10.
a-mṛṣyamāṇā F. von -a (V mṛṣ) nicht leidend, nicht ertragend. PN -ās 20, 19.
amedhya-madhya N. die Mitte von unreinen Dingen. SL -e 316, 15.
ameyātman (a-ā) von unmessbarem Geiste. SN -ā 94, 20.
ambara N. Gewand; Himmelszelt. SN -am 253, 11.
ambara-khanda M. ein Stück Himmel. SI -ena 299, 17 (im Nebensinn: Gewandstück).
ambā F. (Lallwort) Mütterchen, Mutter. SG -āyās 196, 23. SV -a 320, 12.
Ambikā-sakha M. der Gefährte der A. (Siva). SN -as 186, 3.
Ambikā-suta M. der Sohn der A. (Dhrtarāştra). SN -as 125, 7.
ambu N. Wasser. SN -u 314, 10.
ambu-ja N. (V jan) Lotus (Nelumbium speciosum). SN -am 240, 12.
ambu-dhi M. (V dhā) Meer. SG -es 198, 17.
ambu-pati M. der Herr der Gewässer, der Ozean. SG -es 146, 12.
ambu-madhya N. die Mitte des Wassers. SAb -ād 97, 2.
ambhas N. Wasser. SN -as 317, 11. SA -as 232, 13. SI -asā 115, 17. SG -asas
    215, 7. SL -asi 276, 13.
ambhoja-netrā F. von -a lotusāugig. PN -ās 284, 5.
ambhojinī-vana-nivāsa-vilāsa M. das Spielen in seinem Wohnsitz, dem Dickicht
    der Lotusgruppen. SA -am 261, 8.
ambho-da M. (V dā) Wolke. PN -ās 267, 10.
ambho-dhara M. (Vdhr) dass. SV -a 267, 8.
ambhonidhi-baddha-sakhya 'der Freundschaft mit dem Ozean schloss'.
                                                                      SA -am
a-yatna M. keine Mühe, Anstrengung. SAb -ād 186, 2.
                                                                      [326, 9.
avatna-labhya (Vlabh) ohne Anstrengung zu erlangen. SN -am 298, 19.
a-yasas N. Unehre. SD -ase 131, 12.
a-vācitr (Vyāc) nicht darum bittend, nicht werbend. SA -āram 333, 16.
a-yukta nicht gefügt, unangemessen. SN -am 113, 16. 15, 16. 45, 15. 67, 8. 71, 12.
a-yogya unbranchbar. PN -ās 117, 18.
                                                                       [82, 16.
avogvatva N. (von a-yogya) das Ungeeignetsein. SAb -ād 278, 28.
Ayodhyā F. (a-yodhyā (Vyudh) die unbezwingliche) die alte Residenz der Sonnen-
    dynastie, deren grösster Held Rāma war, heut Oudh, an der Gogra, einem linken
    Nebenfluss des Ganges. SA -ām 23, 13. 54, 18. 65, 22. 67, 11. 80, 16.
Ayodhyātas von Ayodhyā. 225, 19.
Ayodhyādhipati (ā-a) M. der Beherrscher von A. (Rtuparna). SN -is 70, 18.
Ayodhyā-vāsin (V vas I) in A. wohnend. SA -inam 67, 21.
Ayodhyā-stha (V sthā) in A. befindlich. SA -am 213, 5.
ara M. (\ \ \ \ ) Speiche. PN -ās 112, 10. PI -ais 112, 10.
araka M. (von ara M.) dass. PN -ās 150, 7.
a-raksita unbeschützt, unbehütet. SN -as 115, 17. -am 101, 18. 59, 13.
aranī F. der Feuerbohrer. SN -ī 131, 10.
aranya N. (von arana fremd) Wildnis, Wald, Urwald. SA -am 42, 18. 237, 19.
     SG -asya 36, 21. 39, 19. 40, 1. SL -e 36, 2. 16. 41, 11. 49, 2. 148, 9. 304, 9.
     05, 20. PA -āni 40, 23.
aranya-cārin (V car) im Walde wandernd. SI -inā 148, 12.
aranya-nrpati M. der König des Waldes (der Tiger). SV -e 36, 14.
aranya-rāj M. (V rāj) dass. SN -d 35, 8. 36, 7.
aravinda N. der am Tage blühende Lotus (Nelumbium speciosum).
                                                               SN -am 329, 8.
arāla-pakşma-nayanā F. von -a Augen mit schöngeschweiften Wimpern habend. SA
ari M. Feind, Gegner. SN -is 135, 19. PI -ibhis 261, 20.
                                                                   [-ām 32, 22.
```

```
ari-karşana (V krs I) die Feinde zerrend, zausend. SV -a 35, 16.
arin-dama M. Feindebändiger. SV -a 68, 2, 86, 5, 88, 11. SA -am 20, 13, 41, 18.
ari-mardana (Vmrd) Feinde zermalmend. SN -as 40, 11. SA -am 42, 15.
ari-han M. (V han) Feindetöter. SN -hā 37, 21. 40, 14.
a-ruja (rujā F.) ohne Krankheit. SN -am 313, 1.
aruna-nakhāgra (a-a) N. die Spitze der rötlichen Nägel. PI -ais 290, 22.
aruna-ratna-granthi-kāñcī-kalāpa auf dem ein Gürtelschmuck (ruht), besetzt mit
    roten Edelsteinen. SA -am 280, 1.
arka M. (Varc) Sonne. SI -ena 59, 2.
arka-tejas N. Sonnenglanz. SI -asā 246, 4.
arka-nandana M. (V nand, eig. Sohn der Sonne) Saturn. SN -as 127, 19.
arka-mūla N. Arkawurzel. Arka (Calotropis gigantea, Familie der Asklepiadeen),
    ein in Indien sehr häufiger Strauch; heilkräftig, die Früchte von schönem Aus-
    sehen, aber ungeniessbar. SG -asya 276, 10.
arkavat wie der Arka (s. o.). 107, 15.
argala N. Riegel. SN -am 210, 5. SA -am 209, 25. SI -ena 209, 18.
arghatas (von argha M. Wert, Preis) 'von ihrem Wert herab'. 260, 21.
arghya N. (von argha M.) Ehrengabe, Darreichung von Trinkwasser zur Begrüssung.
    SI -ena 335, 4.
Varc I preisen, ehren; schmücken.
    Ind. 3.S arcati 197, 17.
Varc X dass.
    Perf. 3.S arcayāmāsa 67, 13.
arcayitvā Ger. von \bigvee arc X. 5, 18. 67, 17. 314, 4. 35, 5.
arcita Ppp von Varc. SN -as 242, 22. SA -am 335, 5. PN -āni 90, 12.
arcis N. (Varc) Strahl. SN -is 330, 16.
Vari X gewinnen, erwerben. Mit upa dass.
    Imp. 2.S upārjava (a-a) 307, 21.
    Pot. 3.S arjayet 232, 2.
arjita Ppp von Varj. SN -am 92, 2.17. PN -ās 151, 10.
arjunārista-samchanna (a-a, Vchad) überdeckt von Terminalia- und Sapindus-
    bäumen. SA -am 33, 19.
arnavāntar (a-a) zwischen zwei Meeren. 321, 7.
Varth X (Den. von artha M., eig. sich etwas zum Ziel setzen) erbitten, fordern.
    Mit pra dass., werben, mit sam beurteilen, begutachten.
    Ind. 3.P sam-arthayanti 152, 7.
    Pot. 3.S prārthayet (a-a) 52, 4.
    1. Fut. 3. P prārthayişyanti (a-a) 175, 15.
Pass. Ind. 3.S prārthyate (a-a) 114, 3.
    Imp. 3.S arthyatām 187, 4.
artha M. (Vr) Ziel, Zweck, Grund, Sinn; Nutzen, Lohn, Erwerb, Reichtum, Geld,
    Ding, Angelegenheit; Sache, Prozesssache. SN -as 41, 9. 67, 5. 96, 8. 99, 8.
    106, 11. 71, 6. 77. 8. 237, 14. 53, 17. 58, 11. 17. 23. 65, 6. 67, 2. 82, 5. 96, 18.
    22. 97, 4. 6. 7. 21. 321, 5. 22, 18. SA -am 98, 10. 231, 9. 60, 20. SI -ena 56, 17.
    98, 9. 99, 7. SD -āya 49, 11. 83, 2. SL -e 165, 16. 16. 17. 298, 14. 321, 34.
    33, 19. PN -ās 98, 11. 11. 12. 12. 99, 6. 311, 18. PA -ān 231, 8. PI -ais
    231, 8. 82, 5. PAb -ebhyas 98, 17. PG -ānām 302, 5. PL -eşu 266, 8.
artha-krcchra N. Schwierigkeit einer Sache, schwierige Angelegenheit. PL -esu 55,13.
```

artha-tātparya N. (von tat-para) der wesentliche Inhalt. SN -am 277, 9.

## Arthadyotanikā F. — Alamkāravatī F.

```
Arthadyotanikā F. (von artha-dyotanaka (V dyut) den Sinn beleuchtend) Name
    eines Kommentars zu Bhartrhari's Sprüchen. SN -ā 257, 10.
arthanīya (Varth) zu verlangen, zu wünschen. SN -am 310, 13.
artha-pati M. Herr des Reichtums, reicher Mann. SA -im 111, 13.
artha-parā F. von -a geldgierig. SN -ā 183, 15, 266, 15.
artha-mātra (-ā F.) Geld als Mass habend, nur Geld. SA -am 112, 14.64, 8.
artha-yukta mit Sinn, Inhalt verbunden. SA -am 324, 15.
artha-lābha M. Gelderlangung. SN -as 99, 10.
arthavat (von artha M.) reich. SN -an 306, 4.
artha-śāstra N. Lehrbuch von dem was nützt, von der Lebensklugheit. SA -am
    97, 6. PN -āni 96, 13.
arthāgama (a-ā) M. (Vgam) das Kommen des Reichtums. SD -āya 99, 17.
arthantara-nyasa M. (a-a) Einfügung eines andern Dinges. SN -as 322, 21.
arthāntaranyāsālamkāra (a-a) M. der poetische Schmuck Arthāntaranyāsa. SN -as
artharthin (a-a) geldbegehrend. SN -ī 99, 4. PI -ibhis 98, 14.
                                                                      [322, 21.
arthita Ppp von Varth bitten. SN -as 188, 10. 204, 13. 21, 10. 29, 14.
arthitavya (Varth) zu erstreben. SN -am 92, 11.
arthin (von artha M.) reich. SL -ini 302, 11.
                                                                       [266, 5.
arthin (Varth) bittend. SN-1213, 10. PG-inas 213, 20. PD-ibhyas 261, 1. PL-işu
arthotpatty-upāya M. (a-u) Mittel zur Entstehung von Reichtum. PN -ās 98, 8.
arthopārjanā (a-u) F. (Varj) Gelderwerb. SA -ām 174, 18.
arthoşman (a-ū) M. die innere Hitze, Geld genannt. SI -anā 265, 10.
ardita Ppp von Vard X quälen. SA -am 42, 18.
ardha N. Hälfte. SN -am 317, 2. SA -am 28, 24, 51, 10, 176, 10, 286, 15. SI -ena
    27, 12. SG -asya 317, 2.
ardha-kaţākṣa-vīkṣaṇa N. (Vīkṣ) das Ansehen durch halbe Seitenblicke. PI -ais
ardha-candra M. Halbmond. SN -as 233, 23. SA -am 234, 1.
                                                                       [280, 8.
ardhadagdha-śarīra mit halbverbranntem Körper. SN -as 178, 4.
ardha-rājya-hara (Vhr) die halbe Herrschaft nehmend. SA -am 139, 4.
ardharātra-samaya M. die Zeit der Mitternacht. SL -e 46, 4.
ardha-vastra-samvītā F. von -a bedeckt vom halben Gewande. SA -ām 32, 20.
ardha-samjāta-sasyā F. von -a mit halb aufgegangener Saat. SN -ā 89, 13.
ardha-sphāţita (vom Kaus. von V sphat bersten) halbgespalten. SN -as 102, 19.
ardhasphāţita-stambha M. halbgespaltener Pfosten, Balken. SL -e 103, 2.
ardhokta (a-u) halb gesagt, halb ausgesprochen. SL -e 158, 1.
arpana-sthana N. der (richtige) Platz für die Überweisung. SN -am 253, 22.
arpayat Ppra von Vr Kaus. werfen, übergeben, darbieten. SI -tā 186, 7.
arpita Ppp vom Kaus. von Vr (s. o.). SN -am 317, 17. SA -am 210, 9.
arpitavat Ppa vom Kaus. von Vr (s. o.). SN -ān 233, 17.
∨arh I verdienen, wert sein; sollen, dürfen.
    Ind. 3.S arhati 53, 11. 59, 18. 66, 16. 18. 81, 15. 17. 138, 14. 2.S arhasi 19, 9.
    21, 1. 22, 13. 23, 3. 26, 20. 34, 21. 23. 35, 3. 8. 45, 8. 62, 14. 73, 9. 85, 8. 87, 2.
    90, 22. 91, 2. 114, 7. 3.P arhanti 333, 15. 2.P arhatha 8, 7.
arha (Varh) würdig, passend. SN -as 113, 2. 4. 6. 8. 10. 12.
arhaņā F. (∨arh) Ehrenbezeugung. SA -ām 90, 5.
alam-karana N. (Vkr) Schmuck. SA -am 274, 18.
alam-kāra M. (Vkr) dass., poetischer Schmuck. SN -as 322, 3.
Alamkāravatī F. (von alamkāravat Schmuck tragend) Name einer Prinzessin und des
     von ihr handelnden Buches des Kathāsaritsāgara. SN -ī 185, 7.
```

```
alam kāra-vidhi M. die Handlung des Schmückens. SD -ave 302, 2 (verbinde vasya
    mit kapālam: 'dessen weissen Schädel Siva sich hoch aufs Haupt setzte, um sich
    damit zu schmücken').
Alamkārasarvasva-kāra M. (Vkr) der Verfasser des A. (eines Lehrbuches der
    Poetik). SN -as 321, 10.
alam-krta Ppp von ∨kr mit alam schmücken. SN -as 267, 17. PN -ās 261, 13.
alakavat (von alaka M. Locke) die Locken tragend, mit Locken bedeckt. SL -ati 287, 4.
alaktaka N. roter Lack. SN -am 204, 4.
                                                                         [50, 5]
a-lakşita unbemerkt. SN -as 9, 19. 188, 23. 202, 22. 18, 9. SA -am 209, 5. 26, 23.
alabdhānta (a-a) kein Ende findend. DN -au 187, 3.
a-labhya (Vlabh) nicht zu erlangen. SN -am 331, 6.
alam genug, hinreichend; genug mit. 300, 19. Praep. 129, 16. 224, 14. Postp. 315, 13.
a-lasa (Vlas munter sein) matt, träge. SG -asya 235, 12. PN -ās 290, 3.
alasonmişad-īkṣaṇā (a-u) F. von -a träge die Augen öffnend. SA -ām 203, 13,
alinī F. (von ali M. Biene) Bienenschwarm. SA -īm 283, 1.
alīka-pandita in falscher Weise gelehrt, afterweise. SN -as 291, 5.
a-lūna (V lū) nicht abgeschnitten, nicht geknickt. SN -am 281, 21.
alpa klein, gering. PN -āni 143, 18.
alpa-kāya von kleinem Körper. SN -as 126, 14.
alpa-kārya N. eine unbedeutende Angelegenheit. SN -am 77, 19.
alpa-jña (V jñā) wenig wissend. SN -as 258, 13.
alpatva N. (von alpa) Kleinheit. SA -am 305, 11.
alpa-parīvāra (\vv V) mit kleinem Gefolge. SN -as 91, 16.
alpa-punya geringes religiöses Verdienst (aus einer früheren Geburt) besitzend. SI -ena
alpa-bala-prāna mit wenig Kraft und Atem. PN -ās 69, 20.
                                                                         [57, 4.
alpa-bhāgya unglücklich. SI -ena 57, 8.
avakara-nikara M. (V kr) Kehrichthaufen. SA -am 277, 5.
ava-kartana N. (Vkrt) das Abschneiden. SA -am 28, 19.
ava-kāśa M. (V kāś) Raum, Stätte. SN -as 168, 4.
ava-krşţa Ppp von Vava-krş I wegziehen. SN -as 29, 18.
ava-gata Ppp von Vava-gam erfahren, lernen. SN -am 259, 14.
avagraha-krta durch Hemmung (des Regens), durch Trockenheit bewirkt. SN -as 198,
avacita-bali-puspā F. von -a Blumen zum Opfer sammelnd. SN -ā 335, 12.
ava-jñā F. (Vjñā) Verachtung. SN -ā 113, 15.
ava-jñātum Inf. von ∨ava-jñā gering achten. 114, 7.
avajñā-vihasita-vasati F. eine Stätte für Spötterei aus Verachtung. SN -is 316, 17.
a-vañcaka (V vañc X) nicht betrügend. SN -as 262, 14.
ava-tāra M. (V tr) Herabkunft. SA -am 256, 8.
avatārita-bālaka 'der den Knaben herabsteigen liess, niedersetzte'. SA -am 236, 22.
ava-tāritā F. von -a Ppp vom Kaus. von ∨ava-tr herabsteigen. SN -ā 198, 10.
ava-tīrņa Pp v. Vava-tr herab-, hinabsteigen. SN -as 100, 18. 02, 2. 238, 2. 44, 16.
ava-tīrņā F. von -a. SN -ā 244, 17.
ava-tīrya Ger. von \bigvee ava-t\bar{t} (s. o.). 7, 10. 73, 17. 77, 3. 5. 102, 9. 23, 8. 204, 11.
ava-dharita Ppp von Vava-dhr Kaus. halten für, ansehen als. SN -am 292, 4.
ava-dharya Ger. von V ava-dhr Kaus. überlegen. 101, 7.
```

SN -am

[139, 7]

ava-dhāryā F. von -a (\sqrt{dhr Kaus.}) zu erwägen. SN -ā 276, 6.

avani F. Erdboden. SA -im 260, 1. SAb -es 260, 1.

avani-pati M. Herr der Erde, König. SG -es 146, 12.

avadhya-vyavasāya-bāhya dem Vorsatz, nicht zu töten, zuwiderlaufend.

```
avani-pretha N. Rücken der Erde. SL -e 300, 20.
Avantī F. andrer Name für die Stadt Ujjavinī. SA -īm 25, 15.
a-vandya der nicht zu ehrende. SN -as 99, 1.
ava-māna M. (V man) geringschätzige Behandlung. SI -ena 326, 12.
ava-mānita Ppp von Vava-mān X demütigen. SN -as 240, 1.
ava-mucya Ger. von Vava-muc ablösen, absträngen. 77, 4.
ava-lipta (eig. Ppp v. Vava-lip besalben) hochmütig, stolz. SN -am 259, 13. SG -asya
avaliptatā F. (von ava-lipta) Hochmut. SN -ā 267, 21.
                                                                        [154, 1.
ava-lepa M. (\vee lip) dass. SA -am 162, 1.
                                                                        [42, 12]
ava-lokayat Ppra v. Vava-lok X betrachten, beobachten, wahrnehmen. SN -n 119,1.
ava-lokya Ger. von Vava-lok X (s. o.). 117, 12, 29, 3, 36, 13, 16, 56, 9, 64, 11.
    73, 4. 78, 16. 82, 15. 97, 18.
a-vaśā F. von -a unfolgsam, zügellos. SN -ā 183, 10.
ava-śista Ppp von Vava-śis übrig lassen.
                                           SN -am 21, 19.
avasyam (Adv. von a-vasya) notwendig, sicherlich, durchaus. 48, 9. 121, 5. 61, 8.
    226, 20, 99, 19, 316, 13,
ava-saktā F. von -a Ppp von V ava-sañj anhaften. SN -ā 14, 5.
ava-sara M. (Vsr) Gelegenheit. SN -as 234, 5.38, 15. SA -am 223, 11.
avasara-velā F. die Stunde der Gelegenheit, der richtige Augenblick. SL -āyām 142,
ava-sāna N. (V so) Ende. SA -am 282, 4.
                                                                           [12.
avastratā F. (von a-vastra) Kleiderlosigkeit. SA -ām 28, 18.
ava-sthā F. (Vsthā) Zustand, Situation. SN -ā 150, 9. 214, 11. 66, 9. 96, 17. SA -ām
ava-sthātum Inf. von Vava-sthā verweilen. 158, 19.
                                                                        [239, 4.
ava-sthana N. (V stha) das Haltmachen, Verweilen. SN -am 114, 19.
ava-sthāpya Ger. von ∨ava-sthā Kaus. anhalten.
                                                  72, 18.
ava-sthita Pp von Vava-sthā stehen bleiben, da stehen, verweilen. SN -as 20, 22.
ava-sthitā F. von -a. SN -ā 130, 9.
                                                     [102, 4, 19, 12, 70, 8, 220, 9,
avāpta-vibhava Macht erlangt habend. SG -asya 269, 2.
avāpya (a-ā) Ger. von ∨āp mit ava gewinnen, bekommen.
                                                          17, 10, 227, 3,
a-vikala (von kalā F.) nicht mangelhaft. PN -āni 265, 8.
a-vi-kşata (V kşan) unverletzt. PN -ās 47, 14.
avighnatā-siddhi F. das Gelingen der Hindernislosigkeit. SD -aye 257, 14.
avicāra-ratā F. von -a Gefallen findend an Unüberlegtheit. PN -ās 221, 16.
a-vicchinnā F. von -a ununterbrochen. SN -ā 317, 14.
a-vijñāta-śīla dessen Charakter unbekannt ist.
                                               SG -asya 140, 1. 42, 8.
a-vijāāya ohne erkannt zu haben. 155, 8. 65, 5.
a-vitatha (von tathā) nicht unwahr, wahr. SN -am 292, 4.
a-vidagdha (V dah) unklug, Tölpel. SN -as 249, 10.
a-viditvā ohne gewusst, gekannt zu haben. 135, 15. 17. 60, 8.
a-vidvas unwissend. SN -vān 96, 6.
a-vidhi M. keine Regel, Vorschrift. SI -inā (gegen die R.) 170, 14. 246, 7.
a-vinaya M. unanständiges Benehmen. SA -am 300, 22.
avinaya-krama M. die Bahn der Ungezogenheit. SN -as 210, 21.
avinaya-bhavana N. das Haus der Ungezogenheit. SN -am 295, 13.
a-vinīta (V nī) ungezogen. SV -a 189, 13.
aviratam (Adv. von a-virata) unablässig, beständig. 195, 21. 203, 9.
a-viruddha ohne Feindseligkeit, friedlich. SA -am 167, 6.
aviveka-mūdha-manas dessen Geist dumm ist durch Mangel an Unterscheidungs-
    gabe. PG -asām 307, 19.
```

## avivekāndha- — a-soka M.

```
avivekāndha-buddhi (a-a) dessen Einsicht blind ist durch M. a. U. (s. o.). PG -īnām
avivekitā F. (von a-vivekin) Urteilslosigkeit. SI -ayā 111, 14.
                                                                       [201, 7.
a-viśanka ohne Bedenken. SI -ena 11.7.
a-viśvasta nicht trauend.
                           PN -ās 118, 18.
a-viśvāsa M. Misstrauen. SN -as 143, 3.
a-vişaya-bhūta nicht das Bereich seiend für. PN -āni 278, 24.
a-vṛṣṭi F. Ausbleiben des Regens, Trockenheit. SI -yā 99, 12. 128, 13.
avekşita (a-ī) Ppp von ∨īkş mit ava sehen, anschauen, wahrnehmen, beobachten,
    erwägen. PN -as 83, 5.
avekşitum (a-ī) Inf. von \bigvee īkş mit ava (s. o.). 34, 23. 190, 19. 204, 2.
avekşya (a-ī) Ger. von ∨īkş mit ava (s. o.). 271, 22. 325, 13.
a-vedanā-jña (Vjñā) den Schmerz nicht kennen lernend. SA -am 326, 11.
a-vyagra (agra N.) ungefährdet, sicher. SN -am 93, 12.
a-vyaya unveränderlich. SA -am 5, 18.
a-vyavasthā F. von -a (Vsthā) ohne Verharren, nicht feststehend, beweglich. SA -ām
a-vyāpāra M. nicht (zukommende) Beschäftigung. PL -eşu 102, 12. 03, 5.
a-vyāptā F. von -a nicht erfüllt, nicht ausgefüllt. SN -ā 257, 19.
∨aś V erlangen.
    Ind. 3.S asnute 186, 5.
∨aś IX essen, verzehren.
Akt. Ind. 3.S aśnāti 143, 11. 300, 16.
Med. Pot. 1.P aśnīmahi 302, 9.
a-śakta unfähig, schwach. PN -ās 137, 17. 61, 15. PI -ais 158, 15.
a-śakti F. Unvermögen, Schwäche. SN -is 267, 21.
a-śaknuvat (V śak) nicht könnend. SN -n 2, 24.
a-śakya unmöglich; unüberwindlich. SN -as 145, 2.
a-śankitā F. von -a unbesorgt, furchtlos. SN -ā 36, 8.
aśana N. (Vaś IX) Essen, Nahrung. SN -am 298, 19. 300, 7. 06, 5. 15. 16.
    -āya 300, 19. SAb -ād 99, 2.
a-śarīrā F. von -a körperlos. SN -ā 196, 12.
a-śastra-vadha M. Mord ohne Waffe. SN -as 144, 6.
a-śāśvata nicht ewig. SN -as 96, 15.
a-śişya (V śās) nicht zu unterweisen. SD -āya 172, 14.
a-śīla N. schlechter Wandel. SN -am 212, 3.
aśuddha-prakrti der unlautere Minister hat. SL -au 153, 2.
a-śubha unschön. SA -am 48, 15. SI -ena 166, 6.
a-śubha N. (s. o.) Unglück. SN -am 169, 8.
asubha-karman dessen Taten unselig sind. SG -anas 80, 9.
a-srnvat nicht hörend. SN -n 125, 6. 74, 7.
a-śeşa M. kein Rest. SI -ena (ohne R., vollständig) 23, 7.
a-śeşa ohne Rest, ganz. SN -am 127, 22. 312, 6.
aśesa-guṇākara (a-ā) M. (V kṛ) Fundgrube aller Tugenden. SA -am 274, 17.
asesatas (von a-sesa M.) ohne Rest. 60, 14.
aśesa-duhkha-śamana-vyāpāra-daksa geschickt in der Tätigkeit der Besänftigung
    aller Schmerzen. SA -am 307, 14.
a-śoka kummerlos. SN -as 42, 20.
a-śoka M. (s. o.) Name eines Baumes von mässiger Grösse, Saraca indica (Jonesia
    Asoka), Familie der Caesalpinien, mit gelbroten Blüten von unvergleichlicher Pracht.
    SV -a 42, 13. 20. SA -am 42, 9.
```

Digitized by Google

aśoka-taru M. Aśokabaum. SA -um 42, 8.

```
aśoka-naga M. dass. SV -a 42, 19.
aśoka-vrksa M. dass. SA -am 42, 21.
asman M. Stein. SL -ani 172, 13.
a-śraddheya unglaublich, unglaubwürdig. SI -ena 161, 2.
aśru-paripūrņākṣī (a-a) F. von -a tränengefüllte Augen habend. SA -īm 51, 14.
asru-paripluta (V plu) in Tränen gebadet. SN -as 85, 15.
aśru-pūrna tränenerfüllt. DN -e 81, 7.
aśru-pūrna-netra N. tränenerfülltes Auge. DI -ābhyām 127, 4.
aśru-pūrnākṣī (a-a) F. von -a die Augen mit Tränen erfüllt. SN -ī 42, 8. 67, 3.
aśru-pravāha M. (V vah) Tränenstrom. PI -ais 127, 1.
a-śreyas N. Unheil. SN -as 207, 21.
asva M. Pferd. SN -as 117, 17. PA -an 23, 2. 5. 69, 13. 14. 70, 12. 17. 78, 8.
    PI -ais 87, 11. PG -ānām 55, 12. 69, 10.
aśva-kuśala mit Pferden bewandert. SN -as 80, 3.
aśva-kovida (V vid II) rossekundig. SN -as 1, 4.
asva-tattvajña Sachverständiger in Pferden. SV -a 73, 16.
aśvatarī F. (von -a, zu aśva M.) weibliches Maultier. SN -ī 168, 18.
Aśvamukhī F. von -a (aśva-mukha ein Pferdegesicht habend) Name eines nicht-
    arischen Volksstammes im Himālaya. PN -yas 324, 8.
aśva-medha M. Rossopfer. SI -ena 17, 14.
asvamedhādi (a-ā) mit dem Rossopfer beginnend, Ross- und andre Opfer.
                                                                          PI -ibhis
                                                                           [34, 18.
aśva-vega M. Schnelligkeit des Rosses. SAb -ād 223, 14.
aśva-śālā F. Pferdestall. SA -ām 69, 11.
asva-hrdaya N. Pferdegeheimnis. SN -am 74,8. SA -am 74,4.91,9. SI -ena 54,19.
aśvādhyakşa (a-a) M. (akşan N. Auge) Aufseher über die Pferde. SN -as 56, 3.
Asvin M. (von asva M.) 'die beiden Rosselenker', Name eines alten, aus indogerma-
    nischer Zeit stammenden Götterpaares, dessen Deutung noch nicht gelungen ist.
    DN -inau 29, 10. DG -inos 3, 18.
astan acht. A -au 16, 13.
astama (von astan) der achte. SN -as 23, 16, 185, 6, 256, 13. SL -e 206, 24.
așțamī F. (von -a, erg. rătri oder tithi) der achte Tag nach dem Vollmond, an dem
    die Manenopfer dargebracht wurden. SA -īm 249, 4.
așța-mūrti achtgestaltig (ein Beiwort Śiva's). SN -is 335, 1.
aștādaśa (von aștā-daśan) der achtzehnte. SN -as 68, 7. 185, 12.
aştā-daśan achtzehn. PN -a 258, 24.
astādaša-nadī-šata N. achtzehnhundert Flüsse. PI -ais 161, 1.
∨as II sein. Mit prādus sichtbar werden, erscheinen.
    Ind. 3.S asti (am Anfang einer Erzählung zuweilen in erstarrter Funktion) 10, 7.
    21, 5. 22, 20. 23, 21. 24, 22. 26, 14. 35, 9. 53, 12. 55, 12. 72, 10. 11. 73, 7. 95, 6.
    97, 3. 98, 5. 102, 15. 03, 5. 14, 5. 10. 18, 2. 20, 13. 16. 22, 14. 26, 19. 28, 10. 11.
    30, 14, 33, 1, 34, 4, 35, 15, 36, 21, 37, 16, 38, 19, 40, 4, 45, 6, 47, 6, 13, 51, 11.
    54, 3. 7. 56, 16. 57, 4. 59, 5. 11. 61, 19. 62, 1. 72, 16. 74, 3. 77, 5. 10. 11. 78,
    12. 19. 80, 1. 12. 13. 14. 82, 17. 83, 7. 85, 19. 86, 23. 90, 5. 91, 5. 94, 11. 12. 15.
    96, 10, 98, 8, 202, 3, 03, 1, 11, 4, 20, 13, 22, 2, 28, 11, 29, 15, 30, 3, 31, 19.
    33, 8. 35, 10. 39, 18. 42, 2. 45, 19. 22. 46, 4. 14. 17. 55, 21. 58, 6. 60, 7. 7. 61, 20.
    62, 2. 12. 65, 12. 68, 2. 3. 4. 5. 73, 18. 76, 20. 78, 31. 88, 6. 94, 4. 96, 8. 308, 6.
```

10, 13, 15, 9, 16, 18, 20, 20, 24, 21, 1, 6, 2, 8 asi 9, 12, 13, 29, 11, 30, 8, 18, 32, 17, 34, 17, 35, 4, 38, 8, 42, 16, 44, 4, 4, 5, 8, 50, 13, 54, 6, 56, 3, 62, 2, 70, 4.

```
78, 3. 91, 1. 110, 13. 23, 2. 40, 13. 42, 16. 79, 10. 11. 86, 15. 88, 11. 214, 17.
    16, 1, 22, 21, 31, 18, 35, 20, 67, 7, 301, 4, 08, 13, 18, 10. 1.S asmi 3, 4, 22, 22.
    30, 7. 7. 7. 53, 7. 10. 58, 13. 62, 11. 73, 9. 20. 74, 22. 77, 15. 90, 19. 91, 3. 116,
    22. 40, 13. 54, 5. 93, 6. 99, 16. 207, 6. 14, 15. 21, 5. 7. 25, 3. 10. 28, 6. 32, 24.
    37, 1. 12. 40, 16. 41, 24. 43, 15. 45, 14. 20. 46, 12. 52, 14. 59, 13. 15. 302, 8.
    1.D svas 194, 21. 96, 4. 200, 21. 04, 9. 3.P santi 128, 7. 47, 14, 58, 8. 76, 21.
    211, 5. 23, 2. 64, 8. 67, 10. 72, 14. 80, 3. 93, 13. 97, 4. 1.P smas 201, 14. 303,
    17. sma (ep.) 44, 5. 64, 6.
    Imp. 3.S astu 37, 6. 77, 9. 92, 10. 94, 6. 187, 5. 201, 18. 02, 11. 13. 13, 10. 15, 25.
    54, 1. 57, 21, 65, 6, 73, 11, 78, 27, 305, 9. 3.P santu 110, 6, 18, 8, 36, 12.
    Pot. 3.S syāt 21, 21, 28, 6, 6, 11, 65, 9, 10, 69, 1, 70, 21, 23, 80, 7, 99, 10, 17.
    103, 17. 05, 4. 5. 08, 12. 12, 19. 18, 12. 24, 19. 26, 9. 12. 31, 5. 32, 7. 34, 5. 5.
    17. 41, 15. 21. 44, 20. 48, 3. 53, 5. 63, 6. 64, 15. 66, 4. 67, 7. 68, 5. 72, 13. 85,
    4. 6. 9. 10. 86, 17. 202, 12. 20, 2. 23, 8. 39, 20. 40, 10. 58, 18. 20. 97, 15. 321,
    12. 32, 3. 19. 3.P syus 99, 2. 7. 134, 17. 69, 1. 260, 21. 72, 18. 81, 4. 84, 5.
    87, 21. 1.P. syāma 304, 17.
    Imp. 3.S āsīt 1, 3, 11, 47, 3, 56, 16, 63, 17, 78, 13, 81, 7, 156, 10, 80, 8, 98, 12.
    223, 21, 28, 23, 40, 8, 301, 17, 02, 1, 08, 16, 12, 5, 21, 36, 3.D āstām 102, 7.
    3.P āsan 242, 20. 44, 25. 53, 14. 54, 23. prādur-āsan 242, 15.
    Perf. 3.S āsa 330, 4.
Vas IV werfen. Mit vi-pari umkehren, vertauschen.
    Ind. 3.S vi-pary-asyati 314, 3.
a-samkhyeya-guna unzählige Vorzüge besitzend. SN -as 50, 20. SA -am 76, 7.
a-sambhāvya (V bhū) undenkbar, unausführbar. SA -am 241, 5.
a-sambhāvyā F. von -a. SA -ām 97, 11.
a-sambhrta (V bhr) nicht zusammengetragen, verfertigt (sondern von der Natur ge-
    geben). SA -am 329, 3.
a-sammāna M. (\man) Unehre. SA -am 104, 20.
a-samvīta ohne Obergewand, Mantel. SN -as 24, 7.
                                                                           [333, 1.
asam sayam (Adv. von a-samsaya) zweifellos. 76, 9. 167, 7. 218, 10. 30, 12 (, für.).
a-samskrta ungeschmückt, ungeweiht, ungebildet. SN -am 61, 13. SA -am 105, 8.
a-sakrt nicht einmal, wiederholt. 26, 1. 52, 5 (erg. yadi). 53, 1. 66, 4. 84, 14.
a-sat ungut, schlecht. PN -ntas 263, 6. PG -tam 139, 19.
a-satī F. (von -sat) untreu, unzüchtig. PG -īnām 182, 12.
asat-krta N. schlechte Tat. SA -am 87, 13.
asat-krtā F. von -a schlecht behandelt. SN -ā 66, 19. 81, 18.
a-satya unwahr. SN -am 69, 4. 119, 16.
a-satya N. Unwahrheit. SA -am 119, 17. 41, 7.
asatya-vacanāsakta (a-ā) an unwahren Worten hängend. PI -ais 170, 1.
a-sad-vikalpa M. (Vklp) nicht existierende Verschiedenheit. PI -ais 310, 15.
asan-mantrin schlechte Minister habend. SN -1 172, 7.
a-sama ungleich, ungleichmässig. SA -am 292, 13. PI -ais 111, 12.
a-samartha unfähig, machtlos. SN -as 65, 10. 114, 8. 25, 18. 18. 26, 20. 28, 3.
     SI -ena 114, 6. PG -ānām 160, 5.
a-saroja ohne Lotusblumen. SN -am 277, 4.
a-sahamāna (V sah) nicht ertragend. SI -ena 182, 4. PI -ais 146, 18.
a-sahā F. von -a (V sah) dass. SN -ā 238, 11.
a-sahāyā F. von -a ohne Begleiter. SN -ā 50, 15.
```

asahisnutā F. (Abstr. von a-sahisnu (V sah)) Unduldsamkeit. SN -ā 267, 15.

```
a-sāmprata unschicklich. SN -am 138, 15.
a-sādhu nicht gut. SN -us 316, 17. SG -os 140, 10. 74, 4.
a-sādhya nicht zu bewältigen, nicht zu gewinnen. SN -as 258, 14. -am 120, 15. 30, 14.
asādhyatā F. (von a-sādhya) Unbezwingbarkeit. SA -ām 135, 11.
a-sāvaka M. nicht ein Pfeil. SA -am 205, 6.
a-sāra saftlos, kraftlos, schal. SL-e 282, 10.84, 3. PG-ānām 161, 10. PL-esu 216, 5.
asita-keśāntā F. von -a mit schwarzem Haarschopf. SA -ām 59, 11.
asitātman (a-ā) von schwarzer Beschaffenheit, schwarz von Natur. SN -ā 295, 7
    (im Nebensinn: a-sitātman (a-ā) ungebundenes Wesen habend).
asitekşanā (a-ī) F. von -a schwarzäugig. SN -ā 59, 18.
asidhārā-vrata N. Schwertschneidengelübde. SN -am 263, 8. 70, 2.
asu M. (Vas II) Leben. PA -ūn 278, 5.
a-sukara (Vkr) nicht leicht zu tun. SN -am 263, 5.
a-sukha schmerzlich.
                     SN -am 86, 6.
a-sukha N. Unglück. SN -am 276, 21.
asukha-jīvikā F. (V jīv) unglückliches Leben. SA -ām 31, 13.
asukha-da (V dā) Unglück, Unbehagen spendend. SN -am 284, 2.
asukha-pīdita (V pīd) vom Unglück gequält. SN -as 56, 18.
asukhāvistā (a-ā) F. von -a vom Unglück heimgesucht. SN -ā 50, 12.
a-sukhin unglücklich. SA -inam 286, 2.
asu-bhanga M. Zusammenbrechen der Lebensgeister. SL -e 263, 5.
a-sūcī-samcāra wo keine Nadel hindurchdringen kann. SL -e 286, 7.
∨asūy (Den. von asu M.) murren. Mit abhi murren gegen.
    Ind. 3.P abhy-asūyanti 44, 2.
asūyayitvā Ger. vom Kaus. von Vasūy (s. o.). 54, 11.
a-sevya nicht zu besuchen; dem man nicht dienen soll. SN -am 123, 7. SA -am
     141, 7. PA -an 168, 17.
asodha-simha-dhvani das Gebrüll des Löwen nicht ertragend. SN -is 334, 16.
asau F. von adas jener. SN -sau 48, 2, 289, 1, 301, 18.
astam-gata Pp von V gam mit astam heimgehen, sterben.
                                                        SN -as 194, 5.
astamana-velā F. Untergangszeit. SL -āyām 156, 18.
asta-mauna das Stillschweigen von sich werfend. SN -as 240, 19.
astitva-jñāpaka (Vjñā Kaus.) (seine) Existenz erkennen lassend. SN -am 257, 23.
astra N. (Vas IV) Wurfgeschoss, Waffe. SA -am 205, 6. 329, 5.
a-sthāna N. ungeeigneter Ort. SL -e 174, 5.
asthi N. Knochen. SA -i 263, 13.
asthi-parvata M. Knochenberg. SA -am 129, 3.
a-sthairya N. Unbeständigkeit. SI -ena 316, 10.
a-snāta (V snā) ungebadet. SA -am 209, 6.
a-snehavat (sneha M.) lieblos. SN -ān 145, 9.
a-sprsat (V sprs) nicht berührend. PA -atas 15, 14.
asmaj-jananī F. unsre Mutter. DG -yos 194, 7.
asmaţ-ţiţţibhānda (a-a) N. die Eier unseres T. PN -āni 163, 19.
asmat-krte um unsertwillen.
                              258, 3. 8.
asmat-samīpatas (samīpa N.) in unsrer Gegenwart. 18, 9.
asmat-sahaja-vairin M. unser geborener Feind. SN -ī 178, 20.
asmat-sthāna N. unsre Stelle. SL -e 163, 13.
asmat-svämin M. unser Herr. SN -1 102, 8.06, 6.
asmad-artha M. unsre Angelegenheit. SL -e 68, 16, 258, 8, 9.
```

```
asmad-grha N. unser Haus. SA -am 193, 9.
asmad-vacas N. unser Wort. SN -as 316, 2.
asmad-vana N. unser Wald. SL -e 115, 13.
asmad-vidha unsresgleichen, unsereiner. SG -asya 179, 16.
asmad-vyākaraņa N. unsre Grammatik. SN -am 207, 2.
a-svalpa nicht klein. SN -am 306, 10.
a-svastha unwohl, krank. SN -as 255, 1.
a-svasthā F. von -a. SA -ām 4, 19, 21.
a-sveda (V svid) ohne Schweiss, nicht schwitzend. PA -ān 15, 13.
Vah sagen, sprechen. Mit pra dass., mit prati entgegnen.
    Perf. (häufig Präsensbedeutung) 3.S āha 20, 1. 72, 1. 102, 11. 14. 03, 6. 04, 17.
    05, 3, 06, 6, 9, 19, 21, 08, 14, 15, 09, 6, 16, 10, 6, 14, 14, 8, 10, 10, 19, 15, 1.
     12. 13. 13. 15. 16, 18. 17, 13. 18, 1. 1. 8. 19, 13. 14. 15. 15. 20, 2. 13. 14. 15.
     19. 21. 21, 1. 4. 6. 11. 15. 17. 22, 2. 19. 25, 4. 13. 17. 18. 26, 1. 10. 27, 5. 10.
     10. 28, 11. 29, 6. 19. 20. 30, 17. 17. 32, 10. 33, 6. 10. 11. 22. 34, 7. 20. 35, 15.
    21. 22. 24. 36, 2. 11. 14. 15. 20. 37, 2. 13. 14. 18. 38, 1. 8. 39, 2. 40, 3. 10. 41, 11.
    42, 9, 10, 43, 1, 44, 1, 1, 6, 45, 8, 47, 6, 7, 12, 16, 17, 18, 48, 19, 49, 1, 3, 6, 11.
    18. 50, 8. 9. 16. 23. 51, 12. 20. 53, 20. 54, 3. 55, 2. 10. 15. 18. 56, 15. 57, 3. 21.
    58, 6, 60, 1, 3, 10, 21, 61, 3, 8, 12, 63, 9, 17, 19, 64, 17, 65, 10, 66, 12, 67, 1.
    3. 12. 70, 9. 72, 15. 73, 15. 74, 14. 76, 1. 10. 17. 77, 9. 10. 78, 17. 79, 3. 20. 80,
    11. 12. 81, 7. 7. 9. 15. 17. 83, 3. 214, 5. 57, 22. 58, 14. 96, 26. 97, 9. 15. 17.
    321, 15. 22, 8. prāha (a-ā) 96, 15. 127, 7. 8. 36, 21. 44, 10. 48, 16. 55, 16.
     59, 1. 63, 12. 74, 19. 78, 11. praty-āha 92, 16. 2.S āttha 26, 13. 3.P āhus
     25, 2. 101, 9. 239, 13. 90, 16. prāhus (a-ā) 105, 18.
aham-kāra M. (Vkr) Selbstsucht, Dünkel. SN -as 228, 9.10. SA -am 156, 11.
ahamkāra-parīkṣārtham (ā-a) 'um seinen Dünkel auf die Probe zu stellen'. 228, 5.
ahamkāra-yukta mit Selbstgefühl begabt. SI -ena 180, 6.
ahamkrti-tyāga M. Aufgeben des Dünkels. SAb -ād 228, 13.
ahan N. Tag. SL -ni 206, 24. -ani 24, 19. 55, 10. 174, 19. 75, 7. PA -āni 223, 11.
ahar N. dass. SN -ar 177, 18. PI -obhis 101, 15. 23, 14.
ahar-ahar (s. o.) Tag für Tag.
                                  298, 7.
ahar-niśam (niś F.) Tag und Nacht. 251, 14. 99, 13.
ahaha Interj. 264, 15. 18. 74, 20. 300, 18.
ahi M. Schlange. SI -inā 293, 12. SG -es 113, 19. SL -au 304, 6.
ahimsā-nirata (Vram) Gefallen findend an Nichtschädigung (lebender Wesen). SN -as
                                                                            [18, 20.
a-hita ungut, böse. SA -am 317, 12.
aho Interj. 9, 5, 5, 5, 42, 11, 48, 13, 99, 11, 116, 22, 17, 8, 18, 10, 19, 3, 32, 10, 33, 4.
     42, 3. 43, 8. 46, 8. 47, 16. 53, 17. 56, 2. 57, 19. 58, 9. 13. 59, 1. 9. 60, 3. 62, 6.
     63, 8. 64, 3. 67, 4. 68, 14. 69, 18. 74, 11. 75, 18. 76, 17. 78, 8. 80, 18. 82, 4.
     272, 6. 74, 16. 82, 17. 98, 18. 99, 18. 301, 20. 03, 11. 11, 4. 13, 8. 17, 5.
aho-rātra M.N. (rātri F.) Tag und Nacht. PN -āņi 161,5. PI -ais 41,7. PA -ān 38,
                                                                               [16.]
ā bis. Praep. 276, 7.
ā-kampayat Ppra des Kaus. von Vā-kamp erzittern. PN -ntas 287, 6.
ā-karņita Ppp von Vā-karņ hören, vernehmen. SN -am 109, 2.
ā-karņya Ger. von Vā-karņ (s. o.). 97, 5. 128, 8. 21. 30, 3. 32, 10. 36, 20. 42, 9.
     49, 11. 50, 8. 54, 19. 57, 21. 59, 1. 65, 6. 75, 6. 76, 1. 78, 1. 19. 92, 1. 8. 97, 14.
     204, 20. 36, 5. 41, 20. 42, 17. 45, 11. 53, 15. 54, 13.
Ākarşikākhyā (ā-ā) F. von -a A. mit Namen. SA -ām 202, 16.
```

```
ā-kalayat Ppra von ∨ā-kal schütteln; erkennen. SN -n 287, 8.
ā-kalayya Ger. von Vā-kal (s. o.). 306, 19. 09, 8.
ā-kāra M. (V kr) Gestalt, Aussehen. SN -as 262, 15. SA -am 102, 4. 37, 5. PI -ais
ākāravat (von ā-kāra M.) wohlgeformt. PN -antas 13, 18.
ā-kāśa N. (V kāś) Luftraum, Äther. SN -am 311, 6. SA -am 70, 16. 276, 15. SL -e
ākāśa-deśa M. freier Raum. SA -am 53, 16.
                                                                        [175, 22.
ākimcanya-dīnā F. von -a traurig über (ihre) Armut. SI -avā 231, 16.
ākulatva N. (Abstr. von ā-kula) Verwirrung. SN -am 294, 3.
ā-krti F. (Vkr) Form, Gestalt, schöne Gestalt. SN -is 275, 13. SA -im 279, 28.
ākṛṣṭa-jīrṇāmbarā (a-a) F. von -a dessen abgetragenes Gewand gezerrt wird. SA -ām
ā-kṛṣyamāṇa Pprp v. √ā-kṛṣ I zerren, mit sich fortziehen. SN -as 29, 15. [298, 11.
ā-krandamānā F. von -a Pprm von Vā-krand schreien, jammern. SA -ām 32, 9.
ā-kramya Ger. v. Vā-kram herzuschreiten, treten auf, aufsteigen. 47, 1, 185, 24, 282, 7.7.
ā-krānta Ppp von √ā-kram überwältigen, überziehen. SN -as 217, 1. -am 299, 15.
ā-kṣipat Ppra von ∨ā-kṣip an sich ziehen, wegziehen; tadeln. SN -n 287, 8.
ā-kṣipantī F. von -at. SA -īm 8, 20.
ā-kṣipta Ppp von \( \sigma - kṣip (s. o.). PN -ās 255, 3.
ā-kṣipya Ger. von ∨ā-kṣip werfen auf. 128, 17.
ākṣepa-rūkṣākṣara-mukhara-mukha (a-a) dessen Mund geschwätzig ist in Tadel
    und rauhen Worten. PA -an 270, 19.
ā-khu M. (Vkhan) Ratte. SN -us 273, 14. SA -um 124, 17. SG -os 167, 11.
ākheţaka M. (Weiterbildung von ā-kheţa M.) Jagd. SL -e 139, 9.
ā-khetaka M. Jäger. SA -am 173, 13.
ā-khyātā F. von -a Ppp von ∨ā-khyā nennen. SN -ā 143, 13.
ā-khyātum Inf. von \sqrt{a-khyā erzählen, kunden. 45, 8.
ā-khyāna N. (V khyā) Erzählung, Geschichte. SA -am 81, 1.
ākhyāna-paficama das Epos als fünftes habend. PA -ān 18, 18.
ā-khyāya Ger. von ∨ā-khyā erzählen. 205, 1.
ā-gacchat Ppra von Vā-gam kommen. SN -n 133, 13. SA -ntam 100, 7. 10, 8.
    SI -tā 135, 23. PA -tas 6, 9. PI -dbhis 158, 8.
ā-gacchantī F. von -at. SA -īm 207, 16.
ā-gata Pp von \sqrt{a}-gam kommen. SN -as 59, 27. 67, 1. 77, 15. 86, 17. 93, 14. 133,
    21. 81, 5. 88, 2. 92, 13. 93, 7. 95, 19. 210, 3. 27, 13. 20. 30, 23. 31, 10. 34, 10.
    44, 24. 45, 6. 46, 11. 12. 51, 10. 90, 10. 305, 3. -am 47, 20. 49, 9. 102, 18.
    SA -am 9, 16, 42, 18, 90, 8 (adde .). 148, 1, 263, 15. SI -ena 247, 4. SL -e
    67, 14. PN -ās 25, 5. 79, 12. 149, 7. PA -ān 7, 20.
ā-gatā F. von -a. SN -ā 83, 9.17.208, 9. SA -ām 37, 24.218, 12. SL -āyām 94, 21.
ā-gatya Ger. von \sqrt{a}-gam kommen. 11, 14. 85. 3. 176, 3. 80, 10. 95, 20. 206, 2. 22.
    08, 17. 26, 16. 36, 1. 42, 9. 13. 49, 1. 16.
\bar{a}-gantavya (\veegam) zu kommen. SN -am 158, 11. 207, 23.
āgama-kāraņa N. der Grund des Kommens. SA -am 148, 4.
ā-gamana N. (V gam) das Kommen. SN -am 9, 13.
āgamana-kāraņa N. Grund des Kommens. SN -am 77, 19. SA -am 77, 17.
agama-siddhatva N. (von siddha) das Feststehen, Gesichertsein durch die Tradition.
\bar{\mathbf{a}}-gamya Ger. von \bigvee \bar{\mathbf{a}}-gam kommen. 4, 8, 29, 2, 60, 7.
                                                                  [SI - ena 322, 6]
āgneya (von agni M.) feurig. SA -am 165, 1.
ā-ghrāta Ppp von ∨ā-ghrā beriechen. SN -am 316, 7.
ā-caraņīya (V car) zu tun. SN -am 139, 1.
```

ā-carat Ppra von Vā-car tun, begehen. SN -n 10, 17.

## ā-caryamāņa — ātmānurūpā

```
ā-caryamāna Pprp von Vā-car (s. o.). SG -asya 297, 21.
ā-cāra M. (V car) Herkommen, Brauch. SN -as 195, 12.
ā-cīryamāņa = ā-caryamāņa. SG -asya 297, 22.
ā-cchādva Ger. von Vchad X mit ā bedecken. 181, 5.
ā-janma-carita N. Wandel, Lebenslauf von Geburt an. SA -am 229. 13.
ā-janma-vrttānta M. Geschichte von Geburt an. SA -am 193, 2.
ā-jīvana N. (V jīv) Lebensunterhalt. SN -am 107, 9.
ā-jñā F. (Vjñā) Befehl, das Befehlen. SN -ā 266, 18. SA -ām 149, 5.
ājñā-kara M. (V kr) Diener. SN -as 292, 15.
ājñā-phala dessen Frucht Autorität ist. SN -am 277, 3.
ādhya (mind. = arthya von artha M.) reich. PG -ānām 303, 5.
ā-tanvat Ppra von Vā-tan ausbreiten, hervorbringen. SN -n 287, 9.
ā-tanvatī F. von -at. SN -ī 284, 19.
ātapa-tra N. (V trai) Sonnenschirm. SN -am 279, 6. PN -āņi 106, 4.
                                                                       [323, 2.
ātapavat (von ā-tapa M. (Vtap) Hitze) heiss, von der Sonne beschienen. PA -anti
ātithya N. (von atithi M.) Gastfreundschaft. SA -am 247, 11.
ā-tura krank, heftig verlangend. SN -as 33,4. SA -am 20,15. PG -ānām 124,8.
ātma-gatodaka (a-u) N. 'das zu ihr gekommene Wasser'. SD -āya 271, 21.
ātma-jaya M. der eigene Sieg. SA -am 92, 16.
ātma-damana N. (V dam) Bändigung des eigenen Selbst. SL -e 269, 12.
ātma-doşa-vināśa M. Schwinden der eignen Schuld. SD -āya 166. 15.
ātman M. Seele, Selbst, Wesen; Weltseele (= brahman N.). SN -ā 80, 13. 166, 2.
    221, 15. 320, 25. SA -anam 19, 2. 2. 25, 6. 26, 16. 30, 17. 19. 22. 32, 1. 38, 8.
    41, 8, 48, 12, 54, 2, 66, 12, 81, 11, 107, 13, 21, 3, 36, 6, 49, 20, 55, 5, 65, 19.
    66, 7. 222, 19. 34, 10. 35, 17. 20. 50, 2. 58, 21. SI -anā 5, 5. 19, 2. 38, 8. 66, 12.
    81, 11. 222, 19. SG -anas 25, 13. 28, 18. 59, 10. 74, 26. 81, 8. 86, 23. 115, 8.
    29, 7. 32, 20. 35, 13. 17. 49, 19. 51, 16. 60, 5. 8. 64, 6. 73, 11. 74, 7. 9. 20. 79, 12.
    215, 18. 26, 13. 31, 12. SL -ani 109, 15. 212, 16. 303, 9.
ātmanīna (von ātman M.) der Seele heilsam, frommend. SA -am 310, 20.
ātma-pratibimba N. Abbild seiner selbst. SA -am 136, 4.
ātma-prabha (pra-bhā F.) eigenen Glanz habend, selbstleuchtend. PA -ān 16, 17.
ātma-prasāda-sammukha zur Gnade gegen (mein) Selbst geneigt. SN -as 122, 13.
ātma-bodha die Weltseele kennend. SN -as 288, 11.
ātma-bhaya N. Furcht für sich selbst. SAb -ād 224, 2.
ātma-bhava M. das Vorhandensein seiner selbst. SA -am 16, 16.
ātma-bhās F. (V bhās) der eigene Glanz. PN -sas 328, 16.
ātma-manas N. Geist und Herz (nach dem Komm. Welt- und Einzelseele). DG -asos
ātma-māmsa N. das eigene Fleisch. SA -am 251, 1.
                                                                      [317, 13.
ātma-rakṣārtham (ā-a) der eigenen Rettung wegen. 165, 9.
ātmavat (von ātman M.) wie sich selbst. 176, 14.
ātma-vaśa M. die eigne Gewalt. SA -am 110, 1.
ātma-vrttānta M. die eigene Geschichte. SN -as 123, 2. 48, 6.
ātma-śakti F. eigne Kraft. SI -yā 166, 19.
ātma-śarīra-dāna N. Hingabe des eigenen Körpers. SA -am 150, 11.
ātma-śonita N. das eigne Blut. PI -ais 253, 8.
ātma-śreyas N. Seelenheil. SL -asi 313, 3.
ātma-sama sich selbst gleich. SA -am 243, 2.
ātmasāt (von ātman M.) zu eigen. 316, 13.
ātmānurūpā (a-a) F. von -a ihm selbst ebenbürtig. SA -ām 326, 3.
```

```
ātmābhiprāya (a-a) M. die eigne Absicht. SN -as 118, 11.
ātmārāma (a-ā, Vram) am Atman (eigne oder Weltseele) Gefallen findend. SN -as
ātmārtha (a-a) M. eigne Angelegenheit. SA -am 69, 5, SL -e 165, 17.
                                                                         [314, 6.
ātmī-bhāva M. das Aufgehen in der Allseele. SA -am 307, 15.
ātmīya (von ātman M.) eigen, zu ihm gehörend. SN -as 268, 10. SA -am 180, 15.
ātmīya-syāmi-sakāśād (SAb von -a M.) vonseiten des eigenen Herrn. 121, 6.
ātmecchā (a-i) F. eigenes Belieben. SI -ayā 130, 3.
ā-dadhāna Pprm von ∨ā-dhā hervorrufen, bewirken. PN -ās 287, 4.
ā-dara M. (V dr) Ehrerbietung. SI -ena 197, 24.
\bar{a}-daya Ger. von \sqrt{a}-da nehmen. 25, 1.53, 13.65, 6.78, 7.97, 13.100, 15.18, 17.
    22, 19. 30, 6. 11. 64, 21. 74, 17. 75, 16. 76, 3. 80, 18. 81, 3. 97, 3. 222, 15. 48,
    15. 49, 22. 54, 11. 56, 3. 307, 2.
ādi M. Anfang, der erste. SL -au 138, 16. 71, 8. 276, 5. 78, 13. 14. DN -ī 257, 19.
āditas (von ādi M.) von Anfang an. 181, 20.
Āditya M. (eig. Sohn der Aditi) Name einer Klasse von himmlischen Lichtgöttern. PN-äs
āditya M. (s. o.) Sonne. SN -as 1, 6, 29, 4. SG -asya 298, 7.
                                                                         [29, 10.
āditya-candra M. Sonne und Mond. DN -au 177, 16.
Ādityavarman M. (āditya + varman Panzer) Kşatriya-Name. SN -ā 222, 12.
Ādityavarma-nāman Ādityavarman mit Namen. SN -ā 221, 18.
ā-ditsu (vom Des.-Stamme von ∨ā-dā) nehmen, erlangen wollend. PI -ubhis 329, 18.
ādima (von ādi M.) der erste. SN -as 98, 2.
ādi-madhyāvasāna (a-a) N. Anfang, Mitte und Ende. PL -eşu 151, 18.
ādi-śabda M. das Wort ādi. SI -ena 257, 18.
ā-dista Ppp von ∨ā-diś heissen, anweisen. SN -as 12, 15. 133, 21. 95, 19.
ā-dṛta Ppp von Vā-dṛ respektieren, mit Achtung behandeln. SN -as 202, 21.
ādya (von ādi M.) der erste. SN -as 258, 13. -am 185, 1.
ādyavat (von ādya) wie der erste. 209, 24.
ā-dhātum Inf. von \/ ā-dhā hinsetzen, vorschieben. 290, 2.
ā-dhāya Ger. von ∨ā-dhā anlegen, anzünden.
ā-dhāra M. (V dhr) Behälter. SL -e 109, 15.
ā-dhāvamāna Pprm von ∨ā-dhāv herzustürzen. PN -ās 46, 19.
ā-dhi M. (V dhyai) Sorge, Seelenleid. SN -is 239, 17. PI -ibhis 66, 18. 81, 17.
ādhi-vyādhi-śata N. Hunderte von Sorgen und Krankheiten. PI -ais 316, 11.
ānana-pankaja M. (V jan) ein Gesicht wie ein Lotus, Lotusantlitz. PI -ais 244, 2.
ānanda-vismaya M. Freude und Erstaunen. DN -au 212, 16.
ānandāśru-kaņa (a-a) M. Freudentranentropfen. PA -an 316, 4.
ānandodgata-bahula-bāṣpākula-dṛś (a-u, a-ā) die Augen erfüllt mit vor Freude
     aufsteigenden reichlichen Tränen. PN -sas 304, 17.
ā-nandya Ger. von Vā-nand Kaus. erfreuen. 136, 7.
ā-nayana N. (\sqrt{n}) Herführung, das Herbeischaffen. SL -e 63, 13. 87, 9.
ānāthya-duḥkhita bekümmert über (ihre) Schutzlosigkeit. PN -ās 198, 15.
ā-nāyita Ppp des Kaus. von ∨ā-nī herführen, -bringen. SN -as 211, 3.
\bar{a}-nāyya Ger. des Kaus. von \vee \bar{a}-nī (s. o.). 21, 18. 60, 10. 90, 15. 211, 8.
\bar{a}-nīta Ppp von \vee \bar{a}-nī (s. o.). SN -as 122, 20. 25, 11. 48, 6. 204, 7. 24, 17.
ā-nītā F. von -a. SN -ā 129, 16.
\bar{a}-nīya Ger. von \bigvee \bar{a}-nī (s. o.). 214, 23.
ānuşangika (von anu-şanga M.) hinterherfolgend. SN -am 102, 18.
ānrnya N. (von an-rna) Schuldlosigkeit. SA -am 151, 5.
ānŗśamsya N. (von a-nŗśamsa) das nicht böse Sein, Wohlwollen, Güte. SN -am 65, 2.
```

#### ā-netum — ā-mekhalam

```
ā-netum Inf. von Vā-nī herführen, -bringen. 57, 20.
Vāp V erreichen, erlangen. Mit ava, sam-ava, pra, sam-pra dass.
    Ind. 3.S apnoti 28,8.97,19. 150, 22.55, 9.75, 4. avapnoti (a-a) 144, 9. prapnoti
    (a-ā) 231, 8. 58, 8. 61, 1. 67, 4. 3.P prāpnuvanti (a-ā) 100, 14.
    Imp. 2.S prāpnuhi (a-ā) 247, 20.
    Pot. 3.S āpnuyāt 117, 4. 57, 7. prāpnuyāt (a-ā) 150, 13.
    Aor. 3.S prāpat (a-ā) 220, 22.
    Perf. 3.S avāpa (a-ā) 71, 18. 332, 2. prāpa (a-ā) 2, 9. 202, 19. 10, 19. 22, 14.
    42, 6. 56, 2. 3.D avāpatus (a-ā) 186, 24. 3.P prāpus (a-ā) 253, 15.
    1.Fut. 3.S avāpsyati (a-ā) 137, 7.96, 13. prāpsyati (a-ā) 28, 10.244, 19. 2.S
    avāpsyasi (a-ā) 54, 15. 201, 2. 2.P avāpsyathas (a-ā) 194, 12.
Pass. Ind. 3.S āpyate 212, 24. avāpyate (a-ā) 202, 8. sam-avāpyate (a-ā) 213, 3.
    sam-prāpyate (a-ā) 154, 12. 16. 18. 262, 16.
Kaus. Ind. 1.S prāpayāmi (a-ā) 253, 18.
    1. Fut. 3.S prāpayişyati (a-ā) 196, 14.
āpagā F. Fluss. SA -ām 36, 17. PN -ās 98, 18.
ā-paņa M. (V paņ Handel treiben) Markt, Basar. SL -e 232, 16.
ā-patat Ppra von Vā-pat heranstürzen; eintreffen, zufallen. PG -tām 46, 10.
\bar{a}-patita Pp von \vee \bar{a}-pat (s. o.). SN -am 48, 17. 117, 8. 19, 3.
āpat-sahāya M. Gefährte in der Not. SN -as 221, 9.
ā-pad F. (V pad) Unfall, Not. SA -dam 48, 18. 150, 13. SAb -das 220, 3. SL -di
     199, 6. 270, 15. PN -das 274, 12. PG -dām 194, 19. PL -tsu 111, 3. 57, 12.
āpad-arthe (SL von -a M.) für die (Zeit der) Not. 165, 18.
āpad-gata in Not geraten. SN -as 119, 7. SA -am 271, 11.
āpad-rahita von Unglück frei. SN -as 119, 10.
ā-panna Pp von Vā-pad geraten in. SN -as 257, 30. 63, 10. PN -ās 128, 14.
ā-pannā F. von -a. SN -ā 75, 17.
ā-pādayat Ppra von Vā-pad Kaus. verursachen. PN -ntas 287, 5.
ā-pīda M. (V pīd) Blumengewinde. PI -ais 42, 12.
āpta Pp von ∨āp kommen über, zuteil werden. SN -am 119, 6.
āpta-kārin (Vkr) zuverlässig handelnd. PI -ibhis 22, 9.
āpta-guru M. zuverlässiger Lehrer. PN -avas 281, 5.
āpta-dakṣiṇa von reichlichen Geschenken begleitet. PI -ais 17, 15. 94, 25.
āptavat Ppa von Vāp erlangen. SN -ān 225, 15.
ā-pyāyanā F. (V pyai) Sättigung. SN -ā 150, 19.
āpyāyita-śarīra dessen Körper erquickt wurde. SN -as 101, 13.
ā-pyāyitā F. von -a Ppp von ∨ā-pyai Kaus. erquicken. SN -ā 89, 12.
ābaddha-sāraņa (V sr) eine Röhre bildend. DA -au 233, 19.
ā-bharana N. (V bhr) Schmuckstück, -sache. PN -āni 111, 6. PA -āni 209, 9. PI
ā-bhāşya Ger. von Vā-bhāş anreden. 67, 19.
                                                                   [-ais 240, 23.
ābhijana (von abhi-jana M.) die Abstammung anzeigend. SI -ena 327, 16.
ābhimukhya N. Abstr. von abhi-mukha zugewandt, entgegen. SA -am 160, 13.
ā-mantrita Ppp von Vā-mantr sich verabschieden. SN -as 216, 1.
\bar{a}-mantrya Ger. von \sqrt{\bar{a}}-mantr (s. o.). 18, 11. 23, 12. 91, 15. 203, 21. 42, 3. 45, 4.
āmaya M. (Vam X krank sein) Krankheit. SN -as 135, 6.
                                                                          [56, 1.
ā-maranam (marana N.) bis zum Tode. 105, 17.
āmişa N. (von āma roh) rohes Fleisch. SN -am 175, 21.
ā-mīlita-nayana eln wenig geschlossene Augen habend. PG -ānām 292, 3.
ā-mekhalam (mekhalā F.) bis zum Gürtel. 322, 28.
```

```
ā-mnāta Ppp von Vā-mnā überliefern, lehren. DN -au 135, 6.
āmnāya-sārinī F. von -in (V sr) der heiligen Lehre nachgehend, sie befolgend. SA
āyata-drś langäugig. SI -śā 286, 12 (F.).
                                                                   [-īm 38, 12.
āvata-lekhā F. von -a (lekhā F.) langlinig. DG -avos 332, 16.
āvata-locanā F. von -a langāugig. SN -ā 2, 14. 15, 19. 50, 9.
āvatāksī (a-a) F. von -a dass. SI -yā 332, 12. SL -yām 291, 13.
āyatekṣaṇā (a-ī) F. von -a dass. SN -ā 88, 19. SA -ām 32, 10.
ā-yāt Ppra von Vā-yā kommen. SA -ntam 12, 10. 18, 3. 119, 12. 66, 11. 97, 7.
ā-yāta Pp von Vā-yā (s. o.). SN -as 71, 2. 129, 11, 12, 95, 14. PI -ais 253, 10.
ā-yātā F. von -a. SN -ā 156, 9.
āyāma-paricchedaka-danda M. ein die Länge messender Stab. SN -as 321, 5.
āyāma-yāmā F. von -a lange Nachtwachen habend. SN -ā 287, 15.
āyāsa-da (V dā) Ermüdung gebend. SAb -ād 307, 13.
āyāsa-sādhya (nur) mit Mühe zu arrangieren. PA -āni 170, 12.
āyuh-kṣaya M. Verlust des Lebens. SN -as 159, 11.
āyuháesatā F. Abstr. von āyuh-śesa von dessen (vom Schicksal bestimmter) Lebens-
    zeit noch etwas übrig ist. SI -ayā 101, 13. 29, 15.
ā-yudha N. (\/ yudh) Waffe. SN -am 278, 26. 83, 9.
                                                                      [257, 27.
āyur-vardhaka (V vrdh Kaus.) das Leben wachsen machend, verlängernd. SN -am
āyuşmat (von āyus N.) der lange leben möge. SV -an 56, 14. DN -antau 59, 29.
āyus N. Leben, Lebenszeit. SN -us 96, 19. 306, 18. 11, 17. 16, 6. 17, 1. 11. SG -uşas
ā-rakta-nayana mit etwas geröteten Augen. SN -as 142, 12.
āranyaka (von aranya N.) im Walde geboren, lebend. SN -am 147, 16.
āranya-dharma M. das im Walde geltende Gesetz, Sitte. SAb -ād 123, 14.
ā-rabdha Pp von Vā-rabh anfangen, beginnen. SN -am 15, 5. 102, 16. SA -am
    53, 20. PN -ās 103, 1. 48, 18. 62, 6.
ā-rabhamāņa Pprm von Vā-rabh (s. o.). SN -as 257, 14.
ā-rabhya Ger. von Vā-rabh (s. o.). 11, 16.
ā-rambha M. (Vrabh) Anfang, Beginn. SN -as 283, 12.
ārambha-gurvī F. von -u im Anfang gross. SN -ī 269, 4.
ārambhopāya (a-u) M. die Kunst des (richtigen) Anfangs. SN -as 171, 14.
ā-rādhana N. (Vrādh) das für sich Gewinnen, günstig Stimmen. SD -āya 224, 2.
    335, 6. SL -e 15, 5.
ā-rādhayitum Inf. von ∨ā-rādh Kaus. sich geneigt machen, günstig stimmen. 207,7.
ā-rādhita Ppp von Vā-rādh Kaus. (s. o.). SN -as 199, 16. 212, 9.
ā-rādhitā F. von -a. SN -ā 190, 18.
ā-rādhya Ger. von \/ ā-rādh Kaus. (s. o.). 252, 2. 302, 15.
ā-rādhya (V rādh) zu gewinnen, zufrieden zu stellen. SN -as 258, 15. 18.
ā-rāva M. (Vru) Geschrei. SN -as 47, 3.
ā-ruhva Ger. von Vā-ruh steigen, be-, ersteigen. 46, 21, 74, 32, 130, 9.
ā-rūdha Pp von Vā-ruh (s. o.). SN -am 185, 21.
ārogya N. (von a-roga) Gesundheit. SN -am 316, 11.
äropahetutva N. Abstr. von äropa-hetu dem eine Übertragung zugrunde liegt.
    SAb -ād 322, 5.
ā-ropita Ppp vom Kaus. von ∨ā-ruh hinaufsteigen. SN -as 120, 19. -am 330, 11.
\bar{a}-ropya Ger. vom Kaus, von \vee \bar{a}-ruh (s. o.). 23, 3, 9, 50, 11, 70, 14, 128, 16.
ārohanārtham (a-a) des Hinaufsteigens wegen. 331, 1.
ārjava N. (von rju) Geradheit, Aufrichtigkeit. SN -am 262, 4.
```

ārta (ā-r, Ppp von Vr mit ā) betroffen, bedrängt, bekümmert, unglücklich. SN -as

```
23, 12. 26, 1. 124, 17. 307, 3. 14, 1. SG -asya 26, 8. 14. 32, 6. 74, 12. PN -ās
    107, 14. PG -ānām 215, 20.
ārtatarā F. von -a Komp. von ārta. SN -ā 51, 15.
ārtā F. von -a. SN -ā 42, 21. SA -ām 51, 15.
Vārdray (Den. von ārdra feucht) benetzen.
    Ind. 3.P ārdrayanti 267, 11.
                                                                    -ais 306, 6.
ārya M. Arier, edel, ehrwürdig. SV -a 35, 16. SN -as 112, 1. PN -as 281, 10. PI
Āryā F. (von ārya, eig. die arische Strophe) Name eines Metrums von 3, 5, 3, 5
    Füssen = 12, 18, 12, 15 Moren. SN -\bar{a} 258, 23. 24.
ā-lambya Ger. von ∨ā-lamb sich hängen, halten an. 117, 5.
ā-laya M. (V lī) Wohnung, Behausung. SN -as 320, 26. PA -ān 21, 5.
ālasya N. (von a-lasa) Trägheit. SN -am 273, 17.
ā-lāpa M. (Vlap) Gespräch, Unterhaltung. SL -e 203, 19. PI -ais 317, 15.
ā-lingita Ppp von Vā-ling umfassen, umarmen. SN -am 299, 5.
ā-lingitā F. von -a. SL -āyām 291, 13. PN -ās 305, 16.
\bar{a}-lingva Ger. von \vee \bar{a}-ling (s. o.). 88, 15. 203, 13. 87, 9.
ā-lokita Ppp von Vā-lok erblicken. SN -am 157, 18.
ālokita-prabhāva 'dessen Macht wahrgenommen wurde'. SN -as 204, 13.
ā-lokya Ger. von ∨ā-lok anblicken, erblicken, wahrnehmen. 24, 5. 95, 10. 100, 20.
    01, 1. 10, 8. 37, 5. 94, 20. 97, 23. 208, 20. 10, 10. 27, 12. 35, 3. 42, 12. 43, 9. 44, 14.
\bar{a}-locya Ger. von \vee \bar{a}-loc erwägen. 222, 6. 24, 13. 39, 8. 40, 2.
                                                                         [47, 14.
ā-lodya Ger. von Vā-lud Kaus. aufrühren, -stören. 159, 20.
ā-lolāyata-locanā (a-ā) F. von -a mit langsam sich bewegenden langen Augen. PN
ā-varjita Ppp von ∨ vrj X herzuwenden. SN -am 83, 12.
                                                                    [-ās 305, 16.
ā-varta M. (Vvrt) Wirbel, Strudel; Haarwirbel. SN -as 295, 13. PI -ais 69, 17.
ā-vārya Ger. yon ∨ā-vr X bedecken, verstecken. 30, 19.
ā-vāsa M. (V vas) das Verweilen, Wohnsitz. SN -as 284, 15. 94, 10.
āvir-bhūya Ger. von V bhū mit āvis sichtbar werden. 187, 4.
ā-viṣṭa (Ppp von Vā-viś) besessen, erfüllt. SN -as 20, 11. 21, 3. 35, 8. 85, 15.
    123, 17. PN -ās 148, 15.
ā-vrta Ppp von Vā-vr V bedecken, umgeben. SN -as 310, 8.
āvrta-tanu den Körper bedeckt (habend). SN -us 294, 23.
ā-vedita Ppp von ∨ā-vid Kaus. zu wissen tun, melden. SN -am 204, 1.
ā-vedya (∨vid Kaus.) zu melden. SN -am 65, 6.
ā-śankamānā F. von -a Pprm von Vā-śank vermuten, halten für. SN -ā 48, 12.
ā-śankā F. (V śank) Angst, Sorge. SI -ayā 298, 1.
āśankinī F. von -in (ā-śankā F.) furchterweckend. SN -ī 146, 12.
ā-śankya Ger. von ∨ā-śank vermuten. 297, 15. 322, 8.
ā-śā F. (Vśams) Hoffnung. SN -ā 304, 18. SA -ām 199, 12. SV -e 298, 6.
āśā-daśaka N. (von daśan) die Zehnheit, Zehnzahl der Himmelsgegenden. SN -am 306,
āśā-pāśa-śatopaśānti-viśada (a-u) geläutert durch das Aufhören der Hunderte von
    Hoffnungsfesseln. SN -am 316, 1.
āśā-vāsas N. das Gewand der Weltgegenden. SA -as 302, 9.
ā-śiraḥ-pādam (pāda M.) bis zum Kopf und zu den Füssen, von Kopf bis Fuss. 209, 11.
ā-śis F. (∨śās) Bittgebet. SN -īs 320, 17.
āśīr-vāda M. Segenswunsch. PI -ais 67, 17.
āśu schnell. 67, 9. 10. 250, 6. 65, 6. 316, 13.
                                                                  [41, 23, 83, 13,
ā-ścarya N. (V ścar, Nebenform von car) Wunder. SN -am 83, 10. 201, 6. SA -am
āścarya-balānvita (a-a) mit wunderbarer Macht versehen. SN -as 274, 5.
```

ā-śrama M. (V śram) Einsiedelei. PN -ās 25, 17. PA -ān 65, 13.

```
āśrama-pada N. Ort der Einsiedelei. SA -am 39, 6.
āśrama-mandala N. ein Ring, Kranz von Einsiedeleien. SN -am 42, 2. SA -am 39, 1.
ā-śraya M. (V śri) das sich auf jemand Stützen; Zufluchtsort. SN -as 105, 15.
    SI -ena 174, 17.
ā-śrita Pp von ∨ā-śri sich hingeben, sich begeben zu, sich stützen, fussen auf.
    SN -as 174, 7. DN -e 156, 17. PN -as 272, 16.
ā-śritā F. von -a. SN -ā 34, 15.
\bar{a}-śritya Ger. von \vee \bar{a}-śri (s. o.). 107, 14. 56, 11. 229, 7.
ā-śvasta Pp von Vā-śvas sich fassen, sich beruhigen. SN -as 241, 12.
ā-śvāsayantī F. von -at Ppra von Vā-śvas Kaus. ins Leben zurückrufen, neu be-
    leben; beruhigen, trösten. SN -1 51, 4.
ā-śvāsya Ger. von Vā-śvas Kaus. (s. o.). 214, 16. 56, 7.
Vās I (ep.) sitzen. Mit pary-upa dienend umgeben.
    Impf. 3.S pary-upāsat (a-ā) 2, 11.
V as II sitzen, verweilen, verharren. Mit adhi besuchen, mit anu obliegen, verrichten,
    mit pary-upa dienend umgeben.
    Ind. 3.S aste 2, 25. 64, 11. 80, 20. 101, 17. 23, 10. 48, 11. 49, 2. 56, 4 (hier ist
    wohl die andre Lesart pādau sete für pādāv āste vorzuziehen). 283, 14. 88, 2.
    3. P āsate 59, 30. pary-upāsate (a-ā) 137, 17.
    Impf. 3.S anv-āsta 19, 16. adhy-āsta 237, 23.
Pass. Ind. 3.S asyate 112, 19. 269, 3.
    Imp. 3.S āsyatām 39, 11.
ā-samsāram (-a M.) innerhalb des Kreislaufes (der Existenzen). 124, 6. 225, 12. 305, 2.
ā-sakta Pp von Vā-safij anhängen, haften. SN -as 258, 7.
āsakta-citta dessen Geist haftet. PN -ās 312, 2.
                                                                          [13, 15,
āsana N. (Vās) Sitz. SN -am 140, 12. SL -e 234, 17. PAb -ebhyas 9, 2. PL -eşu
ā-sanna (Pp von Vā-sad) nahe. SN -am 314, 18. SA -am 105, 7. SI -ena 179, 17.
āsanna-patana N. naher Fall. SAb -ād 303, 17.
āsanna-prasavā F. (-a) deren Niederkunft, Geburt nahe ist. SN -ā 155, 12.
ā-sādita Ppp von Vā-sad X finden, erlangen, gelangen zu, geraten in. SN -am 149,7.
ā-sāditā F. von -a. SN -ā 61, 5. 231, 9.
                                                                     [50, 18, 75, 8,
ā-sādya Ger. von Vā-sad X (s. o.). 20, 6, 28, 1, 46, 3, 53, 16, 57, 1, 82, 18, 89, 12.
     92, 1. 100, 19. 16, 12. 22, 17. 35, 24. 41, 16. 49, 6. 55, 12. 56, 18. 78, 15. 216, 13.
ā-sāra M. (V sr) Platzregen. SI -ena 286, 11.
āsīna Pprm von Vās sitzen. SN -as 107, 10. PN -ās 13, 15.
ā-sthā F. (Vsthā) Verlangen, Sorge. SN -ā 302, 8.08, 20. SA -ām 276, 4.
āsthāna-sthita in der Audienzhalle befindlich. SA -am 234, 14.
ā-sthāya Ger. von ∨ā-sthā stehen auf, sich begeben zu, anwenden. 70, 14.
ā-sthita Pp von Vā-sthā (s. o.). SN -as 131, 17. 63, 1. SA -am 77, 1 (dele.).
ā-sphālita Ppp von ∨ā-sphal Kaus. anschlagen, schmettern an. SN -as 173, 18.
āsva N. Mund. SL -e 313, 21.
                                                                         [312, 15.]
āsvūta-kanthā-dhara (∨dhr) ein zusammengenähtes Lumpenkleid tragend. SN -as
ä-svädayantī F. von -at Ppra von ∨ā-svad X sich schmecken lassen, geniessen. SN
ā-svādita Ppp von Vā-svad X (s. o.). PN -āni 140, 16.
                                                                        [-1 140, 6.
ā-hartum Inf. von Vā-hr herbeischaffen, holen; (Med.) annehmen, empfangen. 72, 5.
\bar{a}-hartr M. (\vee hr) Darbringer. SN -\bar{a} 37, 12. 40, 15.
                                                                            [91, 2.
\bar{a}-hava M. (\vee hve) Schlacht. SL -e 154, 18. 276, 13.
                                                                         [204, 12.
ā-hāra M. (Vhr) Nahrung, Speise. SN -as 103, 5, 202, 10. SD -āya 133, 4. PI -ais
```

372

```
āhāra-doşa M. Schuld der Nahrung. SAb -ād 140, 16.
                                                                           [179, 14.
āhāra-niḥsaraṇa-mārga M. der Weg, wo die Speise (wieder) herausgeht. SA -am
āhāra-vṛtti F. Ernährungstätigkeit. SN -is 127, 4, 58, 10. SA -im 128, 18.
āhārādi-parānmukha (a-ā) von Nahrung und anderem abgewandt. SN -as 238, 23.
āhārārtham (a-a, -a M.) der Nahrung wegen. 102, 17. 32, 15. 33, 15.
āhārārthin (a-a) Nahrung suchend, begehrend. SN -ī 103, 6.
ā-hita Ppp von Vā-dhā setzen in, an; fassen, auf sich nehmen. SN -as 86, 14.
     174, 6. -am 52, 5, 113, 13.
ā-hūta Ppp von Vā-hve herbeirufen, einladen, herausfordern. SN -as 187, 18.
     239, 9. PN -ās 187, 16.
ā-hūya Ger. von Vā-hve (s. o.) 40, 18. 95, 11. 97, 5. 133, 19. 58, 12. 61, 9. 217, 12.
ā-hrta Ppp von Vā-hr herbringen; darbringen. SI -ena 252, 14. SL -e 87, 8.
ā-hrtva Ger. von Vā-hr an sich nehmen. 92, 7.
āheya (von ahi M.) zur Schlange gehörig, Schlangen-. SA -am 118, 4 (lies m für m).
āho-svid oder etwa. 71, 1. 78, 16.
Vi II gehen. Mit adhi Med. studieren, mit anu nachgehen, folgen, mit abhi heran-
     kommen, mit sam-abhi dass., mit ava verstehen, inne werden, mit ā hergehen,
     kommen, mit upa-ā gelangen, mit upa sich nahen, geraten, gelangen, mit abhy-
     upa dass., mit sam zusammenkommen, kommen.
Akt. Ind. 3.S eti 29, 14. 120, 12. 28, 13. 263, 14. 79, 28. anv-eti 295, 2. abhy-eti
     36, 8. 120, 18. sam-abhy-eti 113, 1. upaiti (a-e) 127, 22 (gegen das Metrum).
     66, 17. abhy-upaiti (a-e) 313, 19. 2.S esi 310, 21. 1.S avaimi (a-e) 26, 20.
     Imp. 2.S ehi (ā-i) 20, 1. 120, 21. 21. 40, 12. 212, 23. 26, 9. 48, 13. upaihi (a-ā-i)
     Perf. 3.D iyatus 251, 9. upeyatus (a-i) 27, 14.
                                                                          [307, 15.
     1. Fut. 3. S esyati 59, 15, 146, 7, upaisyati (a-e) 129, 19, 91, 23,
                                                                         sam - eşyati
     131, 4. 72, 6. 2.S sam-eşyasi 54, 22. 1.S sam-eşyāmi 67, 16.
Med. Ind. 3.S adhīte (i-i) 18, 18. 97, 18.
                                                                            [168, 9.
ikşu-rasopamā (a-u) F. von -a (V mā) dem Saft des Zuckerrohres gleich. SA -ām
Ikşvāku-kula-ja (V jan) im Geschlecht des I. geboren (I. ist der Begründer der
     Sonnendynastie von Ayodhyā, deren grösster Held Rāma war). SN -as 54, 20.
ingita N. (eig. Ppp von Ving) Gebärde. PI -ais 4, 19, 106, 16.
icchat Ppra von Vis VI wünschen. SN -n 170, 7. SI -tā 118, 7. 35, 5. 97, 1. 215, 18.
icchā F. (Viş VI) Wunsch. SN -ā 242, 1.
                                                                  [PI -dbhis 143, 5.
itah-param von hier an. 321, 14.
itara-phanin M. eine andere Schlange. SI -inā 293, 17.
itas von hier, hier, hierher, -hin; von jetzt; daher, darum. 5, 15, 27, 13, 28, 22, 22,
     31, 5. 5. 17. 17. 44, 10. 51, 18. 53, 9. 54, 16. 67, 11. 102, 18. 18. 16, 19. 38, 14. 14.
     47, 14. 243, 13. 48, 13. 55, 5. 72, 3. 3. 4. 5. 86, 3. 3. 4. 5. 324, 14.
iti so, so sagend, mit diesen Worten, so denkend. 4, 7. 9. 18. 5, 7. 6, 12. 7, 13. 15.
     8, 11. 15. 16. 10, 3. 13, 4. 7. 15, 22. 16, 1. 17, 22. 19, 10. 20, 7. 7. 21, 1. 5. 8. 21.
     23, 16. 27, 1. 5. 11. 29, 22. 30, 5. 31, 1. 17. 33, 12. 35, 9. 36, 6. 10. 37, 8. 18. 21.
     38, 11. 14. 39, 9. 11. 15. 40, 21. 45, 12. 52, 5. 18. 53, 1. 1. 2. 54, 5. 16. 55, 4. 7.
     11. 57, 9. 11. 58, 1. 10. 60, 18. 21. 62, 19. 64, 6. 65, 17. 68, 7. 69, 6. 71, 2. 10. 19.
     72, 1. 23. 73, 14. 74, 6. 75, 7. 77, 15. 78, 3. 3. 20. 79, 16. 80, 1. 81, 24. 84, 20.
     86, 4. 89, 18. 90, 18. 91, 13. 92, 5. 12. 94, 26. 27. 96, 11. 17. 97, 5. 14. 98, 8.
```

99, 19. 100, 15. 01, 10. 11. 02, 6. 03, 5. 06, 1. 07, 1. 18. 08, 6. 10, 7. 11, 7. 13, 15. 15, 15. 17, 12. 18, 1. 9. 19, 2. 4. 20, 3. 20. 22. 21, 11. 13. 22, 2. 5. 19. 28, 14. 15. 29, 1. 5. 6. 8. 18. 30, 13. 33, 11. 21. 36, 2. 9. 37, 1. 7. 12. 14. 38, 8. 9. 13. 40, 10.

41, 2. 42, 4. 8. 14. 44, 6. 18. 45, 6. 47, 17. 48, 10. 11. 49, 2. 22. 50, 15. 20. 52, 2. 7. 20. 53, 19. 54, 5. 56, 7. 57, 2. 5. 21. 58, 2. 8. 11. 59, 2. 7. 10. 21. 61, 13. 63, 11. 20. 64, 10. 14. 65, 5. 7. 12. 66, 18. 68, 5. 12. 71, 15. 76, 6. 77, 6. 13. 20. 79, 8, 80, 13, 15, 18, 81, 7, 7, 9, 82, 3, 83, 1, 85, 20, 86, 2, 14, 18, 87, 4, 5, 8, 11, 12. 18. 20. 22. 88, 9. 14. 19. 22. 89, 8. 12. 13. 90, 1. 5. 13. 15. 91, 8. 21. 21. 92, 3. 11. 12. 15. 18. 93, 3. 94, 13. 15. 95, 3. 12. 19. 96, 9. 16. 18. 21. 97, 16. 26. 98, 4, 99, 12, 14, 19, 201, 3, 13, 14, 18, 19, 02, 2, 5, 12, 13, 19, 03, 1, 2, 5, 11, 12, 04, 10. 19. 23. 05, 1. 7. 8. 22. 08, 1. 13. 09, 16. 10, 14. 16. 11, 2. 4. 21. 12, 1. 4. 21. 22. 13, 4. 12. 19. 22. 22. 14, 10. 22. 15, 3. 6. 13. 19. 16, 3. 7. 18. 17, 8. 12. 17. 19. 20. 18, 7. 15. 16. 17. 20. 19, 15. 21. 24. 20, 1. 5. 9. 16. 20. 21, 3. 5. 7. 8. 10. 21. 22, 6. 13. 23, 4. 10. 19. 24, 4. 13. 15. 18. 21. 25, 1. 26, 2. 10. 17. 22. 27, 11. 28, 6. 24. 29, 14. 30, 6. 7. 14. 17. 31, 21. 23. 32, 7. 33, 7. 10. 12. 14. 17. 23. 34, 2. 20. 35, 2. 15. 18. 21. 25. 36, 2. 3. 4. 7. 9. 15. 25. 37, 6. 15. 38, 12. 16. 19. 39, 2. 5. 8. 13. 15. 23. 40, 1. 7. 10. 41, 11. 17. 20. 42, 1. 3. 22. 43, 5. 16. 44, 3. 10. 22. 45, 16. 23. 46, 3. 10. 15. 16. 47, 9. 21. 48, 13. 49, 1. 2. 8. 9. 10. 23. 51, 2. 11. 16. 52, 16. 17. 20. 21. 53, 3. 8. 19. 54, 1. 6. 55, 4. 9. 56, 1. 13. 57, 18. 22. 58, 5. 10. 11. 12. 13. 14. 17. 17. 17. 18. 21. 22. 22. 24. 59, 13. 15. 65, 11. 67, 7. 74, 2. 5. 16. 78, 7. 11. 13. 20. 24. 27. 29. 30. 32. 79, 2. 5. 7. 11. 11. 13. 15. 20. 23. 24. 82, 3. 14. 14. 14. 15. 15. 15. 90, 16. 92, 1. 5. 96, 3. 8. 13. 15. 18. 20. 22. 22. 97, 1. 3. 4. 4. 5. 6. 6. 7. 9. 14. 15. 16. 17. 20. 20. 23. 98, 14. 300, 11. 03, 1. 04, 9. 16. 06, 19. 07, 7. 08, 16. 13, 13. 14, 3. 21. 17, 12. 18, 9. 19, 8. 20, 18. 24. 26. 27. 21, 1. 4. 5. 10. 13. 20. 21. 23. 24. 25. 25. 28. 29. 29. 30. 30. 36. 38. 22, 6. 8. 13. 13. 16. 16. 18. 20, 23. 27, 16. 28, 1. 31, 8. 35, 16.

iti-nāman so den Namen habend. PN -ānas 95, 10.

itivat wie in diesem Beispiel. 321, 32.

ittham so. 124, 6. 19. 83, 4. 88, 8. 92, 14. 203, 23. 23, 8. 44, 18. 52, 7. 94, 15. 301, 3. ity-ādi so anfangend. SI -inā 321, 27. 31. PI -ibhis 225, 14. [03, 21. ity-ādi so anfangend, und so weiter. 173, 19.

toy-aut so antangenu, unu so weiter. 175, 15.

ityādi-kaitava N. solche und ähnliche Schliche. PI -ais 231, 5.

ityādi-cestita N. derartiges Gebaren. SA -am 219, 3. [234, 21. ityādi-tat-stuti F. dieses so beginnende Lob, solche und ähnliche Lobreden. SA -im

idam dieser, er. SN ayam 5, 7. 6, 7. 7, 21. 21. 8, 1. 9, 6. 12, 2. 21, 5. 24, 22. 25, 19. 27, 1. 30, 16. 33, 9. 36, 6. 7. 42, 1. 11. 44, 10. 45, 8. 10. 47, 5. 49, 2. 61, 10. 67, 5. 68, 16. 70, 21. 71, 2. 6. 73, 2. 78, 17. 87, 9. 14. 88, 4. 96, 15. 98, 1. 99, 4. **1**00, 11. 02, 8. 06, 10. 10, 9. 12, 7. 13, 15. 15, 7. 14. 17, 5. 13. 18, 12. 19, 2. 22. 20, 6. 23. 21, 2. 29, 5. 37, 6. 38, 1. 5. 6. 12. 40, 15. 44, 11. 46, 19. 47, 17. 48, 20. 49, 2. 53, 1. 7. 54, 19. 55, 15. 58, 9. 59, 7. 65, 13. 67, 16. 70, 19. 71, 15. 19. 77, 7. 78, 20. 80, 16. 85, 17. 87, 21. 92, 2. 14. 93, 18. 94, 4. 95, 6. 14. 19. 96, 7. 15. 99, 13. 16. 20. 22. **2**02, 11. 14, 6. 18. 17, 6. 19, 15. 20. 24, 11. 26, 20. 30, 6. 16. 32, 1. 6. 33, 22. 34, 19. 37, 11. 14. 39, 23. 44, 18. 50, 12. 12. 53, 17. 56, 14. 77, 8. 78, 29. 84, 11. 92, 14. 96, 22. 301, 9. 02, 4 (trennen). 05, 4. 8. 17. 07, 5. 11, 6. 14, 14. 20. 15, 19. 18, 7. idam 3, 20. 15, 5. 24, 22. 47, 15. 19. 20. 48, 6. 14. 16. 49, 9. 69, 19. 71, 5. 76, 19. 79, 21. 84, 16. 91, 5. 92, 11. 93, 12. 95, 13. **10**1, 17. 02, 5. 15. 5 (in Prosa wurde hinter idam iti stehen). 21, 15. 22, 4. 6. 23, 10. 24, 14. 16. 34, 7. 37, 19. 40, 12. 41, 18. 44, 13. 45, 8. 46, 8. 47, 16. 51, 16. 53, 11. 56, 3. 12. 68, 1. 16. 69, 18. 74, 11. 78, 8. 79, 13. 80, 18. 82, 5. 83, 20. 97, 16. 98, 5. 202, 4. 04, 17. 07, 18. 24, 9. 21. 24. 36, 3. 41, 8. 44, 7. 50, 20. 52, 21. 55, 8. 21. 58, 10. 63, 8. 67, 16. 69, 17. 70, 2. 6. 73, 8. 84, 1. 85, 14. 86, 9. 90, 24. 92, 4. 18. 93, 7. 305, 8. 8. 12, 6. 13, 1. SA imam 36, 18. 37, 4. 56, 9. 219, 17. 35, 17. 66, 11.

```
idam 11, 8, 14, 20, 18, 11, 20, 1, 21, 15, 23, 3, 25, 13, 28, 6, 32, 17, 41, 3, 5,
     42, 18, 52, 9, 12, 55, 2, 62, 1, 10, 63, 11, 64, 7, 65, 20, 66, 10, 69, 7, 73, 18, 20,
     74, 7. 22. 81, 9. 82, 3. 84, 15. 86, 8. 93, 11. 95, 4. 97, 18. 114, 13. 20, 21. 21,
     11. 13. 27, 3. 29, 6. 37, 2. 44, 10. 45, 8. 49, 6. 11. 57, 12. 19. 58, 12. 78, 7. 83, 3.
     84, 5. 89, 10. 91, 8. 93, 2. 98, 2. 203, 10. 09, 5. 25, 21. 31. 7. 35, 7. 39, 10. 21.
     40, 9, 50, 11, 71, 12, 77, 20, 81, 10, 305, 2, 06, 15. SI anena 32, 3, 55, 3, 61,
     14. 14. 62, 2. 86, 16. 92, 20. 102, 11. 04, 17. 19, 3. 31, 1. 37, 6. 38, 5. 44, 11.
     45, 15. 73, 8. 79, 9. 80, 17. 81, 13. 211, 7. 12. 15. 24, 18. 49, 7. 79, 23. 320, 24.
     21, 4. SD asmai 195, 13. 96, 15. 213, 10. 51, 9. SAb asmād 36, 15. 115, 12.
     33, 7, 38, 6, 75, 17, 87, 21, 220, 8, 41, 24, 93, 15, 322, 13. SG asya 17, 3, 4.
     19, 15, 22, 15, 32, 19, 36, 21, 39, 19, 19, 40, 1, 2, 41, 8, 44, 6, 72, 16, 24, 74, 30,
     79, 18. 80, 13. 82, 5. 8. 83, 1. 116, 22. 18, 16. 28, 11. 37, 2. 38, 7. 11. 39, 1. 5. 9.
     40, 18. 41, 1. 10. 11. 48, 4. 56, 2. 6. 60, 4. 20. 61, 14. 72, 5. 5. 74, 17. 86, 8.
     88, 21. 90, 22. 92, 3. 6. 11. 95, 6. 7. 17. 97, 10. 99, 18. 21. 200, 12. 09, 13. 13, 9.
     17, 18. 18, 9. 21, 19. 23, 7. 28, 4. 32, 8. 33, 23. 34, 8. 20. 36, 7. 39, 17. 18. 22.
     55, 2. 61, 10. 69, 2. 74, 11. 320, 24. 25. 21, 6. 37. 37. 35, 6. SL asmin 35, 20.
     21. 36, 3. 9, 38, 1. 8. 42, 11. 45, 4. 55, 15. 57, 17. 72, 12. 80, 12. 87, 14. 101, 3.
     23, 1, 27, 8, 28, 1, 33, 1, 68, 13, 96, 11, 17, 99, 11, 203, 23, 24, 8, 25, 12, 31, 19,
     33, 2, 23, 37, 10, 39, 8, 41, 15, 57, 24, 81, 8, 82, 10, 84, 2, 3, 88, 6, 12, 321, 10,
     DN imau 195, 5. DA imau 303, 21. DI ābhyām 193, 19. DL anayos 170, 9.
     PN ime 25, 11. 69, 20. 265, 7. 94, 6. 310, 16. PA iman 23, 5. imani 80, 17.
     PI ebhis 282, 20. 310, 15. PG eşām 134, 4. 246, 4. 55, 8.
idanim jetzt. 227, 16. 96, 7. 301, 19. 03, 17. 12, 7.
ina-kānta M. (V kam, eig. von der Sonne geliebt) Diamant. SN -as 264, 20.
Indirā F. Beiname der Laksmī. SN -ā 205, 14.
indīvara N. blaue Secrose (Nymphaea cyanea). SN -am 113, 18.
indīvara-dala-prabhā-caura M. der Dieb des Glanzes der Blumenblätter der blauen
     Nymphaee. SA -am 309, 1.
indīvara-dvandva N. ein Paar von blauen Seerosen. SN -am 295, 17.
indu M. Mond. SG -08 61, 11. 322, 12. 18.
indu-kalankādivat (a-ā, ādi M.) wie der Flecken im Monde und anderes. 322, 19.
indu-sekhara M. der den Mond als Diadem trägt, Beiname Siva's. SN -as 236, 15.
     SAb -ād 206, 20. 52, 12.
Indra M. der Donnergott, in vedischer Zeit der Nationalgott der arischen Inder,
     später hinter Siva und Vișpu zurücktretend. SN -as 7, 21. 18, 8. 250, 16.
Indradatta M. (von I. gegeben) Brahmanenname. SN -as 194, 4. 205, 7. 13, 8. 12.
     SI -ena 197, 13. SG -asya 194, 6. 213, 14.
Indradatta-kalevara N. der Körper des I. SN -am 214, 3.
Indradattākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) Indradatta mit Namen. SN -as 220, 15.
Indra-Dharma M. Indra und Dharma. DN -au 251, 7.
Indra-purogama deren Anführer I. ist. PN -as 12, 4.
Indra-loka M. die Welt des I. SA -am 5, 15.
                                                                           [321, 12.
Indravajrā F. (Indra + vajra N.) Name eines Metrums von 4 \times 11 Silben. SN -ā
Indravajropendravajrā (ā-U) F. Indravajrā und Upendravajrā. DN -e 321, 11.
Indrasena M. (Indra + senā F.) Kṣatriya-Name. SA -am 17, 19.23, 11. SG -asya 74,
Indrasenā F. (von -a) Frauenname. SA -ām 17, 19. 23, 11. 84, 10.
indriya N. (von Indra M.) Sinn. PN -āṇi 99, 2. 265, 8. PI -ais 318, 9. PG -āṇām
```

[283, 14.

indriya-nigraha M. Bändigung der Sinne. SN -as 295, 6.

indriya-śakti F. die Kraft der Sinne. SN -is 313, 2.

```
indrivārtha- — isu M.
indriyārtha-gahana (a-a) N. das Dickicht der Sinnesobjekte. SAb -ād 307, 13.
Indrotsava (a-u) M. Indra-Fest. SA -am 205, 5.
indhanaugha (a-o, Vvah) M. eine Menge von Brennholz. PI -ais 276, 9.
ibha-kumbha-vibhrama-hara (Vhr) die Pracht der Stirnbeulen des Elefanten
    raubend. DN -au 283, 2.
ivat soviel, so gross. SN -at 212, 24. SA -antam 165, 8. -at 240, 16. 41, 3.
iyatī F. von -at. SA -īm 185, 21.
iyam (F. von idam) diese, sie. SN iyam 28, 8.9.10.15.29, 5.6.48, 4.52, 14.58,
     12. 12. 59, 18. 60, 11. 21. 61, 1. 5. 15. 129, 7. 16. 205, 7. 8. 30, 10. 33, 3. 45, 12.
     49, 21. 57, 8. 60, 2. 65, 3. 93, 1. 303, 1. 09, 1. 18, 5. SA imām 11, 1. 48, 18.
    58, 13. 59, 11. 61, 4, 71, 7, 74, 3, 189, 19, 92, 20, 93, 23, 98, 7, 204, 19, 26, 19.
     27, 13. 35, 16. 45, 8. 54, 10. 58, 4, 9. 76, 12. SI anayā 59, 9. 88, 4. 160, 20.
     309, 2. SD asyai 196, 4. SG asyas 12, 19, 39, 10, 20, 59, 15, 61, 6, 7, 9, 12.
     88, 3. 188, 12. 211, 4. 30, 13. 333, 12. SL asyām 35, 6. 129, 7. DI ābhyām
     72, 17. PG āsām 199, 8.
iva (im Ablaut zu eva) gleichwie, wie, gleichsam. 1, 6, 10, 2, 11, 14, 19, 5, 3, 6, 14,
     7, 6. 8, 20. 13, 14. 18. 21. 14, 1. 17, 11. 12. 14. 24, 4. 29, 7. 16. 17. 31, 4. 18.
     33, 3. 5. 11. 35, 15. 36, 21. 38, 6. 42, 12. 46, 11. 49, 16. 50, 1. 9. 13. 21. 51, 3.
     53, 8. 58, 8. 13. 16. 17. 18. 19. 20. 21. 23. 59, 2. 2. 4. 30. 61, 9. 15. 20. 22. 67, 22.
     70, 16. 71, 22. 72, 19. 73, 7. 14. 75, 1. 14. 18. 76, 2. 4. 20. 78, 13. 15. 17. 86,
     14. 23. 89, 13. 17. 91, 12. 19. 92, 15. 21. 94, 16. 22. 97, 2. 98, 18. 99, 2. 101, 15.
    02, 13, 04, 12, 07, 7, 08, 17, 21, 09, 7, 11, 13, 15, 12, 9, 19, 13, 11, 13, 16, 13.
    22, 8. 23, 20. 27, 16. 17. 28, 18. 31, 8. 10. 15. 18. 35, 11. 42, 2. 46, 12. 47, 1.
     55, 9. 56, 14. 63, 2. 16. 69, 19. 20. 74, 6. 83, 17. 84, 10. 12. 86, 2. 10. 90, 2. 92,
     16. 94, 19. 23. 200, 11. 05, 14. 07, 11. 10, 6. 11, 19. 16, 21. 19, 6. 25, 9. 26, 18.
     27, 19. 28, 7. 34, 10. 16. 35, 3. 38, 1. 4. 8. 39, 1. 40, 23. 42, 12. 20. 43, 18. 19.
     46, 23, 48, 7, 9, 10, 12, 51, 15, 53, 11, 23, 55, 12, 59, 12, 15, 61, 5, 64, 6, 66,
     11. 13. 17. 69, 7. 77, 5. 6. 22. 78, 3. 22. 79, 2. 4. 8. 8. 11. 82, 2. 21. 84, 1. 2.
```

iva-śabda M. das Wort iva. SN -as 297, 23.

12. 15. 30, 4. 16. 31, 2. 32, 7. 10. 15. 33, 7.

Vis IV nach einem Ziel gehen. Mit anu nachgehen, suchen, mit pra Kaus. entsenden, Pass. Ind. 3.S anv-isyate 176, 19. [schicken.

85, 16. 87, 19. 88, 14. 89, 10. 91, 1. 92, 20. 22. 97, 13. 19. \$01, 6. 03, 9. 21. 05, 17. 08, 21. 11, 8. 15, 5. 16, 12. 17, 9. 10. 11. 18, 17. 20, 23. 21, 4. 5. 22, 7. 12. 18. 27. 23, 14. 24, 10. 12. 27, 3. 11. 13. 15. 28, 7. 8. 9. 14. 15. 16. 29, 7. 8.

Imp. 3.S anv-isyatām 148, 16. 55, 17. 57, 13. 73, 6.

Kaus. Imp. 2.S presaya (a-e) 180, 15.

Perf. 3.S preşayāmāsa (a-e) 84, 9. 85, 4. 94, 3.

Viş VI wünschen, wollen. Mit anu suchen, verlangen.

Akt. Ind. 3.S icchati 79, 13. 81, 2. 4. 102, 12. 17, 14. 18, 17. 19, 9. 205, 20. 23, 1. 58, 2. 6. 70, 14. 323, 13. anv-icchati 319, 3. 2.S icchasi 10, 2. 14. 26, 18. 62, 17. 63, 12. 67, 8. 1.S icchami 9, 12. 56, 13. 60, 14. 62, 18. 68, 11. 73, 8. 21. 85, 7. 91, 6. 115, 12. 3.P icchanti 8, 4. 9, 17.

Pot. 3.S icchet 136, 19. 64, 6. 73, 11.

Impf. 3.S aicchat 74, 15. 212, 18. 26, 13.

Perf. 3.S iyeşa 70, 13. 93, 5.

Med. (ep.) Pot. 2.S icchethās 55, 1.

Pass. Ind. 3.S işyate 103, 9. 318, 5.

işu M. (Viş IV) Pfeil. SN -us 125, 15.

işta (Ppp von V iş VI) erwünscht, lieb. SA -am 60, 3. SL -e 333, 19. PI -ais 1, 4. PG -ānām 108, 8.

ista-karma-krt (Vkr) erwünschte, genehme Taten tuend. SN -t 108, 8.

iştada-Hara M. der Erwünschtes gewährende H. SL -e 262, 16.

iştā F. von -a. SN -ā 35, 5. SA -ām 35, 11. 41, 21. 58, 17.

iştvā Ger. von ∨yaj opfern. 34, 19.

iha hier, hierher. 9, 13. 16. 11, 14. 16. 14, 7. 16. 26, 18. 30, 20. 32, 2. 34, 17. 36, 2. 13. 37, 24. 39, 12. 17. 41, 2. 42, 1. 44, 5. 49, 7. 50, 6. 51, 19. 52, 7. 57, 20. 59, 27. 62, 17. 67, 1. 14. 72, 3. 79, 12. 80, 9. 83, 9. 84, 2. 86, 17. 88, 5. 98, 15. 99, 14. 103, 15. 14, 19. 30, 14. 42, 19. 46, 20. 49, 16. 52, 11. 56, 13. 69, 1. 88, 14. 92, 11. 13. 94, 15. 95, 19. 203, 1. 09, 16. 11, 8. 17, 16. 18, 16. 20, 15. 27, 17. 33, 9. 35, 10. 17. 36, 1. 44, 16. 45, 10. 50, 13. 52, 22. 57, 12. 76, 11. 16. 79, 24. 81, 13. 14. 82, 3. 83, 13. 93, 8. \$00, 17. 25. 06, 1. 2. 15, 20. 18, 7. 20, 13.

Vīks I sehen, ansehen, erwarten. Mit apa achten, Rücksicht nehmen auf, mit upa zusehen, gewähren lassen, mit prati warten, erwarten, mit vi sehen, ansehen.

Ind. 3.S īkṣate 123, 12. 2.S pratīkṣase (i-ī) 267, 8. 1.S pratīkṣe (i-ī) 92, 22. 3.P pratīkṣante (i-ī) 124, 12.

Imp. 2.S pratīksasva (i-ī) 73, 4. 3.S pratīksatām (i-ī) 214, 7.

Pot. 3.S vīkseta (i-ī) 314, 15. 2.S pratīksethās (i-ī) 249, 1.

Impf. 3.S aikṣata 190, 21. 202, 20. apaikṣata (a-ai) 216, 21. upaikṣata (a-ai) Pass. Ind. 3.S upekṣyate (a- $\bar{i}$ ) 144, 19. 3.P vīkṣyante (i- $\bar{i}$ ) 309, 11. [79, 8.  $\bar{i}$ kṣaṇa N. ( $\bigvee$   $\bar{i}$ kṣ) Auge. DN -e 278, 22. 22.

 $\bar{i}$ kşitum Inf. von  $\bigvee \bar{i}$ kş sehen, anschauen. 186, 23. 87, 2. 301, 15.

īdrktā F. (Abstr. von ī-drś) das Sobeschaffensein. SI -ayā 321, 24.

ī-drś (drś F.) dieses Aussehen habend, so beschaffen, solch. SN -k 163, 18 (N.). 80, 13 (M.).

īdṛśa (von ī-dṛś) dass. SN -as 238, 18. 39, 11. 20. -am 52, 10. SA -am 8, 9. 213, 24. 55, 4. PI -ais 69, 21.

ī-dršī F. von -ś. SN -ī 272, 2.

īpsita Ppp des Des. von Vāp erlangen. SN -as 1, 9. 7, 17. 35, 12.

īpsitā F. von -a. SA -ām 35, 12.

īyivas Ppa von Vi gehen, geraten. SN -ivān 32, 23.

Vīr II sich regen. Mit ud Kaus. aussprechen.

Kaus. Impf. 3.S ud-airayat 244, 3.

īrita Ppp von Vīr Kaus. erregen, aussprechen. SN -as 16, 2. -am 65, 16.

īrşyā F. (Vīrşy) Eifersucht. SN -ā 218, 2.

īrsyā-kalaha M. Streiten aus Eifersucht. SI -ena 280, 9.

Vīś II herrschen, Herr sein.

Ind. 2.S īśise 302, 5. 1.P īśmahe 302, 5.

īśa M. (Vīś) Herr. SA -am 11, 2.

īśvara (Vīś) fähig, imstande. SN -as 248, 18.

īśvara M. (Vīś) Herr, Gebieter. SV -a 6, 1. 10, 8. 30, 17. SN -as 222, 6. PN -ās 260, 20. PI -ais 302, 10. PG -āṇām 10, 15. 111, 1. 307, 19.

Īśvara M. (s. o.) häufiger Beiname des Śiva. SA -am 186, 12.89, 8. SAb -ād 247, 19. SG -asya 299, 3.

Vīh I streben, sich mühen, begehren. Mit sam dass.

Ind. 3.S īhate 259, 6. 1.P sam-īhāmahe 308, 15.

Pot. 3.S Theta 107, 11.

Digitized by Google

```
u Interj. 328, 1.
u (im Ablaut zu vā) und; Fragepartikel. 64, 6. 79, 20. 85, 24. 112, 21. 57, 17. 65, 2.
     211, 13. 18, 17. 22, 19. 62, 1. 2. 81, 11. 82, 12. 87, 14. 98, 6. 308, 7. 15, 6. 17, 14.
ukta Ppp von V vac sagen, anreden. SN -as 3, 7. 6, 10. 8, 6. 13. 9, 15. 10, 13. 12, 8.
     18, 10. 20, 4. 56, 6. 60, 16. 67, 17. 68, 5. 72, 6. 74, 26. 87, 22. 92, 15. 128, 19.
     38, 9. 44, 13. 17. 83, 1. 99, 14. 201, 3. 10, 16. 15, 1. 23, 10. 33, 7. 12. 38, 19.
     -am 34, 20. 22. 23. 96, 17. 98, 8. 99, 10. 19. 101, 4. 03, 7. 04, 18. 05, 1. 6. 06,
     10. 10, 16. 11, 5. 11. 15. 13, 16. 15, 2. 8. 16. 21. 16, 15. 17, 2. 16. 18, 2. 13. 17.
     19, 4. 16. 20, 16. 22, 1. 14. 23, 18. 25, 5. 14. 19. 27, 12. 30, 14. 31, 6. 34, 2. 9.
     35, 1. 16. 36, 17. 37, 7. 15. 38, 1. 13. 39, 2. 10. 21. 40, 11. 41, 2. 42, 18. 44, 2.
     8. 14. 20. 45, 15. 46, 3. 19. 47, 3. 8. 9. 48, 1. 7. 49, 1. 13. 50, 3. 12. 20. 51, 2.
     9. 12. 13. 52, 2. 8. 9. 15. 53, 1. 8. 21. 54, 4. 7. 55, 4. 18. 20. 57, 5. 58, 9. 14. 19.
     59, 2. 12. 60, 4. 11. 61, 9. 16. 62, 1. 9. 63, 8. 14. 64, 4. 14. 18. 66, 2. 13. 67, 5.
     9. 13. 16. 68, 8. 21. 69, 11. 70, 11. 71, 1. 16. 20. 72, 6. 9. 12. 73, 9. 74, 4. 8. 21.
     75, 10. 17. 76, 12. 18. 77, 2. 2. 78, 21. 79, 17. 82, 17. 21. 83, 5. 97, 13. 210, 11.
     11, 12, 34, 5, 38, 16, 40, 10, 46, 2, 58, 11, 23, 97, 23, 321, 6, 22, 3. SI -ena
     188, 14. SG -asya 24, 3. 68, 13. 81, 6. SL -e 7, 19. 18, 14. 191, 21. 217, 20.
     26, 2. 33, 10. 36, 6. 45, 17. DN -au 187, 4. PN -ās 58, 1. 65, 11.
     19. 152, 6. PI -ais 281, 13.
ukta N. (s. o.) Gerede. SI -ena 161, 2.
ukta-mātra (mātrā F.) nur ausgesprochen. SL -e 33, 10.
uktavat Ppa von ∨vac sagen, sprechen. SN -ān 35, 4. 217, 17. 21, 10. SA -antam
     226, 22. SL -ati 129, 8. 87, 11.
uktavatī F. von -vat. SN -ī 64, 1.
uktā F. von -a. SN -ā 4, 5, 11, 9, 39, 15, 44, 12, 63, 14, 82, 12, 85, 10, 227, 15,
     34, 7. 58, 11. 78, 30. SA -ām 35, 10.
nktvā Ger. von V vac sagen, anreden. 4, 7. 8, 16. 19, 5. 21, 21. 29, 12. 30, 9. 38, 14.
     41, 21. 52, 11. 53, 2. 14. 55, 4. 62, 19. 74, 9. 91, 7. 123, 7. 35, 23. 48, 10. 88, 9.
     90, 1. 92, 9. 15. 18. 95, 3. 96, 16. 98, 1. 99, 19. 205, 22. 07, 6. 08, 1. 09, 16.
     10, 14. 12, 4. 13, 12. 22. 14, 22. 16, 7. 19. 18, 7. 20, 1. 21, 8. 23, 19. 24, 18.
     26, 10. 17. 30, 14. 32, 7. 35, 25. 36, 2. 37, 15. 21. 41, 11. 42, 3. 44, 10. 22. 45, 1.
     46, 3. 10. 49, 10. 51, 11. 56, 1.
Ugraśakti M. (ugra-śakti von schrecklicher Kraft) Kşatriya-Name. SN -is 95, 9.
ugra-śāsana schreckliche Gebote, Strafen erteilend. SN -as 9, 14.
ucita (Pp von Vuc) angemessen, passend, gewohnt. SN -as 264, 19 ('und nicht war
     passend jener Sturz ins Wasser des Meeres'). -am 142, 14. 314, 10. SA -am 99,
ucitā F. von -a. SN -ā 84, 6.
                                                                         [11, 297, 29.
ncca-vacas mit erhobener Stimme. PN -asas 304, 16.
uc-cāţayat Ppra von ∨cat mit ud Kaus. verscheuchen. SN -n 296, 11. 21.
uccaih-siras den Kopf hoch tragend, vornehm. PG -asam 324, 12.
uccais (eig. PI von ucca) hoch, laut. 30, 5, 53, 1, 88, 15, 263, 7, 302, 2.
uc-chişţa Ppp von V siş mit ud übrig lassen. SN -am 151, 3. SA -am 52, 2.
uc-chedya (V chid) auszurotten. SN -as 167, 18.
uc-chrita (Pp von V śri mit ud) ragend. PI -ais 36, 18.
Ujjayinī F. (von *uj-jayin (∨ji) siegreich) heut Ujjain, Name der Hauptstadt von
    Mālava (heut Malwa), am Nordfuss des Vindhya-Gebirges. SL -yām 191, 6.245, 20.
Ujjayinī-gata nach U. gegangen. SA -am 245, 13.
uj-jvalā F. von -a (V jval) strahlend. SN -ā 279, 7.
```

∨ujjh VI aufgeben, fahren lassen. Mit sam dass.

```
Ind. 3. P sam-njjhanti 154, 11.
    Imp. 2.P ujjhata 261, 3.
ujjhitum Inf. von Vujjh (s. o.). 227, 16.
udu-rāj M. (Vrāj) König der Sterne, Mond. SN -d 113, 11.
uta und, auch, oder; Fragepartikel. 6, 21. 71, 1. 74, 30. 281, 12. 304, 3. 4.
utāho (a-ā) oder. 39, 19. 44, 8.
ut-kañcuka des Jäckchens beraubt. PL -eşu 287, 5.
ut-kanthā F. (kantha M.) Sehnsucht. SN -ā 285, 3. SI -ayā 100, 7.
utkampa-viklava vor Zittern versagend. PI -ais 203, 15.
utkā F. von -a (von ud empor) erregt, sehnsüchtig. SA -ām 203, 21.
ut-krtya Ger. von Vkrt VI mit ud heraus-, abschneiden.
                                                         251, 3.
ut-krsta (Ppp von Vkrs I mit ud) vorzüglich. SN -am 321, 29.
utkrānta-śaiśava (śiśu M.) die Kindheit, das Kindesalter überschreitend.
                                                                      SN -as
ut-ksipya Ger. von V ksip mit ud emporheben. 138, 18. 56, 4.
                                                                       [205, 4]
ut-khāta Ppp von V khan mit ud aufgraben. SN -am 297, 24.
uttamsitā F. von -a (von ut-tamsa M.) als Kranz getragen. SN -ā 296, 13.
uttama (Sup. von ud) höchst, vorzüglich, vortrefflich. SN -as 61, 7. -am 288, 15.
    SA -am 28, 23, 46, 2, 13, 50, 10, 112, 20, 235, 24.
uttama-gandhādhyā (a-ā) F. von -a reich an herrlichem Duft. PA -ās 17, 2.
uttama-jana M. der höchste Mensch. PN -ās 263, 4.
uttama-danda-sāhasa-phala die höchsten Leibes- und Geldstrafen als Lohn habend.
    PA -āni 170, 12.
uttama-pada-yogya für die höchste Stelle passend. PA -an 111, 14.
uttama-madhyamādhama (a-a) die höchsten, mittleren und untersten. PI -ais 110,
uttamā F. von -a. SN -ā 154, 12.
uttamādhama-madhyama (a-a) vorzügliche, geringe und mittlere. PA -ān 126, 16.
uttamārtha (a-a) M. die höchsten Dinge. PN -ās 244, 20.
uttara (Komp. von ud) höher, später, folgend; nördlich. SN -am 108, 16. 85, 23.
    244, 5. SAb -ād 108, 16.
uttara N. (s. o.) Antwort. SA -am 63, 15.
ut-tarat Ppra von Vtr mit ud überschreiten. SA -ntam 43, 8.
uttarā F. von -a. SA -ām 38, 15. SL -asyām 320, 20. 24.
uttarīva N. (von uttara) Obergewand, Mantel. SA -am 71, 24.
uttarottara-sneha (a-u) M. immer höhere Zuneigung. SI -ena 165, 8.
ut-tişthamāna Pprm von V sthā mit ud sich erheben. SN -as 135, 5.
ut-tunga hoch. SAb -ād 260, 1.
ut-thā F. von -a (V sthā) sich erhebend. SN -ā 164, 20.
ut-thāya Ger. von V sthā mit ud aufstehen, sich erheben. 101, 14. 249, 7.
ut-thita Pp von V sthā mit ud (s. o.). SN -as 47, 4. 142, 3. SA -am 36, 21.
ut-patat Ppra von V pat mit ud auffliegen. PN -ntas 25, 2. PA -tas 75, 1.
ut-patita Pp von V pat mit ud (s. o.). DN -au 130, 3.
utpatti-bīja N. der Samen für die Entstehung -.
                                                  SN -am 288, 4.
ut-patya Ger. von V pat mit ud auffliegen.
                                          204, 8.
utpatha-pratipanna auf einen Abweg geraten. SG -asya 154, 2.
ut-panna Pp von V pad mit ud entstehen, in Erscheinung treten. SA -am 297, 14.
utpanna-buddhi-prāgalbhya 'bei dem die Reife des Verstandes zum Vorschein ge-
    kommen war'. SI -ena 123, 13.
utpanna-vikalpa-jalpa-mukhara redselig im Schwatzen über die sich erhebenden
```

48\*

Möglichkeiten. PI -ais 307, 7.

```
utpala-komala zart wie Lotus. SN -am 270, 7.
utpala-locanā F. von -a lotusäugig. SN -ā 282, 14.
utpalāksī (a-a) F. von -a dass. SG -yās 331, 3.
ut-pāţayitum Inf. von V paţ mit ud Kaus. herausreissen. 103, 3.
ut-pādya (V pad Kaus.) hervorzubringen. SL -e 330, 4.
ut-pīdayat Ppra von ∨ pīd X mit ud emporpressen. SN -t 331, 3.
ut-prekṣaṇa (a-ī) N. (∨īkṣ) das Ansehen für —. SAb -ād 321.8.
ut-preksā (a-ī) F. (Vīks) witzige Deutung. SN -ā 321, 10.
utpreksālamkāra (ā-a) M. der poetische Schmuck U. SN -as 321, 9.
ut-preksya (a-ī) Ger. von Vīks mit ud und pra hinsehen, wahrnehmen.
                                                                      119, 12.
ut-sanga M. (V sanj mit ud) Schoss. SA -am 109, 3.
ut-sarga M. (V srj mit ud) das Loslassen, Preisgeben. SA -am 28, 13. SL -e 28, 11.
utsava M. Festtag, Fest. SN -as 213, 13. 42, 18.
utsavāksipta-citta (a-ā) mit auf das Fest gerichtetem Sinn. SN -as 214, 6.
utsavārtham (a-a) für ein Fest, um einen Festtag zu feiern.
ut-sārya Ger. vom Kaus. von V sr mit ud weggehen. 281, 9.
ut-sāha M. (V sah) Willenskraft, Energie. SN -as 112, 5. SA -am 71, 17.
utsāha-guna M. die Tugend der Energie. SI -ena 327, 3.
utsāha-śakti F. die Kraft der Energie. SN -is 160, 10.
utsuka unruhig, erregt. SN -as 282, 14. PN -as 76, 2.
utsukā F. von -a. SN -ā 250, 2.
ut-srjya Ger. von Vsrj mit ud von sich tun, entlassen, preisgeben. 24, 6. 26, 7. 29, 1.
    19. 21. 30, 9. 10. 51, 9. 52, 20. 62, 1. 64, 10. 80, 19. 84, 15. 85, 21. 25. 86, 20. 87, 3.
ut-srstavat Ppa von V srj mit ud (s. o.). SN -ān 84, 17.
ut-sṛṣṭā F. von -a Ppp von V sṛj mit ud (s. o.). SN -ā 30, 15. 125, 16.
utsrastu-kāma (V kam) loszulassen wünschend. SA -am 53, 17.
udaka N. (Vund) Wasser. SN -am 83, 12. PI -ais 238, 12. 16.
udaka-grahana N. (Vgrah) das Einnehmen, Zusichnehmen von Wasser. SA -am 123,8.
udaka-grahanārtham (a-a) des Wassernehmens, Trinkens wegen. 102, 2. 9. 14, 19.
uda-dhi M. (V dhā) Meer. SAb -es 113, 18.
ud-aya M. (Vi II) Aufgang, Sieg, Glück. SN -as 242, 10. SL -e 214, 10.
udara-darī-pūraņa N. (V pūr) Füllung der Leibeshöhle. SD -āya 307, 3.
udarārthatas (a-a, artha M.) des Bauches wegen. 141, 8.
ud-arka M. (Varc) Folge, Zukunft. SN -as 41, 13. SL -e 78, 1.
ud-\bar{a}ra (\forall r) erhaben, edel. SN -as 1, 9. -asya 306, 8. PA -\bar{a}n 2, 5.
udāra-śītkṛta-kṛt (Vkṛ) ein prächtiges Beben, Zischen hören lassend. PA -tas 287,
udārākṛti-dhara (a-ā, ∨dhṛ) edle Form tragend. SN -am 283, 18.
udāsīnatā F. (Abstr. von ud-āsīna (Vās)) Unparteilichkeit. SI -ayā 167, 19.
ud-ā-hrta Ppp von Vud-ā-hr aussagen. SN -am 13, 5.
ud-ita Pp von Vud-i aufgehen. SI -ena 89, 17. SL -e 147, 5.
udita Ppp von V vad sagen. SN -am 244, 5. SL -e 215, 3. 49, 8.
udita-cintāmani-guna in dem die Eigenschaften des Steins der Weisen aufgehen.
    SN -as 302, 17.
ud-īkṣya Ger. von ∨ud-īkṣ erblicken, emporblicken zu.
ud-īrita Ppp von Vud-īr Kaus. aussprechen. SN -as 106, 11. 253, 17.
udgacchad-bahula-dahanodgāra-guru (a-u) schwer durch das Ausströmen von
     vielem aufsteigendem Feuer. PI -ubhis 264, 17.
ud-gata Pp von Vud-gam hervorgehen. SA -am 184, 6.
ud-gādha (Pp von Vud-gāh) überwallend, heftig. SN -am 206, 3.
```

```
ud-gāsyat Pfa von ∨ud-gai den Gesang erheben, singen. PG -tām 323, 13.
ud-girat Ppra von Vud-gr VI ausspeien, von sich geben. DN -ntau 329, 12.
ud-ghātayantī F. von -at Ppra von Vud-ghat Kaus. öffnen. SN -ī 288, 13.
ud-ghātitā F. von -a Ppp von Vud-ghat Kaus. (s. o.). SN -ā 211, 18.
ud-diśya (Ger. von ∨ud-diś) hinweisend auf, im Hinblick auf, nach—hin, zu. 26, 1.
    129, 2. 46, 4. 92, 1. 279, 29.
ud-dista Ppp von Vud-dis zeigen, hinweisen auf. SN -am 263, 8. 70, 2.
ud-dhata (Ppp von V han mit ud) erregt, hoch. SN -as 116, 4.
ud-dhartum Inf. von Vhr mit ud aufheben, -richten. 167, 11.
ud-dhartr M. (Vhr) Retter. SN -ā 220, 3.
ud-dhūya Ger. von Vud-dhū aufwirbeln. 184, 11.
ud-dhrta Ppp von Vhr mit ud herausnehmen, -ziehen. SN -as 217, 5. -am 186, 8.
ud-dhrtā F. von -a. SA -ām 58, 18. 19. 59, 2.
ud-bhava (V bhū) bestehend aus. SN -as 169, 4.
udbhāsitākhila-khala (a-a) alle Schlechten vorziehend, befördernd. SG -asya 268,
ud-bhinnā F. von -a Pp von \/ ud-bhid Pass. hervorsprossen. SI -ayā 327, 11.
ud-bheda M. (V bhid) Verrat. SA -am 201, 17.
udbhrānta-patat-patamga-payana-yyālola-dīpāṅkura-cchāyā-cañcala (a-a)
    schwankend wie der Schein einer Lampenflamme, die sich hin und her bewegt durch
    den Wind eines aufgescheuchten heranfliegenden Nachtfalters. SA -am 309, 7.
ud-yata (Ppp von Vud-yam) entschlossen. SN -as 29, 13. PA -ān 201, 12.
udyata-cakravāka-mithunā F. von -a auf dem ein Cakravāka-Pärchen sich erhebt.
    SN -ā 318, 4.
ud-yama M. (Vyam) Anstrengung. SN -as 165, 6.85, 17.313, 4. SAb -ād 100, 14.
udyama-bhrt (V bhr) Anstrengung auf sich nehmend. PN -tas 271, 18.
udyama-sama dem Fleisse gleich. SN -as 273, 18.
udyama-samartha zu Anstrengung fähig. PG -ānām 112, 5.
udyamin (von ud-yama M.) sich anstrengend. PN -inas 311, 2.
ud-yāna N. (Vyā) Garten, Park. SN -am 236, 1. 3. SA -am 235, 2. 7. 24. 37, 24.
    45, 20. SL -e 236, 11. 54, 4. PL -esu 314, 16.
udyāna-pāla M. (V pāl) Gartenhüter, Gärtner. SN -as 235, 4. SAb -ād 236, 4.
udyogin (von ud-yoga M. (Vynj)) sich anstrengend. SA -inam 166, 17.
ud-vamat Ppra von Vud-vam hervorspeien. SN -n 74, 11.
ud-vahantī F. von -at Ppra von Vud-vah tragen. SG -yās 326, 6.
ud-vīkṣya (i-ī) Ger. von Vīkṣ mit ud-vi erblicken, hinblicken auf. 135, 13. 42, 16.
ud-vrtta (Pp von ∨ud-vrt) erregt, wallend, übermütig. SN -as 290, 23. 303, 13.
ud-vejayat Ppra des Kaus. von Vud-vij emporfahren, erschrecken. SL -ti 324, 5.
ud-vejita Ppp des Kaus. von Vud-vij (s. o.). PN -ās 323, 1.
un-nata (Pp von V nam mit ud) hoch, hehr. SA -am 123, 19.
unnata-cetas hochgesinnt. PG -asām 120, 6.
unnata-pīna-payodhara-bhārā F. (von -a, V bhr) eine Last von hohen, strotzenden
    Wolken (im Nebensinn: Brüsten) tragend. SN -ā 285, 17.
unnata-śrī 'dessen Glück hoch stand'. SN -īs 197, 25.
un-namat Ppra von V nam mit ud sich erheben. PN -ntas 270, 17.
                                                                       [51, 3.
un-matta (Pp von V mad mit ud) verwirrt, wahnsinnig. SN -as 224, 4.6. SA -am
unmatta-darśanā F. von -a das Aussehen eines (einer) Wahnsinnigen habend. SN
    -ā 4, 15. 48, 2.
unmatta-prema-samrambha M. Eifer, Wallung einer wahnsinnigen Liebe. SAb -ād
```

[290, 1.

unmatta-bhūta tollgeworden. SN -am 298, 10.

```
unmatta-rūpā F. v. -a das Aussehen eines (einer) Wahnsinnigen habend. SN -ā 43,14.
unmattavat (von un-matta) wie ein Wahnsinniger. 21, 11. 31, 16. 51, 7.
unmatta-veṣā F. von -a (Vvis III) die Tracht eines (einer) Wahnsinnigen habend.
un-mattā F. von -a. SN -ā 29, 7. SA -ām 35, 11. 50, 1.
                                                                  SN -ā 50, 9.
un-manas erregt, heftig verlangend. SN -as 243, 21. -as 272, 1.
unmāda-kāriņī F. von -in (Vkr) Geistesverwirrung erzeugend. SN -ī 296, 1.
un-mārga M. Abweg. SA -am 125, 10.
unmīlat-trivalī-tarangavalayā F. (von -a) an welchem drei Falten als Wellen-
    ringe sich zeigen. SN -ā 318, 3.
un-mīlita Pp von ∨mīl mit ud erblühen, erstehen; die Augen öffnen. SN -am 329,7.
un-mīlitā F. von -a. PG -ānām 291, 16.
un-mukha das Gesicht emporrichtend, aufblickend. SA -am 217, 23. PN -as 76, 2.
upa-karana N. (Vkr) Gerät, Zubehör. SL -e 227, 1.
upa-kartum Inf. von ∨upa-kr Gutes tun. 167, 9.
upa-kalpita Ppp von ∨upa-klp Kaus. herbeischaffen, liefern. PN -ās 83, 4.
upakāra-kāraņa N. die Ursache des Wohltuns. SAb -ād 103, 8.
upakāra-śreni F. eine Reihe von Wohltaten. PI -ibhis 272, 12.
upa-kārin (/kr) gefällig, Wohltäter. PG -inām 146, 9. PL -isu 138, 20.
upa-krta Ppp von ∨upa-kr wohltun. SN -am 146, 14.
npa-krti F. (Vkr) (empfangene) Wohltat. SG -es 269, 19.
Upakośā F. (upa 🕂 kośa M. die sich bei den Vorräten aufhält) Frauenname. SN -ā
    205, 8. 19. 06, 14. 07, 8. 09, 5. 10, 9. 12. 22. 11, 5. 11. 22. 12, 5. 13, 2. 25, 6.
    SA -ām 206, 5. 11, 17. 12, 1. SD -āyai 207, 6. SG -āyās 206, 3.
Upakośā-paricaryamāna (V car) von U. gepflegt werdend. SN -as 216, 10.
Upakośā-vrttānta M. die Geschichte der U. SA -am 212, 15.
upa-gata Pp von Vupa-gam herbeikommen, hintreten, geraten, sich begeben in, ge-
    langen zu, begreifen, anwenden. SN -as 115, 16. 37, 5. 228, 17. SL -e 269, 18.
    312, 12. PN -ās 309, 9.
upa-gatā F. von -a. SN -ā 260, 2.
upa-gantum Inf. von Vupa-gam (s. o.). 323, 14.
upa-gamya Ger. von Vupa-gam (s. o.). 42, 9. 245, 13.
upa-carya Ger. von Vupa-car behandeln, besorgen. 78, 8.
upacita-megha an dem Wolken sich anhäufen, mit W. bezogen. SN -am 285, 18.
Upajāti F. (upa-jāti Unter-, Zwischenart) Name einer Mischstrophe aus Indravajrā
    und Upendravajrā. SN -is 321, 11. PN -ayas 321, 13.
upa-dişţa Ppp von ∨upa-diś an-, unterweisen. SL -e 110, 11.
upa-diştā F. von -a. SA -ām 321, 24.
upa-deśa M. (Vdiś) Unterweisung. SN -as 174, 1. SA -am 178, 20. SI -ena 141, 19.
upadeśa-kāla M. Schulzeit. SL -e 329, 1.
upa-drava M. (V dru) Unheil, Schaden. SD -āya 160, 5.
upa-dhāna N. (V dhā) Kissen. SN -am 311, 5.
upa-nata Pp von ∨upa-nam sich zuneigen, zuteil werden. SN -am 123, 11.
upa-nīta Ppp von ∨ upa-nī einführen, einweihen (in die brahmanische Kaste). SN -as
upa-netrī F. von -tr (\vert nī) Herbeibringer. SN -ī 335, 13.
                                                                       [197, 1.
upa-panna (Pp von \upa-pad) passend; begabt, versehen mit. SN -as 1, 4. -am
    183, 5. PA -an 2, 7.
upa-pannā F. von -a. SN -ā 88, 6.
upa-pādayat Ppra von ∨upa-pad Kaus. ausfindig machen, beweisen. SN -n 58, 10.
```

upa-pra-dāna N. (V dā) Geschenk. PI -ais 114, 3.

```
upa-bhoga M. (V bhuj VII) Genuss. SN -as 316, 16.
upabhoga-bhāj (V bhaj) mít Genuss verbunden. PA -ñji 317, 6.
upamāna-bāhva ausser Vergleich, zum Vergleich ungeeignet. PN -ās 330, 8.
upamānuprāņita (ā-a, ∨an) verstārkt durch Upamā (Vergleich). SN -as 322, 20.
upa-mita Ppp von Vupa-mā vergleichen. DN -au 300, 11.
upa-yācita Ppp von Vupa-yāc erbitten. SA -am 100, 4.
upa-yoga M. (Vyuj) Gebrauch, Nutzen. SA -am 323, 10.
upa-rata Pp von \/ upa-ram still werden, vergehen. SN -as 173, 18. -am 308, 20.
upari oben, von oben herab; auf, über, gegen. 110, 12. 22, 22. 203, 2. 82, 8. Praep.
    160, 18. Postp. 48, 13. 113, 15. 18, 12. 24, 8. 34, 2. 36, 6. 37, 1. 14. 18. 42, 10.
    44, 11, 53, 7, 60, 4, 68, 6, 70, 5, 243, 4.
uparistāt oben. 318, 1.
upary-upari hoch über. Praep. 1, 6.
upala M. (von upa, eig. der untere Mühlstein) Stein. SAb -ād 113, 17.
upala-koți-cchinna-mula dessen Wurzeln mit der Spitze eines Steines abgeschnitten
    wurden. SA -am 290, 20.
upa-lakşita Ppp von Vupa-lakş wahrnehmen. SN -as 12, 19. -am 127, 5.
upa-lakşya Ger. von ∨ upa-lakş (s. o.). 130, 7.
upa-labdha Ppp von Vupa-labh finden, bemerken, erkennen. SN -as 239, 24.
upa-labhya Ger. von \vee upa-labh (s. o.). 21, 15. 33, 2.
upa-vana N. angelegter Wald, Park. PL -esu 17, 16.
Upavarşa M. (upa-Varşa, der jüngere Bruder des V.) Brahmanenname.
                                                                       SN -as
    195, 5. 97, 19. 225, 5. SG -asya 206, 10.
Upavarşa-sutā F. Tochter des U. SN -ā 205, 8.
upa-viśya Ger. von V upa-viś sich setzen, Platz nehmen. 103, 2. 240, 6.
upa-vişţa Pp von Vupa-viś (s. o.). SN -as 78, 23. 110, 11. 19, 13. 27, 1. 42, 15.
    48, 6, 51, 7, 70, 4, 91, 2, 97, 8. SA -am 35, 22, 234, 17. SG -asya 131, 3.
    32, 11. PN -ās 150, 15.
upa-sama M. (V sam) Ruhe, Seelenruhe. SN -as 273, 6.
upaśamaika-vrata-phala (a-e) wo Seelenruhe der einzige Lohn des Gelübdes ist.
    SN -am 306, 6.
upa-śānti F. (śam) das Aufhören, Schwinden. SD -aye 169, 2.
upaśānty-ekamanas dessen einziges Sinnen Seelenruhe ist. PG -asām 303, 2.
upa-śiksitā F. von -a Ppp von ∨upa-śiks erlernen. SN -ā 78, 14.
upa-śobhita Ppp von ∨ upa-śubh Kaus. schmücken, zieren. SA -am 37, 1. 2. 38, 18.
upa-śobhita F. von -a. SA -am 94, 11.
upa-sam-prāpya Ger. von ∨āp mit upa-sam-pra gelangen zu. 27, 15.
                                                                        [84, 1]
upa-sam-skrta Ppp von V skr (Nebenform von kr) mit upa-sam zubereiten. SA -am
upa-sarpya (ep. für -srpya) Ger. von V upa-srp hinzuschleichen. 43, 13.
upa-sthita Pp von Vupa-sthā dastehen; herantreten, treten vor, aufwarten, auf-
    suchen. SN -as 7, 16.65, 22.80, 2.86, 24.149, 6. -am 22, 7. SL -e 168, 13.
    DN -au 321, 7. PN -ās 197, 10.
upa-sthitā F. von -a. SA -ām 37, 16. 221, 11.
upa-spráya Ger. von ∨upa-sprá (Wasser) berühren, sich waschen. 19. 16.
upa-hata Ppp von Vupa-han schlagen, beeinträchtigen, hemmen. PN -as 297, 4.
upā-kartum (a-ā) Inf. von ∨kr mit upa-ā übergeben. 91, 6.
upā-gata (a-ā) Pp von ∨gam mit upa-ā herzukommen, gelangen, geraten. SN -as
    126, 20. 45, 5. 7. 252, 3. DN -au 194, 21.
```

upā-gatā (a-ā) F. von -a. SN -ā 169, 3.

```
upā-gatva (a-ā) Ger. von V gam mit upa-ā (s. o.). 225, 14. 47, 1.
upā-gamya Ger. von V gam mit upa-ā (s. o.). 20, 16. 59, 25. 69, 11.
                                                                           [10.
upā-dāya (a-ā) Ger. von Vdā mit upa-ā nehmen, zu sich nehmen. 52, 17. 83, 14. 91,
upādeyatva N. Abstr. von upā-deya (a-ā, ∨dā) ein Anzunehmendes, Anzuwendendes.
    SI -ena 278, 12.
upādhy-āya (a-a) M. (Vi, eig. unter dem man studiert) Lehrer. SV -a 198, 6.
    SN -as 196, 18. 98, 4. 248, 22. SA -am 231, 16. 47, 23. 48, 4. 53, 21. SI -ena
upādhyāya-grha N. Haus des Lehrers.
                                       SA -am 248, 17.
                                                                 [248, 20, 49, 9,
upādhyāya-patnī F. Lehrersfrau. SN -ī 247, 24.
upāya (a-a) M. (Vi) Mittel, Weg (zum Ziele), List. SN -as 12, 2. 68, 16. 87, 9.
    88, 4. 96, 9. 99, 15. 126, 7. 28, 10. 33, 1. 57, 4. 78, 19. 79, 9. 10. SA -am 126,
    11. 78, 9. 79, 8. SI -ena 92, 12. 125, 20. 26, 13. 30, 13. 66, 6. PI -ais 99, 8.
    105, 20. 24, 7. 44, 19. 66, 2. PG -ānām 99, 15.
upāya-jña (V jñā) listenkundig. SN -as 126, 14.
upāya-samdarśana-jā F. von -a (V jan) entstehend aus dem Erscheinen günstiger
    Umstände. SA -am 108, 19 (im Nebensinn: entstehend aus der Anwendung rich-
    tiger Mittel).
upāyāntara (a-a) N. ein anderes Mittel. SA -am 147, 9.
upārjita (a-a) Ppp von ∨arj mit upa erwerben. SN -as 299, 4. -am 305, 14.
upāsita-guru-prajfiābhimānonnata (ā-a, a-u) erhoben von Stolz auf die von einem
    gefeierten Lehrer (erworbene) Weisheit. PN -as 301, 1.
upāsitum (a-ā) Inf. von ∨ās mit upa huldigen. 94, 16.
upekṣita (a-ī) Ppp von ∨īkṣ mit upa übersehen, vernachlässigen. SN -as 135, 8.
upekşya (a-ī, ∨īkş) zu übersehen. SN -as 135, 5.
upeta (a-i) Pp von Vi mit upa herankommen, treten vor; geraten. SA -am 89, 4.
upetya (a-i) Ger. von \vee upa-i (s. o.). 162, 5. 97, 23.
Upendravajrā F. (upa-Indravajrā, der I. ähnlich) Name eines Metrums von 4 \times 11
    Silben. SN -ā 321, 12.
upeyivas (a-1) Ppa von Vi mit upa gehen in, geraten. SN -ivan 28, 5. 51, 2.
ubha beide. DN -au 154, 13. 95, 5. 248, 11. 53, 21. DA -au 63, 5. DG -ayos 301, 3.
ubhaya (von ubha) dass. SN -am 64, 18.
ubhayatas (von ubhaya) von beiden Seiten her. 241, 12.
ubhaya-pada-vrddhi F. Vrddhi (Vokalsteigerung von azu ā, von u zu au u.s.w.)
    in beiden Kompositionsgliedern. SN -is 322, 16.
ubhaya-loka M. beiderseitige Welt. SL -e 151, 6.
ubhaya-loka-prāpti F. Gewinnung beider Welten. SN -is 152, 14. SA -im 151, 8.
ubhaya-loka-sādhaka (V sādh) beide Welten verschaffend. SA·-am 257, 12.
ubhaya-vetana von beiden Seiten Sold empfangend. SN -as 118, 12.
ubhayābdhi-vyāpti-sāmya (a-a) N. Gleichheit im Erreichen beider Ozeane.
ubhā F. von -a. DN -e 177, 18.
                                                                    [-ād 321, 8.
Umākhyā (ā-ā) F. (Vkhyā) der Name Umā. SA -ām 328, 2.
Umā-pati M. Gemahl der Umā. SN -is 189, 9.
                                               SA -im 247, 17.
Umā-mukha N. Antlitz der U. SA -am 332, 1.
Umotpatti (ā-u) F. (V pad) Geburt, Herkunft der Umā. SN -is 335, 16.
ura-ga M. (Vgam, eig. auf der Brust gehend) Schlange. SI -ena 32, 10. PN -ās
uras N. (wurzelverwandt mit uru breit) Brust. SL -asi 291, 15.
                                                                        [13, 18.
urvī F. (von uru breit) Erde. SN -ī 306, 10.
ulūka M. Eule, Käuzlein. SN -as 275, 2.
ul-likhat Ppra von Vlikh mit ud ritzen, furchen. PI -dbhis 37, 27.
```

ul-likhya Ger. von Vlikh mit ud (s. o.). 170, 7. Uśīnara-giri-prastha M. das Plateau des Uśīnara-Gebirges. SAb -ād 198, 10. usita Pp von V vas I wohnen, verweilen. SN -as 24, 16. 91, 3. usitā F. von -a. SN -ā 62, 11. usitvā Ger. von ∨vas I (s. o.). 299, 19. ustra M. Kamēl. SN -as 147, 15. SL -e 147, 11. ustra-nāman den Namen Kamēl führend. SN -ā 147, 18. usya (ep. für usitvā) Ger. von V vas I wohnen, verweilen. 17, 8. 91, 15. 94, 8. ūdha Ppp von ∨vah tragen. SN -ās 237, 17. ūru M. Schenkel. SA -um 191, 10. PA -ūn 287, 6. ūrjita (von ūrj F. Kraftfülle) kräftig, mächtig. SN -am 272, 6. ūrdhva-drsti den Blick nach oben gerichtet. SN -is 4, 15 (F.). ūrdhvam (Adv. von -a) aufwärts; in der Folge, weiterhin. 91, 2. 187, 2. ürdhva-mukha (das Gesicht) nach oben gerichtet. PI -ais 325, 12. ūşara M. (von ūşa M. Steppensalz) Salzboden, -steppe. SAb -ād 107, 7. 63, 16. ūsman M. Hitze, Glut, Dampf. SI -anā 61, 15. Vūh I merken, erraten. Ind. 3.S ühati 106, 13. ∨r I regen, erregen. Kaus. geben, übergeben. Mit sam dass. Kaus. Akt. Imp. 2.S arpaya 181, 11. sam-arpaya 97, 4. 181, 8. Kaus. Med. Ind. 1.S sam-arpaye 253, 18. Kaus. Pass. Imp. 3.S sam-arpyatām 181, 14. rksa M. Bar. SV -a 223, 22. SN -as 223, 17. 21, 23. 24, 3. SA -am 224, 1. -e 223, 24. PA -ān 34, 9. Rkşavat M. (von rkşa M.) Name eines Gebirgszuges an der Narmadā. SA -antam rkşa-vākya N. Rede, Wort des Bären. SI -ena 223, 20. [25, 15.Vrch I (ep.) erlangen, gewinnen, teilhaftig werden. Ind. 3.S archati 10, 17. rju gerade, redlich. PA -ūn 182, 7. rtā F. von -a (Pp von Vr) wahr. SA -ām 35, 10. rtu M. (Vr) Jahreszeit; die Menses. PL -uşu 96, 3. Rtuparņa M. (rtu-parņa) Name eines Königs von Ayodhyā. SV -a 55, 16. SN -as 55, 17. 66, 2. 3. 68, 9. 70, 3. 71, 15. 73, 6. 74, 5. 9. 77, 5. 11. 78, 16. 90, 13. SA -am 23, 14. 67, 22. 68, 6. 69, 7. 75, 10. 77, 2. SI -ena 69, 12. 80, 4. SD -āya 91, 7. SG -asya 54, 17. 55, 10. 56, 7. 66, 6. 69, 5. 83, 2. SL -e 78, 6. 91, 11. Rtuparna-niveśana N. Palast des R. SL -e 87, 7. rtu-samaya M. die Zeit der Menses. SA -am 155, 12. rte ausser, ohne. Praep. 12, 18, 45, 5, 85, 23, 333, 14. Postp. 41, 9, 87, 10, 88, 5. rddhā F. von -a (Pp von Vrdh) reich, voll. SA -ām 38, 12. rşi M. (V drś?) Seher, heiliger Dichter und Sänger. SN -is 244, 12. SG -es 228, 3. rsi-kanyakā F. eines Rsi Töchterlein. SA -ām 237, 2. [PA -in 40, 1. rsi-sattama (Sup. von sat) der beste der Seher. DN -au 5, 14. rşy-avatāra M. die Inkarnation eines Rşi. SN -as 244, 18.

Digitized by Google

eka ein, einzig, allein. SN -as 31, 1.51, 2.69, 23.24.85, 7.96, 11.99, 16.100, 18.03, 1.26, 20.27, 2.31, 4.32, 11.14.34, 12.35, 14.52, 6.78, 14.87, 2.17.94, 1.12.201, 11.06, 17.15, 7.7.10.11.16.20, 12.25, 19.31, 7.47, 12.53, 20.22.

```
93, 3, 94, 18, 20, 303, 19, 20, 20, 10, 8, 11, 11, 17, 17, 19, 10, 22, 11, 17, -am
     35, 2. 72, 13. 14. 14. 134, 4. 246, 14. 55, 21. 57, 23. 77, 9. 88, 3. 94, 19. SA -am
     3, 2. 51, 6. 56, 9. 20. 98, 10. 125, 15. 30, 6. 33, 6 (erg. vāram 'ein Mal, erstens').
     37, 8. 65, 16. 68, 11 (erg. vāram). 82, 13. 209, 10. 311, 15. SI -ena 91, 17. 92, 6.
     100, 2. 31, 2. 34, 11. 73, 17. 221, 5. 65, 7. 77, 21. SG -asya 14, 16. 102, 18.
     62, 10, 86, 7, 94, 4. PG -esām 108, 22.
ekacittatā F. (Abstr. von eka-citta) Einmütigkeit, Eintracht. SN -ā 289, 9.
ekatama (von eka) einer (von mehreren). SN -as 149, 21. 73, 7. SA -am 177, 1.
    SI -ena 106, 8. SG -asya 171, 15.
ekatara (von eka) einer von beiden. SL -e 92, 13.
ekatas (von eka) auf der einen Seite — auf der andern Seite. 35, 1.2.
ekatra (von eka) an einer Stelle, zusammen; auch = SL von eka. 72, 11. 121, 19.
ekadā (von eka) einstmals. 193, 9. 203, 24. 07, 10. 17, 22. 19, 9. 21, 14. 20. 25, 18.
eka-deśa M. eine Stelle, ein Teil. SA -am 73, 15. SL -e 117, 10.
eka-pāna M. (V pan I) ein einziges Spiel. SI -ena 93, 9.
eka-pāśa M. die einzige Fessel. SN -as 295, 16.
eka-putra M. der einzige Sohn. SL -e 196, 11.
eka-mitra N. der einzige Freund. SN -am 288, 5.
eka-rātri-nivāsārtham (a-a) um eine Nacht zu verweilen.
eka-vadhū F. die einzige Frau, Gemahlin. SA -ūm 333, 10.
eka-vasana nur ein Gewand habend. SA -am 51, 3.
eka-vasanā F. von -a. SN -ā 51, 7.
ekavastratā F. Abstr. von eka-vastra ein Kleid besitzend. SA -ām 28, 18.
eka-vastra-samvīta mit einem Gewande bedeckt. DN -au 27, 13.
eka-vastrā F. von -a ein Kleid besitzend.
                                            SN -ā 24, 9.
eka-vastrārdha-samvīta (a-a) mit der Hälfte eines einzigen Gewandes bedeckt. SA
eka-vāra M. ein Mal. SA -am 300, 7.
                                                                     [-am 42, 17.
eka-vāsas nur ein Kleid tragend. SN -ās 24, 7.
ekavimśatitama (von eka-vimsati F.) der einundzwanzigste.
                                                             SN -as 78, 20.
eka-śara M. ein einziger Pfeil. SI -ena 236, 23.
eka-śruta-dhara (V dhr) einmal gehörtes behaltend.
                                                   SN -as 196, 7.
ekaśrutadharatva N. Abstr. von eka-śruta-dhara. SI -ena 193, 23.
ekastha-saundarya-didrksā F. (vom Des.-Stamme von Vdrs) der Wunsch, die
    Schönheit an einem Orte vereinigt zu sehen. SI -ayā 333, 7.
eka-sthāna-sthita an ein und derselben Stelle stehend. DA -au 167, 3.
eka-sthānāśraya (a-ā) an ein und demselben Orte verweilend. SI -ena 121, 20.
ekā F. von -ā. SN -a 24, 1. 29, 8. 34, 11. 57, 5. 131, 16. 221, 20. 25, 12. 38, 9. 49, 5.
    55, 21, 61, 14, 94, 21, 99, 16, 310, 7, 7, SA -ām 29, 21, 35, 14, 15, 36, 12, 38, 5.
    41, 11. 50, 19. 202, 20. 05, 6. 44, 14. 54, 20. 83, 4. SI -ayā 248, 12.
ekākin (von eka) einzeln, allein, einsam. SN -ī 119, 1.309, 21. SG -inas 223, 15.
ekākinī F. von -in. SN -ī 35, 17. SI -yā 141, 10.
ekāgra-mānasa mit auf einen Punkt gerichtetem Geiste. SL -e 198, 1.
ekādaśa (von ekā-daśan elf) der elfte. SN -as 33, 12. 185, 8.
ekāntatas (von ekānta (a-a) M.) vollkommen, absolut. 301, 4. 17, 6.
ekānta-śaitya N. (von śīta) vollkommene Kälte. SAb -ād 330, 6.
ekanta-sukhin vollkommen glücklich. PN -inas 188, 16.
ekānta-hita absolut nützlich. SN -am 259, 8.
ekānte (a-a, SL von -a M.) abseits, heimlich. 60, 5. 208, 17. 18, 8. 22, 16.
ekārtha-samupeta (a-a) 'nur zu einem Zweck hergekommen'. SA -am 8,7.
```

```
ekāhan (a-a) N. ein Tag. SI -nā 68, 12. 69, 9. 87, 10. 88, 5.
ekaika (a-e) je einer, jeder einzelne. SN -as 220, 22, 32, 15. SA -am 254, 17, 55, 6.
ekaikaśas (von ekaika) einzeln. 3, 14.
etac-chabda-svarūpa N. die Eigenart, Beschaffenheit dieses Tones. SA -am 117, 20.
etaj-jāyā F. die Frau von diesem. SN -ā 199, 17.
etat-kathā F. die Geschichte von dieser (Stadt). SA -ām 198, 7.
etat-sama dieser (Taube) gleich. SA -am 250, 23.
e-tad dieser. SN -sa 11, 17. 20, 17. 25, 16. 18. 30, 18. 35, 7. 36, 16. 61, 7. 73, 5.
    76, 5. 78, 12. 22. 79, 2. 80, 10. 87, 15. 92, 4. 117, 16. 22, 20. 25, 2. 26, 6. 31, 5.
    39, 2. 46, 18. 49, 19. 57, 21. 63, 20. 65, 10. 68, 6. 83, 4. 90, 8. 92, 2. 93, 6. 13.
    96, 13. 20. 209, 15. 14, 7. 23, 9. 39, 20. 24. 41, 10. 45, 16. 50, 22. 51, 10. 62, 20.
    64, 9. 71, 4. 79, 17. 22. 87, 11. 90, 10. 23. 95, 17. 300, 26. 02, 8. 08, 19. 12, 18.
    18, 8. -sas 47, 4. 153, 14, 56, 6. 99, 12. -tad 26, 13, 47, 6, 73, 21, 78, 2, 95, 11.
    97, 16. 20. 101, 6. 02, 14. 09, 16. 11, 4. 16, 16. 18. 17, 1. 8. 21, 17. 18. 22, 1.
    24, 6, 26, 1, 18, 27, 9, 28, 1, 3, 30, 17, 33, 17, 21, 35, 15, 37, 15, 40, 3, 10, 47,
    12, 16, 53, 8, 54, 3, 55, 10, 56, 15, 57, 2, 58, 6, 18, 59, 2, 10, 61, 19, 63, 17, 68,
    7. 14. 72, 15. 74, 14. 76, 8. 77, 21. 78, 11. 79, 20. 81, 20. 82, 4. 83, 5. 85, 13.
    91, 19. 96, 10. 202, 7. 11, 21. 17, 12. 22, 21. 36, 2. 25. 39, 5. 40, 21. 48, 24. 51, 6.
    65, 11. 72, 10. 79, 7. 80, 16. 83, 9. 18. 89, 9. 300, 23. 02, 13. 06, 5. 13, 10. 18, 7.
    21, 26. SA -tam 129, 1.80, 15. 223, 22.24, 1. -tad 10, 2.11, 12.16, 8.25,
    2. 20. 26, 11. 32, 19. 45, 8. 52, 10. 54, 23. 55, 18. 60, 14. 67, 3. 68, 15. 72, 20.
    79, 17, 81, 3, 82, 10, 86, 5, 95, 5, 123, 3, 59, 11, 67, 12, 75, 14, 76, 11, 89, 8.
    92, 13. 93, 14. 16. 96, 3. 201, 16. 02, 6. 12. 03, 3. 06, 8. 10, 13. 14, 1. 15, 13.
    16, 19. 17, 4. 18, 7. 23. 36, 8. 39, 14. 41, 2. 5. 46, 12. 70, 16. 81, 7. 85, 11.
    SI -tena 80, 7. 226, 3. 32, 2. 33, 16. 320, 25. 21, 36. SD -tasmai 213, 19.
    SAb -tasmād 99, 3. 173, 5. 307, 13. SG -tasya 63, 13. 115, 8. 19, 3. 91, 16.
    SL -tasmin 5, 14, 6, 18, 288, 13. DN -tau 154, 13, 58, 5, 74, 12, 255, 22, 321, 7.
    DA -tau 87, 12. DI -tabhyam 56, 5. DG -tayos 299, 18. PN -te 25, 14, 70, 1.
    87, 20. 21. 95, 11. 128, 2. 52, 7. 13. 73, 4. 246, 7. 67, 1. 69, 13. 71, 17. 83, 16.
    84, 21. 86, 6. 300, 2. 17. 03, 17. -tāni 173, 5. PA -tān 7, 16. 72, 2. 78, 9. 95,
    12. 97, 4. 6. 9. 133, 20. 247, 9. -tāni 83, 17. PI -tais 37, 27. 150, 1. 52, 5.
    63, 8. PG -teşām 96, 9. 17. 117, 15. 245, 11.
etad-artham (-a M.) deswegen. 10, 1. 151, 17.
etad-upodghāta M. (V han) dieses Apropos. SA -am 203, 15.
etad-buddhi F. die Einsicht dieses (Mannes). SI -yā 214, 21.
etad-vrttāntāvagamāvadhi (a-a, a-a) dessen Ende (sein sollte) das Verstehen
    dieser Begebenheit. SA -im 224, 5.
etan-nimitta diese Ursache habend. SN -am 202, 5.
etādrśa (Weiterbildung v. etā-drś) von dieser Art. SA -am 258, 21. PN -ās 267, 10.
e-tāvat so viel. SN -ān 30, 16. -at 13, 5. SI -atā 330, 9.
etya (ā-i) Ger. von Vi mit ā kommen. 193, 22. 214, 8. 43, 17. 47, 10.
∨edh I wachsen, gedeihen.
    Ind. 3.D edhete 158, 5.
enad er; zuweilen = etad. SA -am 9, 4. 9. 12, 11. 15, 21. 19, 17. 24, 4. 33, 7. 36, 8.
    72, 3. 73, 3. 77, 15. 79, 1. 4. 106, 7. 18. 20. 17, 12. 37, 3. 38, 8. 49, 1. 55, 1. 60, 2.
    74, 17. 18. 91, 2. 92, 4. 10. 96, 8. 20. 207, 17. 14, 17. 15, 3. 34, 4. 37, 18. 50, 22.
enā F. von enad. SA -ām 50, 6. 56, 13. 59, 21. 179, 16. 219, 13. 53, 18.
eranda-bhindarka-nala (ā-a) M. Ricinus, Abelmoschus, Calotropis und Schilfrohr.
    PI -ais 114, 4.
```

eva eben, nur. 1, 11. 5, 14. 16. 6, 7. 21. 7, 21. 8, 15. 21. 9, 14. 19. 10, 7. 11, 4. 12. 12, 4, 11, 18, 22, 13, 1, 5, 14, 19, 15, 1, 2, 4, 6, 7, 16, 21, 16, 11, 17, 20, 5, 21, 1. 4. 22, 14, 26, 16, 27, 2, 29, 17, 34, 7, 37, 23, 38, 11, 20, 39, 3, 17, 40, 2, 22, 41, 18, 43, 12, 45, 15, 47, 7, 8, 48, 8, 9, 49, 3, 51, 2, 19, 52, 2, 53, 8, 54, 20, 55, 6. 13. 15. 56, 4. 57, 2. 58, 3. 62, 7. 7. 8. 16. 19. 63, 2. 5. 9. 65, 2. 8. 66, 10. 13. 67, 2. 10. 16. 69, 24. 70, 4. 5. 71, 3. 21. 72, 17. 73, 19. 75, 20. 77, 13. 78, 14. 80, 9, 13, 81, 2, 9, 23, 23, 83, 5, 11, 16, 84, 4, 17, 85, 14, 86, 15, 24, 88, 20, 91, 5, 10, 18, 20, 93, 19, 20, 21, 96, 3, 4, 101, 6, 02, 3, 13, 03, 4, 5, 7, 05, 7, 15, 06, 2. 21. 07, 5. 11. 11, 6. 15. 14, 5. 18. 16, 4. 16. 17, 1. 7. 12. 16. 19. 18, 6. 19. 19, 6. 7. 8. 21. 20, 6. 7. 20. 21, 10. 23, 9. 14. 24, 6. 25, 11. 18. 19. 26, 3. 7. 28, 2. 6. 29, 3. 10. 30, 19. 31, 1. 32, 1. 3. 9. 11. 13. 13. 35, 3. 24. 36, 10. 17. 37, 17. 21. 38, 1, 2, 12, 14, 19, 39, 9, 11, 15, 21, 41, 5, 42, 3, 11, 45, 16, 16, 48, 10, 49, 4, 20, 51, 13, 52, 11, 16, 53, 14, 55, 15, 19, 57, 9, 59, 12, 60, 6, 21, 64, 3, 65, 6, 66, 9. 67, 10. 11. 15. 68, 20. 69, 12. 70, 13. 71, 5. 11. 74, 5. 75, 6. 15. 22. 76, 21. 77, 12. 78, 14, 79, 12, 15, 80, 7, 10, 13, 20, 82, 20, 85, 13, 17, 86, 21, 87, 5, 17, 88, 7, 92, 12. 17. 93, 15. 20. 21. 95, 19. 20. 96, 10. 17. 97, 1. 10. 25. 98, 2. 12. 99, 18. 20. 201, 2. 02, 12. 03, 4. 5. 14. 15. 21. 04, 17. 06, 22. 07, 13. 08, 3. 3. 7. 7. 14. 21. 09, 20, 23, 10, 1, 11, 14, 23, 11, 3, 12, 10, 11, 19, 13, 7, 14, 22, 23, 15, 2, 5, 10, 13. 16. 25. 16, 7. 17. 17, 19. 18, 1. 5. 22. 19, 20. 21, 5. 22, 4. 23, 2. 17. 21. 24, 6. 18. 25, 2. 4. 27, 1. 28, 11. 29, 17. 30, 10. 11. 11. 31, 9. 17. 32, 5. 18. 23. 33, 2. 34, 18. 20. 35, 17. 25. 37, 14. 39, 1. 18. 23. 24. 40, 8. 41, 5. 18. 42, 1. 44, 4.5. 11. 17. 19. 25. 45, 4. 7. 47, 10. 19. 49, 5. 50, 8. 51, 13. 14. 52, 3. 9. 10. 12. 53, 6. 12. 54, 3. 23. 55, 9. 21. 57, 11. 19. 23. 61, 5. 8. 62, 6. 64, 7. 10. 65, 8. 9. 10. 14. 67, 7. 70, 10. 14. 19. 71, 4. 5. 72, 16. 17. 73, 11. 15. 16. 74, 6. 8. 12. 75, 1. 3. 12. 13. 13. 14. 16. 77, 7. 8. 9. 10. 16. 78, 10. 24. 25. 26. 29. 79, 10. 16. 18. 21. 21. 25. 80, 20. 22. 82, 4. 83, 5. 14. 15. 84, 15. 86, 10. 89, 15. 92, 4. 9. 93, 2. 94, 15. 95, 2. 4. 10. 11. 12. 96, 19. 22. 23. 97, 2. 5. 23. 99, 6. 7. 8. 9. 10. 14. 17. 18. 301, 10. 02, 13. 03, 10. 15. 05, 3. 6. 7. 7. 9. 07, 8. 08, 15. 09, 6. 11, 1. 1. 2. 11. 13, 3. 8. 17. 14, 12. 15, 19. 19, 7. 20, 13. 21, 2. 6. 7. 35. 22, 19. 34, 1. 3. 35, 1. 11. evam-gatā F. von -a (V gam) dem es so geht, in solchem Zustande. SN -ā 60,13. evam-guna solche Tugenden besitzend. SA -am 19, 3. [SA -ām 30, 20. evam-prāya (Vi) derartig. PN -ās 250, 13. PA -āņi 234, 11. PL -eşu 216, 5. evam-rūpa so gestaltet. SA -am 19, 1. SA -am 183, 3. SI evam-vidha (∨dhā) derartig. SN -as 296, 21. -am 198, 5. -ena 311, 3. SG -asya 153, 20. SL -e 125, 12. 13. 26, 5. 3, 7. 4, 5. 6. 6, 10. 7, 19. 8, 6. 13. 9, 15. 10, 13. 11, 9. 18. 12, 7. 8. 13, 4. 14, 13, 16, 6, 17, 3, 20, 18, 10, 14, 19, 5, 12, 20, 4, 24, 3, 26, 13, 28, 8, 16, 21, 29, 12. 31, 12. 14. 32, 24. 41, 21. 42, 21. 47, 1. 7. 50, 12. 52, 7. 11. 53, 14. 55, 5. 56, 6, 12, 14, 57, 9, 59, 24, 60, 16, 64, 15, 65, 3, 5, 11, 67, 17, 68, 5, 13, 69, 1, 3, 71, 2. 13. 72, 6. 23. 73, 13, 74, 9. 26. 76, 20. 78, 2. 18. 81, 6. 20. 82, 12. 85, 10. 86, 24. 87, 22. 89, 14. 91, 7. 92, 15. 94, 2. 4. 96, 14. 100, 15 (lies ity evam) 01, 2. 05, 3. 10, 6. 11, 20. 12, 11. 16. 14, 8. 16, 14. 18, 8. 19, 1. 11. 20, 13. 15. 19. 21, 16, 22, 19, 23, 7, 29, 13, 31, 4, 33, 4, 16, 34, 1, 35, 21, 22, 22, 36, 11, 38, 5, 40, 14. 41, 14. 16. 42, 13. 45, 11. 46, 19. 47, 2. 6. 49, 5. 11. 50, 8. 52, 18. 53, 7. 19. 57, 16. 60, 10. 61, 9. 12. 63, 7. 9. 64, 10. 66, 10. 69, 17. 70, 3. 76, 1. 6. 11. 15. 78, 16, 79, 3, 10, 81, 11, 82, 13, 83, 18, 86, 22, 89, 9, 90, 9, 91, 3, 15, 95, 10, 96, 12. 98, 1. 201, 18. 02, 13. 05, 3. 06, 4. 07, 20. 08, 17. 16, 19. 18, 8. 19, 18. 20, 11. 21, 9, 23, 6, 27, 23, 28, 14, 32, 19, 33, 3, 34, 7, 36, 4, 6, 37, 21, 38, 14, 39, 21, 40, 2. 18. 41, 9. 42, 1. 44, 11. 45, 1. 17. 47, 5. 51, 1. 10. 53, 4. 54, 1. 8. 57, 27. 62, 6. [95, 19, 308, 6. evam-ādi so anfangend, solches und anderes. PA -īni 49, 13. Ves I mit anu nachgehen, suchen.

Ind. 2.S anv-esasi 36, 5.

e-şā F. von e-tad dieser. SN -şā 28, 14. 59, 8. 88, 1. 121, 7. 69, 3. 202, 4. 22, 1. 27, 21. 33, 11. 40, 22. 53, 16. 54, 6. 85, 16. 306, 8. 20, 16. SA -tām 36, 17. 148, 16. 91, 3. 95, 3. 200, 7. 03, 11. 25, 13. 26, 16. 45, 13. 48, 16. 53, 8. 66, 10. SI -tayā 52, 15. DN -te 202, 4. 17, 18. DA -te 202, 8. PN -tās 199, 11. 218, 22. 39, 19. 80, 11. 84, 5. PA -tās 195, 18. 99, 13.

aikacittva N. (Abstr. von eka-citta) Einmütigkeit. SL -e 217, 19.

aikāgrya N. (Abstr. von ekāgra (a-a)) die auf einen Gegenstand gerichtete Aufmerksamkeit. SA -am 71, 17.

aikāntike (SL von -a N., Weiterbildung von ekānta M.) abseits, heimlich. 114, 14, Aindra von Indra inspiriert. SN -am 207, 2.

Airāvata M. Name eines Elefanten, Indra's Reittier. SN -as 274, 4.

Aiśvarī F. von -a von Īśvara (Brahma) herrührend, bewirkt. SA -īm 225, 13.

aiśvarya N. (Abstr. von īśvara M.) Herrschaft, Herrlichkeit. SN -am 62, 8. SI -ena 270, 6. SAb -ād 25, 8. SG -asya 273, 5.

aiśvaryavat (von aiśvarya N.) Herrlichkeit besitzend. SD -ate 278, 26.

om-kāra M. (Vkr) die Silbe om. SA -am 197, 9.

om Interj. mit mystischem Charakter, im Gottesdienst und beim Beginn der Rezitation heiliger Texte (später auch profaner) gebraucht. 95, 2.

oşadhi F. Kraut, Pflanze, Heilkraut. SI -yā 171, 10. PN -ayas 324, 3.

oşadhi-viśeşana N. nähere Bestimmung zu oşadhi. SN -am 321, 26.

oşadhī F. = oşadhi. PN -yas 321, 35.

ostha-pallava M.N. Lippenknospe, knospen- oder schösslinggleiche Lippe. SN -am

aucityānvaya-rakṣā (a-a) F. Wahrung der Angemessenheit und der (ursprünglichen) Reihenfolge. SN -ā 185, 15.

autsukya N. (von utsuka) Unruhe, Sehnsucht. SI -ena 175, 9. SAb -ād 143, 11.

aupamya N. (Weiterbildung von upa-mā F. (\vee mā)) Vergleich. SN -am 322, 4. SG -asya 322, 2.

aurdhvadehika-kriyā F. Totenzeremonie. PA -ās 101, 12.

auşadha N. (von oşadhi F.) Arznei. SN -am 26, 11. 260, 7. 7. 93, 14. PI -ais 293, 17.

kakudmat (von kakud F.) einen Buckel habend, Buckelochs. SN -ān 101, 15. 334, 14. kankana N. Armring, -band. SI -ena 271, 6.

kaca M. Haupthaar. PG -ānām 283, 1.

kac-cid Fragepartikel. 12, 12. 36, 2. 38, 1. 4. 39, 12. 41, 3. 42, 14. 44, 5. 90, 19.

kacchapa M. (mind. aus kaśyapa M.) Schildkröte. SN -as 156, 16.

kajjala N. Lampenruss. SA -am 208, 24. PI -ais 210, 15.

kajjala-mardana N. (V mrd) Einreiben mit Russ. PI -ais 210, 1.

kańcukāvista (a-ā) einen Panzer, Schuppenkleid tragend. PN -ās 109, 10.

kañcukin M. (von kañcuka M.) Haremsdiener. PN -inas 130, 7. 42, 4.

kataka M.N. Hoflager. SA -am 213, 4.

kaţākşa (a-a) M. Seitenblick. SI -ena 279, 23. PN -ās 283, 6. PI -ais 315, 13.

kaţākşa-pāta M. dass. PI -ais 320, 11.

kaţākṣa-viṣānala (a-a) wo die Seitenblicke das Giftfeuer darstellen. SAb -ād 293,15.

[290, 24.

#### katu- - katham

kaţu-tikta-kaṣāyāmla-rasāsvāda (a-a, a-ā) beissenden, stechenden, zusammenziehenden, sauren Geschmack habend. PN -āni 140, 17.

kathina hart, rauh. PN -ās 109, 8.

∨kanth I mit ud den Hals in die Höhe richten, sich sehnen.

Kaus. Ind. 3.P ut-kanthayanti 286, 2.

kantha M. Hals. SN -as 184, 9. SG -asya 331, 15. SL -e 249, 7.

kantha-gata (schon) im Halse befindlich. PI -ais 151, 14.

kantha-pāśa M. Halsfessel. DN -au 331, 10.

kantha-lagnā F. von -a am Halse hängend. SN -ā 287, 14.

kanthāślesopagūdha (a-ā, a-u) N. (Vguh) Ansichdrücken mit Umschlingung des Halses. SN -am 312, 1.

∨ kandūy (Den. von kandū F.) reiben, scheuern.

Med. Ind. 3.P kandūyante 304, 13.

kandūyanaka (von V kandūy) zum Kratzen dienend. SI -ena 110, 18.

katipaya (von kati wieviele) etliche, einige. PI -ais 101, 15. 284, 17. [311, 17.

katipaya-divasa-sthāyinī F. von -in (V sthā) (nur) einige Tage verweilend. SN -ī

katipaya-nimeşāyus (a-ā) dessen Leben (nur) einige Augenblicke währt. SL -uşi 304,5. katipaya-pura-svāmya N. (von svāmin M.) die Herrschaft über einige feste Plätze.

∨katth I sich berühmen, prahlen mit.

[SL -e 300, 26.

Ind. 2.S katthase 72, 19.

∨kath X sagen, erzählen.

Akt. Ind. 3.S kathayati 120, 14. 36, 10. 2.S kathayasi 188, 10. 1.S kathayāmi 115, 7. 91, 6. 95, 2. 200, 7. 18, 7. 29, 12. 30, 1. 36, 8. 46, 13.

Imp. 2.S kathaya 129, 5. 19. 42, 17. 63, 18. 67, 1. 78, 19. 229, 9. 43, 11. 53, 1. 62, 10. 2.P kathayata 177, 20.

Pot. 3.S kathayet 36, 3.

Impf. 3.S akathayat 89, 2.

Perf. 3.S kathayāmāsa 60, 6.

1.Fut. 2.S kathayişyasi 174, 21. 1.S kathayişyāmi 3, 5. 182, 20.

Med. (ep.) Imp. 2.P kathayadhvam 7, 18.

Pass. Ind. 3.S kathyate 156, 1. 88, 8. 321, 29.

Imp. 3.S kathyatām 126, 7. 36, 21. 65, 9. 81, 6. 98, 6. 222, 1. 40, 21. 46, 14. Impf. 3.S akathyata 254, 12.

katham-cana irgendwie, mit Mühe. 12, 3. 27, 8. 52, 3. 67, 5. 93, 17. 131, 16. 34, 4. 44, 9. 245, 9.

katham-cid dass. 101, 13. 21, 9. 44, 16. 73, 1. 16. 97, 2. 205, 17. 08, 5. 23, 14. 25, 15. 47, 11. 48, 21. 334, 15.

katham-bhūta wie beschaffen? SN -as 321, 1.

kathana N. (V kath) das Sagen, Ansagen, Erwähnen. SN -am 100, 11. 269, 19.

Kathanaka M. Name einos Kamēls in der indischen Tierfabel. SV -a 148, 8. SN -as 147, 15. 48, 20. 52, 5. 13. 18.

Kathanaka-piśita N. das Fleisch des K. SI -ena 149, 9.

kathanīya (V kath) zu sagen, zu erzählen. SN -am 136, 21.

kathanīvā F. von -a. SN -ā 227, 21.

katham wie? 8, 8, 14, 9, 13, 13, 10, 14, 11, 14, 15, 16, 14, 12, 12, 26, 7, 27, 9, 28, 20.

29, 7. 8. 30, 9. 10. 31, 1. 2. 32, 4. 16. 17. 34, 19. 41, 10. 60, 12. 13. 62, 16. 69,

20. 21. 79, 21. 80, 7. 86, 2. 19. 102, 14. 06, 9. 20. 16, 18. 17, 15. 24, 20. 26, 1. 9.

18. 29, 19. 30, 17. 37, 13. 38, 11. 40, 3. 43, 1. 44, 19. 46, 7. 47, 12. 49, 13. 52, 9.

55, 10. 56, 15. 57, 2. 58, 6. 61, 1. 65, 7. 68, 19. 70, 18. 72, 15. 74, 14. 78, 11. 79, 20.

## katham -- kanaka-

81, 20. 87, 12. 19. 91, 3. 203, 11. 06, 5. 07, 20. 19, 18. 20, 20. 24, 21. 38, 18. 40, 7. 41, 3. 43, 11. 49, 8. 53, 18. 65, 1. 84, 4. 86, 6. 90, 18. 96, 2. 310, 20. 11, 4. katham-api irgendwie, mit Mühe. 117, 10. 37, 12. 48, 13. 70, 7. 207, 15. 40, 4. 98, 3. kathayat Ppra von V kath sprechen (mit), besprechen, sagen, erzählen, verkünden. SN -n 74, 28. DN -ntau 89, 6. kathayantī F. von -at. SA -īm 60, 5. kathayāna (ep. für kathayamāna) Pprm von V kath (s. o.). SN -as 80, 17. kathavitum Inf. von V kath (s. o.). 188, 13. kathayitvā Ger. von V kath (s. o.). 142, 14. 220, 6. kathā F. (V kath) Gespräch, Rede, Erwähnung; Erzählung, Geschichte, Märchen. SN -ā 215, 10. 53, 5. 55, 21. 56, 9. SA -ām 186, 16. 22. 88, 10. 13. 89, 19. 21. 22. 92, 17. 20. 93, 23. 95, 3. 204, 20. 05, 1. 21, 17. 29, 9. 12. (37, 21 s. kathā-madhya N.). 46, 13. 53, 1. 15. 54, 20. 21. 55, 18. 56, 3. 7. PN -as 255, 20. 303, 13. 12, 10. kathānta (ā-a) M. Ende des Gesprächs. SL -e 79, 4. PA -ās 156, 18. kathā-pītha N. Stuhl, Grundlage, Unterlage der Geschichte. SN -am 184, 4, 85, 1. SA -am 256, 8. kathāpītha-lambaka M. das Buch K. SN -as 256, 14. SL -e 190, 13. 97, 26. 204, 23. 16, 18. 28, 24. 43, 5. 53, 3. 56, 13. kathā-madhya N. die Mitte der Geschichte. SL -e 237, 21 (lies kathāmadhye). kathā-mukha N. Mund der Geschichte, Einleitung. SN -am 97, 20. 185, 1. kathāmrta (ā-a) N. Märchennektar. SA -am 184, 6. kathā-rasāvighāta (a-a) M. (Vhan) Nichtschädigung der Stimmung der verschiedenen Erzählungen (vgl. 256, 9). SI -ena 185, 16. kathāvatāra (ā-a) M. die Herabkunft der Geschichte. SA -am 255, 16. Kathāsaritsāgara M. (kathā-sarit-sāgara Ozean der Märchenströme) Name einer von dem kasmirischen Dichter Somadeva zwischen 1063 und 1082 n. Chr. verfassten Sanskritbearbeitung der grossen, in einem mind. Dialekt geschriebenen Märchensammlung Brhatkathā von Gunādhya. SN -as 184, 3. kathita Ppp von V kath sagen, erzählen. SN -as 123, 2. 224, 19. -am 80, 7. 144, 11. 56, 10. 206, 10. SA -am 81, 23. kathitā F. von -a. SN -ā 253, 5. PN -ās 30, 13. 192, 19. kathyamāna Pprp von V kath (s. o.). SL -e 6, 18. V kadarthay (Den. von kad-artha M. eine schlechte Sache) plagen, quälen. Ind. 2.S kadarthayasi 315, 11. kadarthita Ppp von V kadarthay. SG -asya 277, 13. PN -as 311, 4. kadalī-viśeşa M. die verschiedenen Arten oder Sorten von Musa (Pisang oder Banane). kad-asana N. schlechte Nahrung. SN -am 310, 9. [PN -ās 330, 6. kadā wann? 38, 9, 59, 13, 79, 12, 304, 17, 05, 20, 10, 1, 14, 7. [46, 9]kadā-cana irgendwann. 66, 13. 76, 15. 81, 12. 97, 19. 113, 7. 207, 20. 23, 12. 39, 11. kadā-cid irgendwann, vielleicht. 23, 1. 28, 9. 51, 5. 74, 24. 93, 21. 98, 7. 102, 1. 17. 18, 12. 17. 19, 9. 24, 5. 32, 16. 39, 9. 12. 40, 17. 47, 14. 54, 20. 57, 7. 58, 8. 9. 63, 17. 65, 8. 68, 20. 72, 16. 74, 16. 86, 11. 87, 16. 90, 17. 95, 8. 98, 3. 99, 9. **200**, **4**. 02, 23. 05, 5. 06, 7. 17, 10. 19, **4**. 35, 1. 23. 36, 14. 19. 37, **23**. 59, 2. 77, kanaka N. Gold. SA -am 216, 15. **[4. 16. 82, 11. 333, 8.** kanaka M. Goldliane, eine Art Stechapfel. PI -ais 295, 18. kanaka-kamanīya (V kam) lieblich, schön wie Gold. SN -am 286, 9. kanaka-kalasa M. Goldkrug, Urne aus Gold. DN -au 300, 11.

Digitized by Google

kanaka-bhūşana-samgrahanocita (a-u) passend für das Einfügen in einen Gold-

schmuck. SN -as 111, 16.

#### kanaka- ---Karataka M.

kanaka-sūtra N. goldene Schnur, Kette. SA -am 130, 1. 6. 8. 11. SI -ena 125, 21.

kanaka-stambha-rucira strahlend von goldenen Pfosten, Säulen. SA -am 13, 13.

Kanakhala N. Name eines Wallfahrtsortes am oberen Ganges. SN -am 198, 8.

kanthā F. geflicktes Kleid. SN -ā 300, 9. 10, 6. 15, 15.

kanthā-dhārin (V dhr) ein geflicktes Kleid tragend. SN -ī 273, 3.

kanda M. Wurzelknolle, Zwiebel. PN -ās 309, 9.

kandara M.N. Höhle, Schlucht. PA -ān 43, 4. PAb -ebhyas 309, 9.

Kandarpa M. (kam-darpa?) häufiger Name des Liebesgottes (vgl. Kāma). SV -a 315, 11. SN -as 2, 19. SG -asya 288, 5.

Kandarpa-darpa-dalana N. (V dal) das Brechen des Stolzes des K. SL -e 280, 6.

kandala-dhavalā F. von -a glänzendweiss von Kandalī-Blüten. SN -ā 282, 9.

kandalinī F. von -in (von kandala N.) Kandalī-Blüten tragend. PN -yas 285, 18. kanduka M. (verwandt mit kanda) Ball, Spielball. PI -ais 328, 12.

kanyakā F. (Dem. von kanyā F.) Mädchen, Jungfrau, Tochter. SN -ā 203, 1. 29, 18. SA -ām 17, 19. 145, 1. PN -ās 187, 14.

kanyā F. dass. SN -ā 96, 4, 326, 13. SA -ām 4, 7, 23, 11, 205, 6, 33, 1, 48, 8. 326, 1. 33, 9. PN -ās 3, 14. PA -ās 198, 19.

kanyā-ratna N. ein Mädchenjuwel. SA -am 2, 5.

kapata-sata-maya aus Hunderten von Betrügereien bestehend. SN -am 295, 14.

kapāla N. Schädel. SN -am 302, 2. PL -egu 191, 7.

kapālapāņitva N. Abstr. von kapāla-pāņi einen Schädel in der Hand habend. SN -am

kapāla-pāņi-puţaka M. Schädel und hohle Hand. SL -e 275, 11.

kapālamālin (von kapāla-mālā F.) einen Kranz von Schädeln tragend. SN -ī 187, 19. kapālātman (a-ā) schädelförmig. SN -a 191, 19.

kapālī F. (von -a N.) Schale, Schüssel. SA -īm 307, 1.

kapota M. Taube. SN -as 250, 18.51, 4. SA -am 250, 20.

kapola-kandū F. das Jucken der Wange. PA -ūs 323, 15.

kabandha M. Rumpf. SN -as 174, 10.

Vkam X wünschen, wollen; lieben.

Akt. (ep.) Pot. 3.S kāmayet 19, 1. 3.

Med. Ind. 3.S kāmayate 137, 16.

kamatha-pati M. Herr der Schildkröten. SI -inā 264, 13.

kamala-garbhābha (a-ā, von ā-bhā F. (V bhā)) die Farbe des Inneren der Lotusblume habend. SA -am 51, 12.

kamaleksaņā (a-ī) F. von -a lotusaugig. SN -ā 33, 14.

kampa M. (V kamp) das Zittern, Beben. SA -am 287, 9.

kampayat Ppra vom Kaus. von V kamp zittern. SN -n 91, 19.

kampita-devadāru der die Deodar-Zedern (Cedrus Deodara) rüttelt. SN -us 325, 6. kambu-kanthī F. von -a einen Nacken wie eine Muschel (mit drei Falten) habend. SN -ī 205, 13.

Kambugrīva M. (kambu-grīva = kambu-kantha) Name einer Schildkröte. 156, 16. 57, 3. 21. SI -ena 157, 18.

kara M. (Vkr) Hand; Rüssel. SA -am 315, 11. SI -ena 184, 11. SL -e 191, 19. 270, 3.

kara M.  $(\bigvee k\bar{r})$  Strahl. PN -ās 284, 17. [DA -au 233, 19. PI -ais 46, 17.

kara-kşati F. Verletzung, Verwundung der Hand. SN -is 228, 3.

Karaţaka M. (von karaţa M. ein Mann mit verächtlichem Lebenswandel, ein schlechter Brahmane?) Name eines Schakals in der indischen Tierfabel. SV -a 102, 8. SN -as 102, 11. 04, 17. 06, 6. 9. 19. 08, 14. 09, 6. 10, 6. 25, 4. 17. 26, 1. 30, 17. 36, 11. 66, 10. 67, 1. 3. 70, 9. SA -am 110, 7.

# Karataka- - karma-kara M.

Karataka-Damanaka M. K. und D. DN -au 123, 16. 25, 1.

Karataka-Damanaka-nāman K. und D. mit Namen. DN -ānau 102, 6.

Karataka-Damanaka-nikşipta-rājya-bhāra (V bhr) die Last der Regierung auf K. und D. niederlegend. SN -as 123, 9.

Karataka-sakāśa M. die Nähe, Gegenwart des K. SA -am 166, 10.

karana N. (Vkr) Mittel, Werkzeug. SA -am 329, 4. SL -e 321, 4 ('im Sinne des Instruments').

karanda-pīdita-tanu dessen Leib in einen Korb gepresst ist. SG -os 273, 13.

kara-ruha M. (Vruh, eig. auf der Hand wachsend) Fingernagel. PI -ais 281, 21. kara-vāri N. Wasser in der Hand. PI -ibhis 238, 3.

kari-kalabha-karnāgra-capala (a-a) beweglich, unbeständig wie die Ohrenspitzen eines Elefantenkalbes. SL -e 309, 20.

kari-kumbha-pītha-dalana (Vdal) das Schläfenbein der Elefanten spaltend. PI -ais kari-turaga-vara auserlesene Elefanten und Rosse. PI -ais 310, 8. [313, 6.]

karin M. (von kara M. Rüssel) Elefant. PI -ibhis 323, 15. PG -inām 46, 10.

kari-vara-kara-spardhin (V spardh) wetteifernd mit dem Rüssel eines auserwählten Elefanten. SN -i 300, 13.

karīra-viţapa M. der Karīra-Strauch (Capparis aphylla). SL -e 275, 1.

karuna kläglich. SA -am 15, 9. 26, 3. 29, 19. 31, 19.

karunam (Adv. von -a) kläglich, jämmerlich. 178, 4.

karuna-svara M. klägliche Stimme. SI -ena 162, 6.

karuņā-para Mitleid als Höchstes habend, sehr mitleidig. SN -as 250, 14. PG -āṇām karuņā-masṛṇa von Mitleid sanft. PI -ais 320, 11. [271, 7.]

karuņā-maitrī-prajñā-vadhūjana-samgama M. Verkehr mit den Frauen Mitleid, Freundschaft und Einsicht. SA -am 308, 9.

karoddhrta (a-u) mit der Hand emporgehalten. SI -ena 291, 9.

karkataka-graha M. (V grah) der Griff eines Krebsleins. SAb -ād 126, 17.

karkarītas (von -ī F.) aus dem Wasserkrug. 286, 17.

karkaśatva N. Rauhheit. SAb -ād 330, 5.

Karkotaka M. Name eines Schlangendämons. SN -as 53, 17.54, 4. SA -am 53, 5. Karkotaka-visa N. das Gift des K. SA -am 74, 11.

Vkarn X (Den. von karna M.) mit sam-ā hören, vernehmen.

Impf. 3.S sam-ākarņayat (ā-a) 243, 1.

karna M. Ohr. SG -asya 110, 18. SL -e 153, 15. 18. 284, 16.

karna-visa N. Ohrengift. SI -ena 153, 9.

[37, 2]

karnikāra-dhava-plakṣa M. Pterospermum-, Anogeissus- und Feigenbäume. PI -ais kartavya (Vkr) zu machen, zu tun. SN -am 126, 5. 33, 4. 42, 14. 53, 19. 58, 15. 68, 10. 278, 11. SL -e 301, 8. PN -ās 98, 8.

kartavya-vimūdha (V muh) verwirrt, unklar über das zu Tuende. SN -as 248, 17. kartavyā F. von -a. SN -ā 155, 6. 230, 1. SA -ām 208, 10.

kartu-kāmā F. von -a (V kam) tun, begehen wollend. SN -ā 68, 17.

kartum Inf. von Vkr machen, tun. 19, 9. 22, 13. 30, 12. 35, 3. 55, 16. 62, 17. 69, 19. 73, 9. 102, 12. 16. 20, 15. 41, 10. 19. 42, 1. 44, 2. 60, 4. 215, 12. 78, 21. 96, 18.

kartu-manas zu tun gesonnen. SN -ās 106, 6.

kartr M.N. (Vkr) der Handelnde, Täter, Agens. SN -r 322, 15. SA -āram 219, 16. PN -āras 321, 35.

kartrtva N. Abstr. von kartr 'Agens'. SI -ena 321, 33.

karpūra-khanda M. Kampferzweig. PA -ān 276, 11.

karma-kara M. (Vkr) Arbeiter, Handwerker. PN -as 102, 16.

Digitized by Google

```
karma-kriyā-vibhrama M. das Getändel der Ausübung von (frommen) Werken.
    PI -ais 311, 14.
                                                                    -am 83, 19.
karma-ceştābhisūcita (ā-a, V sūc) verraten durch Handlungen und Gebaren. SA
karmatva N. Abstr. von karman N. 'Objekt'. SN -am 321, 25 ('nach der Regel aka-
    thitam ca ist die Erde Objekt' (und steht als solches im Akkusativ)).
karman N. (Vkr) Handlung, Werk, Arbeit; (ärztliche) Kur; Schicksal (als Folge der
    Handlungen in früheren Existenzen). SN -a 79, 21. 92, 18. 93, 15. 16. 141, 5.
    82, 17, 299, 14. SA -a 162, 10, 64, 16, 306, 12. SI -anā 48, 16, 49, 9, 91, 8.
    SD -ane 275, 12. SG -anas 47, 15. 48, 14. 16. SL -ani 57, 17. 122, 11. 71, 18.
    279, 2.8. PG -anām 171, 13.276, 7.
karma-nirmūlana-ksama fähig zum Ausrotten der (Folgen der früher begangenen)
    Handlungen. SN -as 310, 1.
karma-bhūmi F. das Land der Werke. SA -im 276, 12.
karma-vasatas (von vasa M.) kraft des Schicksals. 276, 16.
karmānusāriņī (a-a) F. von -in (Vsr) dem Schicksal folgend. SN -1 274, 7.
karmāyatta (a-ā, Vyat) vom Schicksal abhängend, darauf beruhend. SN -am 274, 7.
karsantī F. von -at Ppra von Vkrs I nach sich ziehen. SN -ī 205, 10.
karşayat Ppra von V krs X ausziehen. SN -n 24, 17.
karşita Ppp von V krs X an sich ziehen; zerren, peinigen. SN -as 74, 13. PN -ās
karsitā F. von -a. SN -ā 20, 20. 26, 2.
                                                                       [125, 12.
karhi-cid irgendwann, jemals. 3, 6, 4, 17, 61, 3, 69, 3, 80, 14, 86, 20, 119, 21.
∨kal X antreiben; bemerken, gewahr werden.
    Ind. 3.S kalayati 288, 10.
kalanka-rahitā F. von -a makellos. SN -ā 305, 14.
kalatra N. Ehefrau. SN -am 112, 19. 270, 14. SL -e 115, 9. 62, 2. PI -ais 108, 5.
kala-rava M. (Vru) leiser Ruf, leiser Gesang. PI -ais 315, 12.
kala-hamsa M. Singschwan. SN -as 153, 3.
kalaha-krīdā F. (V krīd) Spiel mit Streit, Neckerei. SN -ā 279, 10.
kalā F. Kunst. SN -ā 98, 13. PA -ās 276, 14. PL -āsu 262, 6.
kalāntara (ā-a) N. die anderen Mondphasen. PA -āņi 327, 15.
kalā-śesa von dem nur ein Sechzehntel übrig ist. SN -as 266, 4.
Kali M. ein Würfeldämon (Personifikation des Würfels mit einem Auge. SN -is 18,
    6. 10. 19, 6. 12. 15. 17. 20, 5. 74, 10. 14. 16. 27. 28. 75, 4. 86, 13. SA -im 18, 4.
    19, 5. SI -inā 18, 3. 14. 20, 4. 11. 21, 3. 28, 17. 29, 13. 15. 18. 20. 75, 6. 86, 10.
    93, 16. SG -es 74, 12. SL -an 74, 30. SV -e 18, 5. 19, 1. 3.
kalita-carana mit gebrochenem Fusse. SN -as 100, 19.
Kali-samsraya M. (V śri) das Zufluchtsuchen des K. SAb -ād 74, 33.
kalpa M. (Vklp) ein Tag Brahma's, ein Weltalter. SA -am 310, 5.
kalpa-kşaya M. Untergang, Ende eines Weltalters. SL -e 191, 9.
kalpayat Ppra von Vklp Kaus. schaffen, gewähren. SN -n 184, 12.
kalpayantī F. von -at. SL -yām 314, 13.
                                                                    [-ā 266, 13.
kalpa-latā F. die Wunschliane (eine mythische, alle Wünsche erfüllende Pflanze). SN
kalpānta (a-a) M. Ende eines Weltalters. PL -eşu 261, 2.
kalpita-yajña-bhāga 'durch die ihm ein Anteil am Opfer zufiel'. SA -am 325, 15.
kalyam (Adv. von kalya N.) mit Tagesanbruch. 89, 4.
kalyāņa (Weiterbildung von kalya gesund) schön, lieblich, edel, glücklich. SV -a
    34, 21. 35, 10. 87, 2. SN -as 41, 13.
kalyāna N. (s. o.) Glück, Heil. SN -am 296, 17. SA -am 296, 18.
```

kalyāņābhijana (a-a) von edler Herkunft. SA -am 41, 20.

## kalyāņī — Kāņabhūti M.

kalyāṇī F. von -a. SN -ī 27, 19. 50, 9. 60, 21. 61, 1. 79, 8. SA -īm 27, 12. SV -i 9, 16. 11, 14. 16, 5. 22, 7. 39, 20. 41, 13. 20. 44, 4. 7, 11, 23. 51, 16.

kallola-lola unstät wie die Welle. SN -am 311, 17.

kallola-lola F. von -a. SA -am 307, 15.

kavaca M. N. Panzer. SI -ena 261, 20.

kavala M. Mundvoll, Bissen. SA -am 290, 20.

Vkavalay (Den. von kavala M.) hinabschlucken, verschlingen.

Ind. 3.S kavalayati 314, 1.

[-īnām 281, 6.

kavi M. Dichter. SN -is 296, 26. PN -ayas 260, 19. 301, 2. PI -ibhis 295, 19. PG kavijana-višesa M. ein vorzüglicher Dichter. PI -ais 300, 14.

kavi-vara auserwählt unter den Dichtern, ein vortrefflicher D. PN -as 290, 15.

kavīśvara (i-ī) M. Herr unter den Dichtern, Dichterfürst. PN -as 262, 11.

kaşta schlimm, arg. SN -as 47, 4. 210, 21.

kaştam (von -a) weh, ach. 215, 16. 36, 25. 74, 20. 301, 20. 03, 11. 18, 14.

kaşţā F. von -a. SA -ām 48, 18.

∨kas I mit vi aufblühen.

Kaus. Ind. 3.S vi-kāsayati 271, 14.

[208, 24.

kastūrikādi-samyukta (ā-ā,  $\vee$  yuj) verbunden mit Moschus und anderem. SA -am kasmād (erstarrter SAb von kim) warum? weshalb? 8, 12. 64, 18. 110, 13. 15, 13. 36, 14. 40, 12. 59, 5. 68, 13. 91, 7. 98, 5. 201, 13. 18, 15. 33, 5. 36, 7. 39, 20.

kā F. von kim wer? welcher? SN -ā 11, 2. 4. 6. 18, 16. 39, 16. 44, 4. 50, 13. 140, 13. 55, 19. 79, 16. 95, 2. 96, 20. 205, 7. 15, 10. 21, 2. 58, 22. 77, 1. 1. 2. 93, 1. 308, 13. 09, 20. SA -ām 56, 13. 174, 20.

kāmdiśīka (kām + diś F.) flüchtig. SN -as 123, 17.

kāka M. (tonmalend) Krähe. SN -as 103, 16. 30, 3. 50, 17. DN -au 200, 19. PN -ās 159, 4. PI -ais 305, 17.

kāka-māmsa N. Krähenfleisch. SN -am 151, 3.

kākarūka feig, Feigling. PN -ās 102, 5 (F.'s Übersetzung beruht auf anderer Lesart). kākavat (von kāka M.) krähengleich. 298, 1.

kākādi (a-ā) die Krähe und die andern. PN -ayas 147, 11. 48, 14.

kākī F. (von -a M.) Krähenweibchen. SN -ī 130, 3. 3. 8. SI -yā 125, 21.

∨kānks I begehren, wünschen.

Ind. 3.P kānksanti 6, 17.

kānkşantī F. von -at Ppra von V kānkş (s. o.). SN -ī 207, 8.

kāca M. Glas. SN -as 112, 2. SL -e 112, 2.

kā-cid F. von kim-cid irgendwer, -ein. SN -ācid 35, 9. 157, 13. 258, 3. 8. 91, 8. SA -āmcid 27, 14. 186, 16.

kāńcana N. (verwandt mit kanaka N.) Gold. SN -am 212, 24. SA -am 199, 23. 213, 10.65, 15.

Kāñcanapāta M. (kāñcana-pāta) Name eines Elefanten der Götter. SI -ena 198, 9. kāñcana-samnibha (V bhā) dem Golde gleich. SN -am 61, 13.

kāñcanādi (a-ā) Gold und dergleichen. PI -ibhis 100, 1.

kāncī-guna-sthāna N. die Stelle, wo der Gürtel ruht (Umschreibung für Hintern). kāna einäugig. SN -as 294, 22. [SN -am 330, 10.

Kāṇabhūti M. (kāṇa + bhūti F.) ein Piśāca, nach der Überlieferung zu schliessen ein Märchenerzähler und Hauptquelle des Guṇāḍhya. SN -is 191, 4. 92, 19. 228, 22. 29, 11. 36, 6. 45, 17. 53, 13. SA -im 190, 19. 23. 229, 5. 8. SI -inā 191, 1. 253, 5. SD -aye 205, 1. SAb -es 189, 21. 246, 16. SG -es 227, 23. SL -au 189, 22. 92, 15. 98, 2. SV -e 204, 21. 16, 9. 23, 12. 27, 12. 52, 23.

## Kāņabhūty- - Kāma-śarāpāta-

Kāṇabhūty-anuyogatas (von anu-yoga M. (Vyuj)) infolge der Frage des Kāṇabhūti. Kānabhūty-ākhyā F. (V khyā) der Name Kānabhūti. SI -avā 189, 18. Kātantrākhya (a-ā) den Namen Kātantra führend; von den Gegnern gegebener Beiname des Kālāpaka (kā-tantra = schlechtes Machwerk). SN -am 244, 8. kātara feig, verzagt, kleinmütig. SN -as 115, 18. 290, 2. kātaratama (Sup. von kātara) sehr kleinmütig. SN -as 183, 4. Kātyāyana M. Nachkomme des Kātya, Gentilname des Vararuci. SV -a 223, 9. SN -as 190, 15. 91, 2. SI -ena 192, 19. SG -asya 224, 11. kānana N. Wald. SN -am 48, 11. SL -e 36, 9. kānta (Ppp von V kam) geliebt, lieblich. SV -a 155, 13.60, 21. SN -am 236, 1. SA kānta-vapus von lieblicher Gestalt. SA -uşam 182, 8. [-am 200, 15. kāntā F. v. -a. SN -ā 30, 15. 203, 5. 82, 14. SA -ām 203, 13. 16. PL -āsu 287, 11. kāntā-katāksa-višikha M. 'die Seitenblick-Pfeile einer schönen Frau'. PN -ās 277,17. kāntākāra-dharā (ā-ā) F. v. -a (Vdhr) die Gestalt der Geliebten tragend. SN -ā 318,5. kāntā-komala-pallavādhara-rasa M. das Nass zarter Lippenknospen der Geliebten. SN -as 313, 7. kāntā-jana M. eine Geliebte, Schöne. PG -ānām 287, 7. kāntā-payodhara-tata M. der Busen der Geliebten. SL -e 281, 18. Vkāntāy (Den. von kānta) sich wie ein Geliebter benehmen. Ind. 3.S kāntāyate 287, 11. kāntā-viśleşa-duḥkha-vyatikara-viṣama uneben, unvollkommen wegen der Mischung mit Schmerz über die Trennung von der Geliebten. SN -as 316, 16. kānti F. (V kam) Schönheit, Liebreiz. SN -is 9, 5. 332, 16. kāpālika M. (von kapāla N.) Schädel-Asket, eine sivaïtische Sekte. PN -ās 289, 16. kāpālika (von kāpālika M.) einem Kāpālika zukommend. SA -am 127, 17 (die Länge der ersten Silbe verstösst gegen das Metrum). [SA -āmapi 231, 1. kāpi (ā-a) F. von kim-api irgend ein, ein gewisser, undefinierbarer. SN -āpi 214, 11. kā-puruşa M. Wicht, Feigling. SN -as 103, 18. PN -ās 159, 4. 8. 66, 18. kāma M. (Vkam) Wunsch, Verlangen, Liebe. SN -as 8, 21. 279, 9. SA -am 2, 24. 69, 5, 73, 10. SI -ena 335, 3. SG -asya 32, 23. SL -e 289, 10. PA -ān 300, 18. Kāma M. (s. o.) der Liebesgott, dem griechischen Eros ähnlich und vielleicht durch diesen in der Entwicklung beeinflusst. Er führt Bogen und Pfeil als Waffe, seine Pfeile sind Blumen, die Bogensehne besteht aus einer Reihe schwarzer Bienen. Als er seinen Pfeil auch auf Siva abschiessen wollte, wurde er durch einen Zornesblick von diesem zu Asche verbrannt und ist seitdem körperlos (vgl. Ananga). SD -āya 278, 26. SG -asya 205, 6, 78, 14, 329, 5, 31, 2. kāma-ga (Vgam) nach Belieben gehend, wandernd. SN -as 67, 22. kāma-cara (V car) dass. SN -as 333, 8. kāma-ja (V jan) durch die Liebe erzeugt. PI -ais 248, 20. kāma-duh (V duh) Wünsche melkend, gewährend, Wunschkuh. SN -dhug 6, 7. kāma-nirvahana N. (V vah) Ausgang, Schluss des Liebesgenusses. SN -am 292, 4. Kāma-patamga M. der Schmetterling K. SN -as 296, 16 (lies m für n). kāma-phala N. Erfolg des Verlangens, Liebeslohn. SN -am 289, 9. kāma-bhoga M. Liebesgenuss, -freude. PI -ais 59, 5. kāmarasika (kāma + rasa M.) an der Liebe Geschmack findend. SN -as 318, 15. kāma-vāsinī F. von -in (V vas I) nach Belieben verweilend, frei. SA -īm 50, 18. kāma-vidambita (V damb) vom Verlangen getäuscht. SN -as 293, 6. Kāma-śarāpāta-nirbhinna (a-ā, V bhid) gespalten durch den Angriff von Kāma's

Pfeil. SL -e 205, 15.

### Kāma-salabha M. — kālatas

```
Kāma-śalabha M. die Motte K. SN -as 296, 16.
kāma-śāstra N. Lehrbuch von der Liebe. PN -āni 96, 13.
kāmāgni (a-a) M. das Feuer der Liebe. SL -au 314, 2.
kāmātura (a-ā) liebeskrank. PG -āņām 313, 12.
kāmādi-mala-rahita (a-ā) frei von der Liebe und anderen Flecken. SN -as 279, 22.
kāmādi-vaśa (a-ā) M. Gewalt der Liebe u.s. w. SA -am 216, 20.
kāmārta (a-ā) von Liebe, Verlangen gepeinigt. SN -as 33, 1.
kāmin (V kam) liebend, verliebt. PI -ibhis 289. 2.
kāminī F. von -in. SN -ī 268, 6. PG -īnām 290, 16.
kāminī-kāya-kāntāra M. das Dickicht: Körper der Geliebten. SL -e 288, 1.
kāminī-sakha M. (sakhi M.) begleitet von, im Verein mit seinen Geliebten. SN -as
kāmuka M. (V kam) Liebhaber. PG -ānām 124, 11.
kām votpatti-vaśa (a-u) das Begehrenswerte zu erfüllen vermögend (?). SL -e 316, 2.
kāya M. (Vci) Leib, Körper. SN -as 137, 20. 271, 7. 98, 18. SL -e 272, 11. 319, 6.
kārana N. (Vkr) Grund, Ursache; Beweisgrund, Anzeichen. SN -am 78, 1. 133, 10.
    239, 17. 45, 12. 46, 11. 322, 13. SA -am 82, 6. 200, 17. 18, 6. 43, 3. 73, 16. SAb
    -ād 10, 12. 99, 3. 123, 6. PI -ais 58, 10 (Nīl. kāraņair lingaih). 59, 24.
kāraņāntara (a-a) N. eine besondere Veranlassung. SL -e 51, 5.
kārayitavya (von V kr Kaus.) zu bewirken, verschaffen. SN -as 121, 6.
kārita Ppp vom Kaus. von Vkr machen. SN -as 275, 11.
kāritā F. von -a. SN -ā 209, 2.
Kārtikeya M. (Metron. von Krttikā F.) Beiname des Gottes Skanda. SN -as 242, 8.
kārpanyokti (a-u, Vvac) F. Jammerwort. SA -im 267, 8.
kārya (V kr) zu machen, zu tun; zu veranlassen. SN -as 116, 14. 26, 11. 44, 7. 50, 2.
    52, 2.55, 16.65, 15.66, 2.69, 2.313, 3. -am 7, 18.65, 8.77, 9.117, 20.20, 20.
    25, 12. 59, 17. 61, 8. 65, 14. 66, 14. SA -am 5, 5. PN -as 112, 16.
kārya N. (s.o.) Obliegenheit, Vorhaben, Angelegenheit, Nutzen. SN -am 22, 7. 111, 1.
    14, 12. 20, 18. SA -am 5, 2. 21, 13. 276, 5. 81, 9. SL -e 152, 3. PN -āṇi 99,
    2. 171, 9. PA -āņi 170, 12. 216, 17.
kārya-kārana N. ein bestimmter Grund. SA -am 180, 20.
kāryakāraņa-varjita eines bestimmten Anlasses entbehrend. SN -as 181, 1.
kārya-gaurava N. (von guru) Wichtigkeit der Angelegenheit. SAb -ād 74, 5.
kāryavat (von kārya N.) ein Anliegen habend. SN -ān 20, 17.
kārya-siddhi F. glückliche Beendigung eines Unternehmens. SN -is 171, 15.
kāryā F. von -a. SN -ā 48, 6. 88, 7. 205, 20. 322, 5.
kāryākārya (a-a) das zu Tuende und das nicht zu Tuende. SA -am 154, 1.
kāryārtham (a-a, -a M.) ihrer Angelegenheiten wegen. 142, 20.
kāryārthin (a-a, Varth) ein (bestimmtes) Ziel erstrebend. SN -ī 273, 4.
kāla M. Zeit, Zeitpunkt. SN -as 68, 1, 73, 2, 121, 20, 224, 11, 57, 18, 18, 82, 11.
    98, 8. 99, 9. 303, 7. 05, 8. 17. SA -am 91, 12. 140, 6. 65, 8. 78, 14. 80, 10.
    217, 7. SI -ena 191, 23. 98, 13. 99, 7. 200, 16. 01, 8. 06, 16. 16, 20. 29, 19.
    30, 19. 22. 37, 18. 40, 20. 46, 20. 51, 21. 301, 18. SG -asya 65, 19. SL -e
    5, 14. 6, 6. 13, 9. 33, 7. 45, 16. 51, 9. 89, 21. 132, 2. 5. 55, 12. 56, 19. 57, 6.
    63, 4. 90, 3. 98, 3. 224, 8. 39, 8. 62, 18. 71, 11. 75, 16. 84, 2. 87, 13.
Kāla M. a) (kāla M.) Personifikation der Zeit, b) (kāla Adj. blauschwarz, schwarz)
    Beiname des Gottes Siva. Diese beiden etymologisch unverwandten Worte werden
    später miteinander vermischt. SN -as 304, 1. 13, 19. SD -āya 303, 14.
kāla-krama M. (V kram) Verlauf der Zeit. SI -ena 326, 4.
```

kālatas (von kāla M.) mit der Zeit. 237, 9.

kālātikramaņa (a-a) N. (V kram) Überschreitung des Zeitpunktes. SA -am 124, 4. kālāntara (a-a) N. Zwischenraum von Zeit, langer Zeitraum. SAb -ād 107, 9.

Kālāpaka N. (von Kalāpin M., einem alten Lehrer des schwarzen Yajurveda) Titel einer in dieser Schule entstandenen Grammatik. SN -am 244, 9.

Kālidāsa M. (Kālī + dāsa M.) der grösste indische Dichter. Sein vielumstrittenes Datum dürfte jetzt endgültig auf die Mitte des 5. Jahrhunderts n. Chr. festgelegt sein. SN -as 320, 17. SG -asya 320, 15.

Kālindī-parisara M. (V.sr.) Ufer der K., d. h. der Yamunā. Der Name bedeutet: auf dem Berge Kalinda entsprungen. SL -e 121, 13.

Kālī F. (von kāla blauschwarz) ein Name der Durgā oder Pārvatī. SI -yā 304, 1. kālocita (a-u) dem Zeitpunkt angemessen. SA -am 214, 16.

kāvya N. (v. kavi M.) Gedicht, Dichtung. SA -am 253, 23. 320, 17. PL -eşu 312, 10. kāvya-pustaka N. Gedichtbuch, Manuskript der Dichtung. SN -am 254, 6.

kāvyāmśa (a-a) M. ein Stück Poesie, ein poetisches Element. SG -asya 185, 16. kāvyādi (a-ā) M. Anfang des Gedichtes. SL -āu 320, 18.

Vkāś I glänzen. Mit pra Kaus. sichtbar machen, offenbaren. Perf. 3.S cakāśe 327. 9.

Kaus. Ind. 3.S pra-kāśayati 296, 21.Pot. 2.S pra-kāśayes 195, 18.

Kāśī F. (von Kāśi M., Name eines Fürsten aus Bharata's Geschlecht und seines Volkes) der alte Name der Stadt Benares am Ganges. SA -īm 314, 19.

kāśmīra-drava-sāndra-digdha-vapus mit Safransaft dick bestrichenen Körper habend. PN -sas 287, 1.

kāṣāya-vasanā F. von -a ein braunrotes Gewand tragend. SN -ā 85, 18.

kāştha N. Holzstück, -scheit. SN -am 157, 13. SA -am 157, 15. 232, 18. SAb -ād 113, 19. 56, 14. 57, 17. SG -asya 240, 23. DA -e 232, 15. PA -āni 232, 16. kāştha-ccheda M. (V chid) Holzmangel. SL -e 232, 21. [PI -ais 48, 8. kāşthabhārika-saṃgha M. (V han) eine Schar von Holzträgern. SD -āya 232, 14.

kāsthika M. (von kāstha N.) Holzträger. SN -as 232, 15. PAb -ebhyas 232, 18.20. kāsāra M. Teich, See. SN -as 285, 9.

kim-ca ferner, ausserdem. 103, 10. 04, 1. 7. 87, 11. 90, 15. 91, 19. 96, 14. 215, 5. kim-cana irgendwer, irgend ein. SN -ascana 20, 12. 65, 3. 72, 10. -imcana 10, 7. 23, 19. 92, 3. SA -amcana 77, 12. -imcana 9, 7. 21, 3. 30, 22. 57, 1. 216, 21. 33, 13. 322, 22. PN -ecana 44, 14,

kim-cid irgendwer, irgend ein, einige. SN -aścid 9, 20. 12, 17. 32, 8. 52, 4. 66, 4. 5. 80, 11. 85, 20. 116, 19. 26, 7. 17. 28, 10. 13. 38, 13. 40, 9. 41, 6. 73, 6. 78, 19. 98, 11, 233, 7. 35, 6. 12. 43, 7. 66, 6. 68, 10. 80, 18. 82, 4. 312, 14. 19, 11. 22, 19. imcid 26, 10. 49, 7. 8. 96, 17. 98, 9. 110, 14. 14, 10. 15, 1. 3. 4. 30, 14. 36, 15. 46, 14. 48, 16. 49, 7. 50, 2. 16. 18. 55, 17. 57, 18. 63, 16. 80, 13. 96, 16. 202, 9. 11, 4. 13, 3. 59, 14. 14. 83, 4. 10. 97, 28. 312, 12. 16, 18. 20, 14. SA -amcid 196, 1. 205, 20. 20, 7. 10. 31, 23. 308, 12. imcid 24, 4. 48, 15. 62, 17. 63, 15. 66, 3. 76, 14. 82, 6. 87, 13. 112, 21. 29, 20. 30, 3. 37, 5. 48, 18. 58, 14. 76, 5. 208, 5. 16. 39, 1. 48, 18. 334, 8. SI -enacid 56, 17. 121, 9. 32, 1. 33, 13. 53, 7. 233, 7. SG -asyacid 34, 12. 48, 15. 52, 22. 56, 15. 102, 19. 30, 4. 40, 4. 41, 6. 69, 10. 75, 18. 80, 9. 19. 232, 10. SL -asmimścid 51, 5. 102, 15. 26, 2. 19. 30, 18. 47, 13. 55, 11. 56, 16. 58, 7. 72, 16. 74, 15. 78, 12. 80, 1. 278, 27. PN -ecid 43, 16. 44, 1. 1. 2 (dele,). 3. 46, 17. 17. 17. 47, 14. 128, 5. 73, 1. 267, 11. 11. 80, 4. 89, 16. 307, 9. -ānicid 90, 21. PA -āmścid 24, 20. -ānicid 53, 18. PI -aiścid 28, 14. 40, 17. 41, 7. 188, 14. 302, 3. PG -eṣāmcid 284, 18. 313, 10.

kimcid (Adv. v. kim-cid) etwas, ein wenig. 69, 18. 208, 2. 28, 7. 33, 18. 84, 15. 91, 16. kimcin-mātra nur ein wenig. SA -am 175, 16.

kim-tu aber, sondern. 109, 16. 55, 3. 85, 18. 91, 5. 207, 19. 29, 12. 46, 14. 78, 28. 80, 5. 95, 19. 309, 7. 22, 19.

Kimnara M. (kim-nara 'ist es ein Mensch?') etwa = Zwerg, zusammenfassender Name für die nicht-arischen Völkerschaften im Himālaya. PG -āṇām 323, 13.

Kimnara-Gandharva-Vidyādhara-nişevita (V sev) bewohnt, besucht von Kimnara's, Gandharven und Vidyādhara's. SN -as 185, 19.

kim-nimitta welche Ursache habend? SN -as 129, 11.

kimnimittam (Adv. von kim-nimitta) aus welchem Grunde? 102, 9.

kimpāka-druma-phala N. die Frubht der Koloquintenpflanze. SN -am 284, 1.

Kimpuruşānganā (a-a) F. Zwergenweibchen (kimpuruşa = kimnara). PG -ānām 325, 2. kim-vā oder. 171, 15.

kim-vrtta von schlechtem Betragen, unartig (vgl. dur-vrtta; die Namen wohl absichtlich etwas dunkel, mit satirischer Anspielung auf die zweifelhaften Elemente eines fürstlichen Hofstaates auf seinen unteren Stufen. PN -ās 102, 5.

kimśukāśoka-bakula-pumnāga (a-a) M. Butea, Aśoka, Mimusops und Rottleria. PI -ais 37, 1.

kitava M. Spieler, Schelm. SV -a 64, 9.80, 18. PN -as 231, 5.

kim wer? welcher? SN -as 7, 17. 9, 6, 11. 23, 21. 32, 7. 36, 3. 41, 9. 42, 1. 65, 4. 78, 22. 85, 23. 96, 8. 103, 9. 04, 5. 12, 1. 20, 23. 22, 11. 35, 24. 38, 20. 42, 9. 50, 10. 53, 14. 55, 3. 60, 3. 66, 20. 71, 6. 18. 79, 14. 89, 4. 11. 92, 20. 216, 5. 30, 7, 33, 10, 34, 5, 38, 15, 50, 21, 54, 14, 61, 3, 64, 5, 67, 2, 68, 1, 75, 4, 76, 21, 77, 2. 80, 2. 81, 3. 82, 5. 89, 3. 8. 91, 4. 98, 14. 99, 20. 300, 26. 01, 6. 02, 4. 06, 4. 4. 08, 2. 14, 14. -im 7, 18. 28, 6. 6. 47, 20. 49, 1. 69, 19. 77, 9. 85, 24. 96, 7. 97, 17, 100, 1, 6, 02, 11, 03, 6, 04, 2, 17, 06, 10, 14, 1, 6, 6, 15, 12, 16, 13, 20, 15, 21, 14. 17. 25, 4. 12. 26, 5. 27, 8. 31, 1. 37, 12. 43, 20. 48, 19. 50, 1. 10. 51, 4. 53, 19. 61, 2. 15. 63, 18. 65, 10. 66, 11. 70, 16. 72, 12. 73, 5. 8. 15. 86, 17. 87, 21. 88, 8. 97, 16. 202, 11. 11, 21. 13, 21. 14, 15. 17, 12. 16. 19. 22, 21. 34, 6. 36, 25. 39, 5. 40, 23. 41, 20. 61, 20. 20. 21. 21. 62, 1. 1. 2. 2. 68, 2. 2. 3. 3. 4. 4. 5. 5. 72, 15, 75, 7, 7, 76, 21, 77, 2, 3, 3, 81, 13, 83, 13, 88, 15, 16, 16, 17, 17, 18, 91, 19. 20. 303, 4. 9. 08, 17. 09, 2. 10, 2. 3. 4. 5. 6. 6. 7. 7. 8. 8. 9. 9. 13. 15. 11, 13. 13, 19, 15, 18, 16, 10, 14, 17, 14. SA -am 36, 1, 56, 11, 216, 22, 25, 11, 82, 3. 90, 14. -im 10, 6. 12, 13. 39, 11. 16. 44, 4. 106, 6. 08, 14. 36, 20. 44, 1. 49, 7. 53, 9. 9. 56, 6. 57, 21. 63, 12. 68, 19. 74, 5. 20. 78, 17. 81, 15. 82, 20. 86, 14. 217, 3. 33, 12. 42, 16. 62, 10. 301, 11. 02, 10. 18. 04, 5. 15, 6. SI -ena 138, 4. 56, 1. 219, 15. 46, 14. 63, 8. 70, 2. 91, 2. 95, 16. 316, 10. SD -asmai 253, 18. SAb -asmād 127, 10. SG -asya 32, 16. 36, 6. 44, 4. 47, 15. 48, 14. 16. 50, 13. 56, 14. 60, 11. 11. 78, 12. 79, 20. 21. 117, 5. 37, 20. 56, 5. 202, 18. 12, 3. 70, 20. 80, 13. 84, 10. 85, 3. 17. 306, 8. 15, 20. DN -an 202, 2. PN -e 7, 17. 271, 20. 301, 15. PI -ais 269, 3. PG -eṣām 267, 7.

kim warum?; Fragepartikel. 28, 7. 30, 6. 19. 35, 6. 8. 12. 18. 38, 5. 42, 1. 47, 5. 70, 21. 23. 93, 7. 101, 2. 03, 6. 12. 07, 13. 11, 2. 12, 13. 14, 19. 18, 1. 1. 19, 13. 15. 20, 14. 22. 21, 1. 27, 3. 21. 28, 20. 29, 12. 47, 16. 59, 10. 60, 1. 61, 5. 68, 14. 77, 4. 78, 16. 81, 8. 16. 87, 18. 88, 11. 99, 6. 218, 17. 21, 15. 16. 22, 13. 23, 2. 25, 13. 26, 2. 57, 21. 63, 12. 67, 18. 75, 1. 2. 3. 77, 5. 81, 11. 94, 3. 98, 6. 302, 16. 04, 2. 12. 07, 5. 5. 6. 08, 19. 09, 5. 6. 9. 15. 12, 3. 13, 16. 16. 14, 19. 15, 11. 12.

kim-api irgendwer, irgend ein, ein gewisser, unbestimmter. SN -o'pi 96, 9. 180, 19. 87, 4. 207, 20. 29, 16. 42, 18. 50, 12. 51, 10. 55, 6. 88, 10. 302, 1. 07, 6. 11, 11.

# kim-api --- kutilā

-imapi 115, 13. 55, 14. 57, 20. 209, 15. 57, 27. SA -amapi 104, 14. -imapi 99, 14. 197, 18. 260, 22 (das Komma vor kimapi zu setzen). 97, 4. 320, 8. SI -enāpi 102, 15. 240, 13. 335, 3. SG -asyāpi 129, 20. PI -airapi 300, 23.

kimapi (s. o.) irgendwie, in undefinierbarer Weise. 290, 6. 92, 13. 94, 9.

kim-artham (-a M.) weshalb? weswegen? 5, 3. 26, 15. 19. 32, 3. 79, 12.

kiyat wie gross, wie viel (Frage oder ironischer Ausruf). SN -at 202, 7.31, 8. SA -at 303, 9.05, 9. SI -atā 191, 23.240, 20. PN -antas 272, 14.

kivatī F. von -at. SN -ī 106, 1.

kiyad-dūra N. wie grosse Ferne? SL -e 129, 4.

kirana M. (V kr) Strahl. PN -ās 296, 15. PI -ais 274, 9. PL -eşu 322, 12.18. Kirāta M. Name eines wilden, von der Jagd lebenden Bergvolkes im Himālaya. PN -ās 323, 6. PI -ais 325, 7. PG -ānām 100, 11.

kila fürwahr, wirklich, so sagt man, wie man sagt, erzählt. 35, 2. 5. 48, 9. 81, 3. 86, 22. 96, 18. 143, 9. 53, 13. 55, 5. 69, 4. 84, 6. 97, 24. 241, 2. 49, 14. 74, 4. 83, 19. 84, 15. 333, 9.

kisalaya N. Blattknospe. SN -am 281, 21.

kisalayita-līlā-parikara M. (V kr) eine Fülle von knospengleich hervorbrechenden Scherzen. SN -as 283, 12.

kīcaka-randhra-bhāga M. die Spaltöffnung des Bambusrohres. PA -ān 323, 11. kī-drś (drś F.) welches Aussehen habend? wie beschaffen? SN -k 167, 1.

kīdrśa (Weiterbildung von kī-drś) dass. SN -as 313, 4.

kīrņa (Ppp von  $\bigvee k\bar{r}$ ) erfüllt mit. SN -am 294, 13.

∨kīrt X (Den. von kīrti F.) nennen, rühmend erwähnen.

1. Fut. 3.P kīrtayisyanti 74, 23.

kīrti F. (von einer ved. V kr rühmen, preisen) Ruhm. SN -is 94, 6. 152, 4. 54, 12. 266, 18. SA -im 74, 17. 262, 9. 72, 10.

kīrtita Ppp von V kīrt nennen. DN -e 191, 20.

Kīrtisenākhya (a-a) den Namen Kīrtisena habend. SN -as 230, 2.

kīlaka M. (Weiterbildung von kīla M.) Keil. SA -am 103, 3.

kīlotpāţin (a-u, V pat) den Keil herausziehend. SN -ī 102, 13.

ku-kula-ja (V jan) in schlechtem Hause geboren. PN -ās 182, 6.

kunkuma-panka-kalankita-dehā F. von -a dessen Körper mit Safransalbe gezeichnet, bemalt ist. SN -ā 290, 11.

kunkumārdra (a-ā) von Safran feucht. SL -e 281, 17.

kuńkumavila (a-ā) durch Safran getrübt, mit S. gemischt. SN·-am 290, 8.

∨kuc VI sich zusammenziehen, krümmen. Mit sam dass., Kaus. verringern, verkleinern. Kaus. Ind. 3.S sam-kocayati 266, 9.

kuca-parvata-durgama (Vgam) schwer zu durchwandern infolge der Berge: der Brüste. SL -e 288, 1.

kuca-bhārānamitā (a-ā) F. (v. -a) (\sqrt{nam Kaus.}) geneigt durch die Last der Brüste. kuñcikā F. (\sqrt{kuc}) Schlüssel. SN -ā 288, 14. [PN -ās 301, 16.

kuñcitākşa (a-a) mit zusammengezogenen Augen. PN -ās 283, 6.

kufijara M. Elefant. SA -am 320, 7. SG -asya 125, 9.

kuñjara-dvīpi-mahişa-śārdūlarkşa-mṛga (a-r) M. Elefanten, Leoparden, Būffel, Tiger, Bären und Gazellen. PA -ān 45, 3.

kuñjara-bindu-śoṇā F. von -a rot wie die Tupfen (auf dem Körper) der (jungen) Elefanten. PN -ās 323, 8.

kuţila (V kuţ) krumm, falsch. PN -ās 109, 10.

kuţilā F. von -a. SN -ā 288, 14.

### kutumba N. — kurvat

kutumba N. (von kuti F. Hütte?) Hausstand, Familie. SL -e 314, 15. kutumbin M. (von kutumba N.) Hausgenosse. PN -inas 175, 15. kuthāra M. (mind. zu Vkrt VI schneiden) Axt. PN -ās 299, 6. kundaka-sthita in einem Fasse befindlich. SA -am 208, 23. kundala N. Ring, Ohrring. SI -ena 271, 5. kundalī-krta zum Ringe gemacht, geringelt. SA -am 53, 3.

Kunding N. Name der Heuntstadt von Viderble. SA am 92, 2, 75, 11

Kundina N. Name der Hauptstadt von Vidarbha. SA -am 23, 3.75, 11. SL -e 91, 12. ku-tanaya M. schlechter Sohn. SAb -ād 265, 17. PA -ān 247, 9.

kutaś-cid irgendwoher; vertritt auch den Ab von kim-cid. 257, 28.

kutas woher? warum? 79, 20. 123, 1. 7. 29, 6. 30, 15. 39, 8. 40, 9. 89, 6. 201, 21. 22, 1. 33, 22. 76, 16. 97, 17. 317, 4.

kutūhala N. Neugier, Pläsir. SAb -ād 2, 20, 50, 3, 156, 6, 88, 22, 256, 10.

kuto-'pi irgendwoher. 148, 11.

kutra wo? 160, 19. 81, 6. 90, 4.

kutra-cid irgendwo, -wohin. 148, 14. 16.

kutsita (Ppp von ∨ kutsay) hässlich, garstig. SN -as 195, 12.

kutsya (V kutsay) zu tadeln, tadelnswert. PN -ās 260, 21.

ku-dhī schlechte Einsicht habend, Tor. SN -īs 104, 19. 45, 11. PN -iyas 289, 14.

ku-nadikā F. (von nadī F.) ein geringes Flüsschen. SN -ā 103, 17.

ku-nrpati-bhavana-dvāra-sevā-kalanka-vyāsanga-dhvasta-dhairya dessen Festigkeit schwindet ob des Haftens des Makels des Dienstes an der Pforte des Palastes eines schlechten Fürsten. PN -ās 284, 3.

Vkup IV aufwallen, in Zorn geraten. Mit pra dass.

Ind. 3.S pra-kupyati 146, 4. 3.P kupyanti 120, 3.

Perf. 3.S cukopa 189, 7.

ku-parīkşaka M. (Vīkş) ein schlechter Taxator. PN -ās 260, 21.

kupita Pp von ∨ kup in Zorn geraten, zürnen. SN -as 74, 15. 93, 5. 218, 1. 61, 9. SA -am 204, 7. SI -ena 173, 17. SL -e 154, 3. 226, 22.

kupitā F. von -a. SN -ā 74, 18.

ku-buddhi bösgesinnt. SN -is 174, 12.

[189, 17.

Kubera M. ein mächtiger Berggeist hoch im Norden, Hüter der Schätze. SG -asya ku-bhrtya M. ein schlechter Diener. SI -ena 163, 12.

kumāra M. Knabe, Prinz. SN -as 230, 2. SI -eņa 240, 13. SL -e 107, 16. PA -ān kumāraka M. (von kumāra M.) Knāblein. SA -am 236, 16. [2, 5. 97, 12.

Kumāra-datta M. (Kumāra-datta von K. gegeben) Kşatriya-Name. SG -asya 231, 13. Kumāra-vara-siddhimat (von siddhi F.) erfolgreich durch das Wunschgeschenk des

K. SN -ān 242, 13.

Kumārasambhava (von Kumāra-sambhava M.) von der Geburt des Prinzen (d. i. des Kriegsgottes Skanda) handelnd. SN -am 320, 2 (erg. kāvyam). SA -am 320, 17. SL -e 335, 16.

kumāra-saciva M. Begleiter, Erzieher des Prinzen. SN -as 207, 16.09, 4. SA -am kumbha M. Topf, Krug, Urne. PN -ās 83, 4.5. [209, 17. SI -ena 207, 13. kuranga-cakşus gazellenäugig. PG -uṣām 279, 18 (F.). 20 (F.).

Vkurangāy (Den. von kuranga M.) sich wie eine Antilope benehmen. Ind. 3.8 kurangāyate 277, 24.

kurarī F. (von -a M.) Seeadlerweibchen. SA -īm 31, 18.

Kuru-nandana M. ( $\sqrt{\text{nand}}$ ) Nachkomme des K., ein Beiname des Yudhişthira. SV -a 73, 6. 81, 6. 84, 5. [76, 5.

kurvat Ppra von Vkr machen, tun, handeln. SN -n 137, 21. 232, 24. SI -tā 274, 8.



```
SN -ī 231, 15.
kurvatī F. von -at.
kurvantī (ep.) dass.
                     SA -īm 58, 15.
kurvāņa Pprm von Vkr (s. o.). SN -as 273, 18. SA -am 189, 14. SL -e 203, 23.
kula N. Geschlecht, Haus, Familie; Schar. SN -am 145, 16. 265, 17. 72, 3. 75, 13.
    SA -am 162, 18, 65, 16. SG -asya 165, 16, 273, 6, 326, 1. SL -e 150, 4, 319, 4.
kula-ksaya M. Untergang des Geschlechtes. SA -am 158, 21.
kula-tattva-vid (V vid II) das Wesen der (verschiedenen) Rassen kennend. SN d
kula-puruşa M. ein Mann aus (gutem) Hause. SN -as 289, 3.
                                                                         [70, 23.
kula-yoşit F. eine Frau aus (guter) Familie. SG -tas 208, 11. PG -tām 211, 23.
kula-śīla-samanvita (Vi) begabt mit Rasse und Charakter. PA -ān 69, 15. 70, 7.
kula-śīlopasanpanna (a-u, V pad) mit edler Abkunft und Charakter begabt. SV -a
kula-sevaka M. ein Diener von guter Herkunft. SN -as 164, 16.
kula-strī F. eine Frau von Stande, aus (guter) Familie. PN -iyas 66, 11. 81, 10. 182,
kulastrī-rata N. die Liebe einer Frau von Stande. SN -am 292, 8.
kulānvita (a-a) ein Mann aus edlem Geschlecht. SA -am 182, 6.
kulālavat (von kulāla M.) einem Töpfer gleich, wie ein Töpfer.
kuliśa-ksata N. (V ksan) Donnerschlag. PG -ānām 326, 11.
kuliśa-pātopama (a-u, -ā F.) einem Dennerschlag gleich. SA -am 158, 11.
kulina (von kula N.) aus gutem Hause, von edler Abkunft. SN -as 64, 19.111, 10.
    38, 3. 265, 12. SA -am 123, 19. 64, 5. PN -ās 112, 17. 18, 15. 24, 1. PG -ānām
kulīnatā F. (von kulīna) edle Abkunft. SN -ā 289, 11.
                                                               [151, 17, 231, 20.
kulīraka M. (von kulīra M.) Krebslein. SV -a 129, 6.11. SN -as 127, 2.7.10.29,
    2. 13. 78, 16. 19. SA -am 129, 1. SI -ena 128, 19.
kuvalaya-drś dessen Augen der blauen Wasserlilie gleichen. SAb -śas 281, 8 (F.).
kuvalaya-nayanā F. von -a dass. PG -ānām 280, 2.
kuśa M. Poa cynosuroides, ein hohes steifes Gras, beim Opfer verwendet. SI -ena
    228, 3. PG -ānām 290, 20.
kuśala geschickt, erfahren, kundig; gut, erspriesslich. SN -as 66, 8. 70, 4. 8. 232, 2.
    SA -am 79, 10. 297, 10. 14. PN -ās 262, 6.
kuśala N. (s. o.) Wohlfahrt, -ergehen, -befinden. SN -am 6, 1. 39, 14. 15. 48, 14.
    140, 13. SA -am 5, 18. 66, 10. 78, 24.
kuśala-kāraņa N. ein Grund (hinsichtlich) des Wohlergehens. SN -am 129, 11.
kuśalin (von kuśala N.) sich wohl befindend, gesund. SN -ī 59, 28. DN -inau 59, 29.
    PN -inas 6, 2. PA -inas 63, 4.
kusīda N. Ausleihen von Geld auf Zinsen, Wucher.
                                                   SAb -ād 99, 13.
kusuma N. Blume, Blüte. SN -am 261, 13. 78, 26.
                                                   PN -āni 285, 5.
kusuma-śayana N. Blumenlager. SL -e 304, 7.
kusuma-stabaka M. Blütenähre, -büschel. SG -asya 264, 6.
kusumāyudha (a-ā) dessen Waffe Blumen sind, Beiname des Gottes Kāma. SD -āya
                                                                       [278, 19.
ku-svāmin M. ein schlechter Herr. SG -inas 153, 21.
kūţacchadmādi (a-ā) Betrüger und dergleichen. PI -ibhis 162, 14.
kūţa-tulā-māna N. falsche Wage und Mass. SN -am 99, 19.
kūpa M. gegrabener Brunnen, Zisterne. SN -as 132, 19, 35, 23, 36, 3, 59, 7. SA
    -am 135, 24. SL -e 133, 1. 267, 6.
kūpa-khanana N. (V khan) das Graben eines Brunnens. SA -am 313, 4.
kūpa-madhya N. die Mitte, das Innere des Brunnens. SAb -ād 136, 5. SL -e 132,
```

Digitized by Google

[20, 36, 3,

∨kūpāy (Den. von kūpa M.) sich wie ein Brunnen verhalten.

kūpopari (a-u) oberhalb des Brunnens. 132, 19.

Ind. 3.S kūpāyate 277, 23.

kūrma M. Schildkröte. SN -as 156, 14. 317, 17.

kürma-grāha-jhaṣākīrṇā (a-ā) F. von -a (V kṛ) bestreut, reichbesetzt mit Schildkröten, Krokodilen und Fischen. SA -ām 43, 11. [24.

kūlopakaņtha-viniveśin (a-u, Vviś) in der Nähe des Ufers liegend. SL -ini 242, Vkr VIII machen, tun, handeln. Mit angī- sich zu eigen machen, mit anu nachahmen, mit sam-alam schmücken, zieren, mit ā herbeibringen, -schaffen, mit apa-ā entfernen, mit upa vergelten, mit pra bringen, verleihen, erweisen, antun, Med. sich aneignen, mit prakaţī- offenbar machen, mit vaśī- in seine Gewalt bringen, mit vi verändern, umwandeln, mit vikacī- öffnen, mit viphalī- fruchtlos machen, vereiteln, mit surabhī- duften machen, mit svī- sich zu eigen machen, für sich gewinnen.

Akt. Ind. 3.S karoti 108, 1. 20, 7. 25, 5. 37, 8. 10. 14. 53, 9. 55, 2. 56, 13. 62, 10. 63, 20. 74, 5. 262, 10. 74, 19. 76, 1. 85, 15. 91, 2. 94, 15. 316, 13. sam-alam-karoti 261, 14. apā-karoti (a-ā) 262, 8. pra-karoti 138, 18. prakaţī-karoti 271, 10. vaśī-karoti 258, 22. vikacī-karoti 271, 13. surabhī-karoti 323, 18. 2.S karoṣi 140, 18. 41, 13. 56, 12. 1.S karomi 69, 5. 97, 9. 10. 10. 117, 15. 29, 1. 36, 11. 55, 2. 14. 68, 19. 76, 11. 77, 12. 78, 17. 81, 15. 86, 14. 201, 17. 41, 9. svī-karomi 220, 4. 3.D kurutas 156, 19. 3.P kurvanti 103, 12. 51, 17. 280, 13. 317, 5. 24, 16. 1.P kurmas 149, 1. 7. 50, 11. 304, 5.

Imp. 2 S kuru 7, 12. 10, 8. 22, 22. 35, 10. 42, 13. 19. 44, 9. 64, 14. 80, 23. 82, 4. 97, 7. 128, 21. 51, 8. 66, 19. 99, 13. 206, 8. 14, 20. 28, 13. 29, 13. 31, 18. 72, 10. 308, 6. 20, 12. angī-kuru 308, 1. 1. S karavāņi 10, 6. 233, 12. 320, 9. 2. P kuruta 308, 9. 3. P kurvantu 15, 7. 290, 24.

Pot. 3.S kuryāt 64, 15. 68, 15. 69, 1. 3. 82, 6. 125, 20. 30, 13. 34, 4. 64, 16. 214, 19. 17, 3. 41, 3. 42, 16. anu-kuryāt 332, 5. 1.S kuryām 52, 2. 3.P kuryus 147, 11. 333, 2.

Impf. 3.S akarot 1, 13. 5, 13. 74, 14. 101, 1. 28, 18. 83, 19. 86, 19. 97, 9. 201, 3. 07, 15. 08, 22. 15, 16. 17, 9. 20, 23. 25, 7. 26, 19. 30, 5. 42, 8. 3. P akurvan 25, 10. Aor. 1.S akārşam 219, 12. 52, 11.

Perf. 3.S cakāra 95, 5. 101, 12. 237, 18. viphalī-cakāra 331, 14. 3.D cakratus 251, 8. 3.P cakrus 142, 5.

1.Fut. 3.S karişyati 67, 15. 97, 5. 149, 4. 56, 7. 62, 1. 63, 13. 2.S karişyasi 8, 12. 55, 18. vaśī-karişyasi 106, 20. 1.S karişyāmi 3, 4. 11, 18. 52, 10. 73, 10. 137, 3. 41, 14. 1.D karişyāvas 157, 16. 3.P karişyanti 158, 18. 77, 1. 2.Fut. 1.S kartāsmi 72, 20.

Med. Ind. 3.S kurute 59, 9. 117, 4. 30, 5. 66, 8. 264, 2. 14. 76, 2. 11. 92, 3. pra-kurute 180, 19. vašī-kurute 290, 14. 3.P upa-kurvate 112, 15. 64, 9.

Imp. 2.S kuruşva 65, 1. 73, 13. 145, 6. 50, 8. 294, 4. 307, 17. pra-kuruşva 10, 2. 1.P karayāmahai 39, 11.

Pot. 3.S kurvīta 124, 4. 281, 3. 1.P kurvīmahi 302, 10.

Impf. 3.P akurvata 44, 3.

Aor. 2.S krthas 54, 22. 242, 1. 67, 5. 72, 7. 76, 4. 311, 12.

Perf. 3.S cakre 69, 10. 238, 7. 48, 13. 56, 8. 3.P cakrire 15, 12.

1. Fut. 1.S karisye 7, 15. 8, 11. 149, 3.

Pass. Ind. 3.S kriyate 96, 7. 113, 16. 25, 4. 44, 14. 49, 10. 19. 70, 17. 277, 22. 3.P vi-kriyante 335, 10.

Imp. 3.S kriyatām 11, 7. 92, 13. 131, 2. 51, 20. 63, 14. 76, 1. 6. 294, 10.

Pot. 3.S kriyeta 217, 3.

Impf. 3.P akriyanta 278, 17. 23.

Des. Ind. 2.S cikīrsasi 39, 16.

Kaus. Ind. 3.S ā-kārayati 120, 22.

Impf. 3.S akārayat 200, 14. 08, 23. 19, 8. 49, 17.

Perf. 3.S kārayāmāsa 17, 7.

krka-vāku M. (V vac) Hahn. SN -us 277, 5.

krcchra (mind. von V krp) beschwerlich, schlimm. SL -e 19, 4.

kṛcchra N. (s. o.) Not, Ungemach. SA -am 32, 17. SI -ena 316, 15. SAb -ād ('mit Mühe') 205, 10. 11, 20. 15, 10. 51, 15. SL -e 57, 3. PL -eşu 108, 7.

krcchra-karman N. schwere Arbeit. PA -āņi 231, 15. PI -abhis 193, 8.

krcchra-gata in Not geraten, befindlich. SN -as 263, 16.

Vkrt I (ep.) schneiden. Mit vi zerschneiden.

Pot. 1.S vi-karteyam 28, 20.

kṛta Ppp von V kṛ machen, tun, begehen. SN -as 123, 14. 42, 11. 44, 5. 6. 58, 1. 207, 1. 19, 19. 24, 18. 43, 11. 57, 25. 98, 5. 19. -am 49, 1. 8. 67, 15. 86, 10. 93, 15. 16. 118, 11. 27, 6. 28, 4. 43, 5. 45, 15. 61, 6. 63, 18. 64, 13. 66, 11. 12. 68, 15. 70, 10. 76, 9. 82, 4. 16. 236, 1. 47, 1. 2. 52, 20. 93, 9. 99, 14. 300, 14. 03, 6. 15, 20. SA -am 48, 15. 23. SG -asya 277, 15. SL -e 87, 8. 90, 25. 131, 4. 56, 7. 66, 20. 95, 10. 98, 3. 203, 19. DN -au 331, 9. PN -ās 90, 10. 278, 23. -āni 90, 22. 275, 20. PI -ais 154, 17.

krta N. (s. o.) (empfangene) Wohltat. SA -am 183, 12.

krta-krtya der seine Absicht ausgeführt hat, zufriedengestellt. SN -as 93, 3.

krtakrtyatā F. Abstr. von krta-krtya. SA -ām 227, 8.

krta-kşana mit Ungeduld wartend. PN -ās 129, 13.

[201, 21.

kṛta-ghna (Vhan, eig. Wohltaten tötend) undankbar. SN -as 182, 18. PG -ānām kṛta-jña (Vjñā) der empfangenen Wohltaten eingedenk, dankbar. SN -as 101, 11. kṛta-dāra-parigraha 'nachdem ich die Heimführung eines Weibes gemacht hatte'. SN -as 234, 24.

kṛta-niścaya einen Entschluss fassend, entschlossen. SN -as 154, 19. 203, 5. [14. kṛta-pādābhivandana (a-a, Vvand) die Füsse ehrfurchtsvoll begrüssend. SN -as 212, kṛta-pādopasamgraha (a-u, Vgrah) dessen Füsse umfasst wurden. SN -as 191, 1. kṛta-pratyudgati (Vgam) dem (ehrerbietiges) Entgegengehen erwiesen wurde. SN -is 233, 15.

krta-prayatna einer für den Sorgfalt angewendet wird. SN -as 101, 21. 59, 16.

krta-manna Stillschweigen bewahrend. SN -as 242, 5.

krtamaunatva N. Abstr. von krta-mauna. SAb -ād 245, 3.

krtavat Ppa von Vkr machen, tun. SN -ān 31, 12.86, 9.90, 19.24.240, 11.43, 4. PN -antas 24, 14.

krtavatī F. von -at. SN -ī 88, 1.

krta-valmīka zu einem Ameisenhaufen gemacht. SA -am 194, 18.

kṛta-vidya (-ā F.) der seine Studien beendet hat, der Gelehrte. SN -as 107, 3. SA -am 248, 6.

kṛta-vaira-pratikriya (-ā, Vkṛ) nachdem er für die (ihm angetane) Feindschaft Vergeltung geübt hatte. SN -as 227, 9.

krta-sauca der sich gereinigt, geläutert hat. SA -am 89, 3.

krta-samketa nachdem er eine Verabredung getroffen hatte. SN -as 254, 4.

kṛta-samdhā F. von -a (V dhā) ein Gelöbnis gemacht habend. SN -ā 208, 1.

krta-sauhārda der ihm Freundlichkeit erzeigt hatte. SA -am 191, 4.

krta-stuti für den ein Lobgesang angestimmt wird. SN -is 228, 14.

kṛtā F. von -a. SN -ā 47, 18. 54, 11. 99, 11. 213, 2. 20, 12. 30, 10. 37, 4. 48, 23. 57, 9. 95, 18. 97, 29. 99, 1.

```
krtāñjali (a-a) von dem añjali (s. dieses) gemacht wurde. SN -is 7, 16, 16, 9, 69, 7.
     74, 16, 94, 5. SA -im 11, 13 (F.).
krtādara (a-ā) dem Höflichkeit erzeigt wurde. SA -am 234, 18.
                                                                         [319, 6.
kṛtānta (a-a) M. der Endemacher, Beiname des Todes. SN -as 313, 19. SAb -ād
krtābhiyoga (a-a, Vyuj) sich anstrengend, bemühend für. PN -ās 271, 16.
krtartha (a-a) der sein Ziel erreicht hat, erfolgreich, glücklich. SN -as 58, 13.67, 18.
krtartha-sarthavaha M. ein glücklicher Karawanenführer. SA -am 320, 12. [251, 23.
krtāvaiña (a-a, -ā F.) dem Missachtung erzeigt wird. SN -as 254.14.
krtāśraya (a-ā) seinen Zufluchtsort, Standort wählend. SN -as 126, 19.
krtāstra (a-a) ein vollkommener Schütze. SA -am 41, 2,
krtāhārā (a-ā) F. von -a der Nahrung zu sich genommen hat. SA -ām 32, 15.
krtāhnika (a-ā, von ahan N.) der das Tagespensum vollendet hatte. SN -as 198, 4.
krtin (von krta) klug, verständig. PG -inam 279, 16. 21.
krte (eig. SL von krta N.) wegen, für, anstelle von. Postp. 25, 10, 101, 2, 5, 209,
     10. 32, 10. 54, 19. 303, 4. 15. 20.
krtti-vāsas ein Fell als Kleid tragend. SN -ās 334, 5.
krtya (Vkr) zu tun, notwendig, ausführbar. SN -am 134, 11. SA -am 107, 18. 17, 4.
krtya N. (s. o.) Geschäft, Unternehmung; Pflicht, Recht. SN -am 166, 14. SA -am
krtyakā F. (von krtyā F.) Zauberin, böse Fee. SA -ām 48, 9.
                                                                 [112, 18. 47, 11.
krtya-vicaksana klar über das zu Tuende. SN -as 107, 18.
krtyā F. (Vkr) Zauber, Behexung. SA -ām 227, 2.
                                                                     [-am 145, 3.
krtyākrtya (a-a) zu tun oder nicht zu tun, Recht oder Unrecht. SN -am 118, 2. SA
kṛtrima-putraka M. (Dem. von putra M.) künstliches Kind, Puppe. PI -ais 328, 12.
krtvā Ger. von V kr machen, tun. 3, 16. 19, 12. 16. 28, 6. 39, 10. 48, 3. 83, 6. 102,
     10. 06, 19. 12, 20. 17, 10. 19. 23, 8. 27, 16. 32, 18. 44, 15. 56, 18. 68, 9. 74, 18.
     79, 1. 80, 9. 82, 14. 90, 16. 95, 10. 97, 8. 204, 10. 12, 8. 19, 13. 32, 11. 19. 23. 25.
     33, 19. 41, 17. 45, 15. 50, 16. 55, 9. 69, 19. 73, 14. 76, 15. 78, 11.
krtsna ganz, vollständig. SA -am 87, 20. 277, 20. SL -e 6, 2. 45, 4.
kṛtsnā F. von -a. SN -ā 276, 19. SA -ām 11, 1.86, 21.194, 13.
                                                                       [13, 82, 7,
krpana (Vkrp jammern) arm, elend, unglücklich, geizig. SA -am 107, 12. PN -ās 120,
krpana-loka-mata von erbärmlichen Leuten geschätzt. PN -ās 310, 17.
kṛpaṇā F. von -a. SN -ā 68, 18. SA -ām 36, 12. 267, 5.
krpaņānusārin (a-a, Vsr) dem Geizigen nacheilend. SN -i 145, 10.
kṛpā F. (V kṛp) Mitleid, Erbarmen. SA -ām 64, 15.
krmi-kula-cita (V ci) mit Haufen von Würmern bedeckt. SA -am 259, 16.
krmi-kula-śata N. Hunderte von Würmerhäufchen. PI -ais 294, 23.
krmi-ja (V jan) wurmgeboren, von einem Wurm stammend. SN -am 113, 17.
kṛśa mager, schmächtig. SN -as 294, 22. PA -ān 69, 14.
kršatva N. (von krša) Magerkeit. SN -am 143, 15.
krśa-dhana von magrem Gelde, arm. SN -as 263, 6.
kṛśā F. von -a. SN -ā 4, 13. 43, 15. SA -ām 35, 13. 49, 20. 58, 9.
kṛśānu M. Feuer. SAb -os 333, 14. SL -au 271, 22.
Vkrs I ziehen, zerren; pflügen. Mit vi-apa entfernen, aufgeben, mit ava wegziehen,
     abkehren, mit ä fortreissen.
     Ind. 3.S karşati 321, 32. ā-karşati 155, 17. 3.P karşanti 277, 19.
     Impf. 3.8 vy-apākarsat (a-a) 88, 11.
Pass. Ind. 3.S ava-krsyate 29, 15.
kṛṣi F. (V kṛṣ) das Pflügen, Ackerbau. SN -is 99, 12. 265, 18.
kṛṣi-karman N. dass. SI -anā 99, 9.
```

krsi-sevanādi (a-ā) Ackerbau, Dienst und anderes. SA -i 276, 14.

Krşna M. (krşna Adj. schwarz) Name eines Helden des Mahābhārata, einer Inkarnation Visnu's, und daher bei Visnuiten häufiger Personenname. SI -ena 257, 8.

kṛṣṇa-vartman (V vṛt) der schwarzpfadige, Beiwort des Feuers. SI -anā 53, 16. Kṛṣṇa-samjña (-ā F.) den Namen K. führend. SN -as 244, 13,

kṛṣṇa-sarpa M. eine giftige schwarze Schlange, Coluber Naga. SN -as 125, 21. 26, 3. 6. 30, 10. 78, 13. SA -am 179, 6.

krsna-sāra tiefschwarz (?). DAb -ābhyām 86, 7.

∨kr VI streuen. Mit vi auseinanderstreuen, -scharren.

Ind. 3.S vi-kirati 277, 5.

Vklp I in Ordnung sein. Mit pari feststehen, Kaus. festsetzen, bestimmen.

Pass. des Kaus. Impf. 3.S pary-akalpyata 208, 4.

keki-krīdā-kalakala-rava M. (Vru) das verworrene Geschrei beim Spiel der Pfauen. SN -as 286, 5.

ketaki-taru M. Pandanus-Baum. SG -os 286, 3.

ketn-bhūta Standarte, Feldbanner seiend. SA -am 36, 21.

keyūra M. Armring am Oberarm. SN -ās 261, 12.

kevala allein, ausschliesslich. SN -as 215, 22. SAb -ād 115, 21.

kevala-prākaraņika-viṣaya dessen Gebiet nur das in Rede Stehende bildet (nicht, wie beim Vergleich u.s.w., von anderwärts hinzugezogene Vorstellungen). SN -as 322,2. kevalam (Adv. von -a) nur, bloss, lediglich. 103, 6. 9. 04, 20. 24, 6. 27, 4. 72, 12.

74, 2. 79, 11. 265, 6. 79, 30. 95, 10. 99, 6. 302, 13. 22, 4.

keśa M. Haupthaar. PN -ās 112, 13. 294, 12. PA -ān 287, 8.

keśa-pāśa M. Haarschopf. SA -am 333, 2. SL -e 296, 13.

[94, 18.

Keśava M. (keśava langhaarig von keśa M.) Beiname des Gottes Vișņu. SN -as 272,3. Keśinī F. (von keśin (-a M.) langhaarig) Name einer Dienerin der Damayantī. SN -ī

79, 9. 19. 80, 5. 15. 81, 22. 82, 12. 84, 5. 85, 3. SA -īm 82, 3. 83, 21. 84, 15. 85, 4. SI -yā 81, 6. 84, 9. SV -i 78, 22. 82, 4. 8.

kesarin M. (von kesara M. Mähne) Löwe. SN -ī 160, 16. 263, 12. PG -iṇām 323, 6. kaitava N. (v. kitava M.) Einsatz; Betrug, Falschheit. SN -am 267, 19. SI -ena 92, 14. kairava-cakravāla N. Kreis, ringförmige Gruppe der weissen Seerosen. SA -am 271, 14. Kailāsa M. ein Gebirge nördlich vom Himālaya, als nördlichster Teil von diesem oder

als eigener ihm parallel gehender Bergzug gedacht. SN -as 321, 6.

Kailāsa-śaila-taṭa-kalpita-kalpavallī-līlāgṛha N. Lusthaus, Laube aus (den Zweigen) der Wunschliane, errichtet am Hange des Kailāsa-Berges. PL -eşu 190, Kailāsākhya (a-ā, -ā F.) Kailāsa mit Namen. SN -as 185, 23. [11.

kokila M. (tonmalend) heut Koïl, der indische Kuckuck, Eudynamis orientalis, der wie der europäische seine Eier in die Nester anderer Vögel legt (daher anya-puşta, para-bhrta); sein Gesang wird gepriesen. SV -a 315, 12.

kokila-kākalī-kala-rava M. (Vru) der sanfte Ruf kakali des Koïl. SN -as 284, 16. kokilā-kalakala M. der verworrene Ruf der Kuckucksweibehen. PI -ais 284, 11. koṭara N. Astloch, Baumhöhle. SN -am 177, 11. SA -am 130, 9. SL -e 178, 13. koṭara-nivāsin (V vas I) im Astloch wohnend. SI -inā 178, 18.

koți F. Spitze; zehn Millionen (als höchste Zahl im älteren Zahlensystem). SN -is 310, 7. PG -īnām 213, 1.

koți-bhāga M. Endteil, äusserste Spitze. DL -ayos 157, 15.

koţī F. = koţi F. PN -yas 72, 15.

kodanda-tamkārita N. (Vkr) das Summen des Bogens. PI -ais 315, 11.

kodrava M. Paspalum, eine Art Hirse. PG -ānām 276, 11.

kopa M. (V kup) Zorn. SN -as 90, 25. 160, 5. 64, 3. SA -am 19, 7. 74, 17. 26. 120, 11. 60, 4. 88, 13. 220, 5. SI -ena 226, 18. SAb -ād 170, 5. 87, 22. 247, 3. kopa-kṛśānu-tāpa M. die Glut des Zornfeuers. SN -as 277, 18.

kopana (V kup) leicht erregbar, zornmütig. SA -am 226, 4. SAb -ād 220, 8.

kopanirbharam (Adv. von kopa-nirbhara (V bhr)) von Zorn erfüllt. 239, 13.

kopa-prasāda-vastu N. Gegenstand des Zornes und der Gnade. PA -ūni 105, 12.

kopa-samanvita (Vi) von Zorn erfasst. SN -as 69, 18.

kopa-sāgara M. Meer des Zornes. SL -e 167, 5.

kopākulā (a-ā) F. von -a zornerfüllt. SN -ā 188, 9.

kopāvista (a-ā) dass. SN -as 133, 3.63, 7.

kopita Ppp von V kup Kaus. zornig machen, reizen. SA -am 258, 27.

kopopāhita-bāspabindu-tarala (a-u) zuckend von den vom Zorn hervorgelockten Tränentropfen. SN -am 312, 11.

komala zart. PI -ais 314, 9, 15, 12.

kolāhala M.N. verworrenes Geschrei. SN -as 157, 21. -am 213, 7. SA -am 157, 20.

Kosala M. Name eines Volkes, P Name des Landes. PA -an 25, 18.

Kosalā F. die Stadt der Kosala (Ayodhyā). SL -āyām 87, 7.

Kosalādhipa (ā-a) M. Beherrscher von K. SN -as 77, 14.

kautilya N. (von kutila) Falschheit. SN -am 179, 12.

kautuka N. Neugier; was Neugier erregt, Kuriosum. SN -am 229, 12. 46, 14. SAb -ād 117, 7. 211, 21. 28, 5. 35, 1. 55, 10. PA -āni 234, 11.

kautūhala N. (von kutūhala N.) Neugier, Interesse. SN -am 177, 5.

Kaunteya M. Sohn der Kuntī (Yudhişthira). SV -a 2, 23. 7, 3. 68, 13. 91, 15. [15.

kaupīna N. (v. kūpa M.) die Schamteile und ein diese bedeckendes Tuch. SN -am 315,

kaupīnāvaraņa (a-ā) N. (V vr V) eine Hülle für die Schamteile. SN -am 314, 17.

Kaumāra (von Kumāra M., Beinamen des Gottes Skanda) von Kumāra stammend, des K. SA -am 197, 4.

kaumudī F. (von kumuda N. Nachtlotus) Mondschein. SN -1 285, 5.

Kaurava M. (von Kuru M.) Nachkomme des Kuru (Yudhişthira). SV -a 55, 5.

Kauravya M. (von Kaurava M.) dass. SV -a 16, 3.

kaulīnya N. (von kulīna) edle Geburt, Adel. SN -am 151, 16. SAb -ād 119, 5.

Kauśāmbī F. ('von Kuśāmba gegründet') Name der Hauptstadt des Reiches Vatsa. SN -ī 190, 5. SAb -yās 206, 13. SL -yām 193, 3.

kauśeya N. (von kośa M. Cocon) Seide. SN -am 113, 17.

Kausalya (von Kosala M.) (der König) der Kosala's. SI -ena 79, 15.

kratu M. Opfer. PI -ubhis 17, 15. 34, 18. PG -unam 37, 11.

kratu-mukhya das vornehmste unter den Opfern, Hauptopfer. PG -anam 40, 15.

krandamānā F. von -a Pprm von V krand schreien, klagend rufen. SA -ām 31, 18. krandita Ppp von V krand (s. o.). SN -am 214, 8.

V kram I schreiten. Mit ati überschreiten, passieren, mit vi-ati dass., mit ā besuchen, angreifen, mit upa Med. beginnen, mit nis heraus-, hinausschreiten, mit pra Med. sich anschicken, beginnen, mit vi bekämpfen, tapfer sein gegen.

Akt. Ind. 3.P ā-krāmanti 246, 9.

Pot. 3.S vy-ati-kramet 108, 6.

Perf. 3.S ati-cakrāma 71, 22. niś-cakrāma 24, 8. 178, 5.

Med. Ind. 3.P vi-kramante 160, 11.

Perf. 3.S upa-cakrame 3, 12. pra-cakrame 188, 15. 229, 14.

krama-prāpta durch (regulären) Fortgang erlangt, ererbt. SA -am 37, 20.

kramasas (von krama M.) schrittweise, allmählich. 232, 24.

## kramāgata — kleśa-hati F.

kramāgata (a-ā) durch Erbfolge auf ihn übergegangen. PN -ās 112, 17.

kramād (SAb von -a M.) allmählich, der Reihe nach. 205, 3. 23, 24. 32, 19. 42, 6. kramāyāta (a-ā) rechtmässiger Thronerbe. SN -as 111, 10.

kramena (SI von -a M.) allmählich, der Reihe nach. 60, 1. 128, 16. 32, 14. 97, 6.

kriyā F. (Vkr) Handlung, Werk. PN -ās 98, 18. [231, 17. 39, 6. 69, 4. Vkrīd I spielen.

Ind. 3.S krīdati 304, 1.

krīdantī F. von -at Ppra von V krīd spielen. SN -ī 238, 10.

krīdā-rasa M. Genuss des Spieles. SA -am 328, 14.

krīdārtham (ā-a, -a M.) um (darin) zu spielen. 121, 14.

krīdita Pp von V krīd spielen. SN -as 128, 2.

krīditum Inf. von V krīd (s. o.). 103, 1. 238, 2.

krīta Ppp von V krī kaufen, erkaufen. SN -as 188, 6. -am 100, 2. 232, 20.

krītvā Ger. von ∨ krī (s. o.). 232, 17.

kruddha Pp von ∨ krudh zürnen. SN -as 247, 5. SL -e 326, 10. PN -ās 307, 8. ∨ krudh IV zürnen, in Zorn geraten.

Ind. 3.P krudhyanti 66, 13. 81, 12.

krudh F. (Vkrudh) Zorn. SI -dhā 219, 21. 31, 23, 37, 5. 49, 10.

Vkruś I schreien. Mit pra aufschreien, zu schreien beginnen.

Ind. 3.S krośati 31, 7.

Impf. 3.S prākrośat (a-a) 30, 5. 84, 7. 88, 15.

Perf. 3.P pra-cukruśus 44, 1.

krūra (verwandt mit kravis N. rohes Fleisch) roh, grausam. PN -ās 215, 16.

krūra-ceştita von grausamem Gebaren. PN -ās 109, 10.

krūra-drsti F. grausamer Blick. SI -yā 142, 13.

krūra-niścaya von grausamen Entschlüssen. SA -am 226, 4.

krūrāśayā (a-ā) F. von -a (\si) Lagerplatz der Krokodile. SN -ā 318, 5 (im Nebensinn: schlimme Absichten habend).

krodādhīna (a-a, Weiterbildung von adhi) auf dem Schöss befindlich. SA -am 264, 14.

kroddhum Inf. von ∨krudh zürnen. 66, 16, 18, 81, 15, 17.

krodha M. (V krudh) Zorn. SN -as 261, 20. SAb -ād 54, 11. 227, 19.

krodha-samanvita (Vi) von Zorn begleitet, erfasst. SN -as 18, 10.

krośat Ppra von V kruś schreien. PI -dbhis 298, 12.

krośa-mātra (-ā F.) dessen Mass eine Rufweite ist, nur einen Krośa lang. SN -as

kraufica-kurara M. Brachvogel und Fischadler. PI -ais 43, 10.

Krauñca-ripu M. Feind des Kr., Beiname des Gottes Skanda, der nach dem Mythus den Berg Krauñca gespalten hat. SG -os 124, 18.

klama M. (V klam) Ermüdung, Ermattung. SA -am 26, 9. 238, 10.

klanta Pp von Vklam ermüden, ermatten. SN -as 78, 3. 243, 15.

klānti-vitāna-tānava-krt (V kr) die Abnahme der Ausbreitung der Müdigkeit be-V kliś IX belästigen, bedrängen. [wirkend. PN -tas 285, 1.

Pass. Ind. 3.S klisyate 50, 7.

klişta-vrtti in bedrängtem Zustand. PN -ayas 199, 5 (F.).

klistā F. von -a (Ppp von Vkliś) beschwerlich. SN -ā 99, 12.

klībavat (von klība M.) wie ein Eunuch. 76, 17 (Nīl. parastrīșu klība ity arthah).

kleśa M. (V kliś) Mühe, Beschwerde. SA -am 131, 4. 241, 3.

kleśa-kalila N. (V kr) ein Wirrsal von Leiden. SA -am 302, 16.

kleśa-vivaśa machtlos gegen die Pein. SL -e 264, 18.

kleśa-hati F. (V han) Vernichtung der Leiden. SD -aye 301, 17.

[175, 12.

```
kva wo? wohin? 6, 8, 18, 5, 34, 17, 42, 2, 2, 3, 4, 45, 8, 56, 10, 64, 9, 65, 4, 80, 6, 18, 86, 4, 133, 14, 68, 19, 96, 18, 282, 9.
```

kva-cid irgendwo, -wohin, hier und da, hier — dort. 2, 15. 28, 11. 51, 9. 52, 8. 53, 8. 57, 1. 72, 11. 82, 16. 18. 118, 3. 21, 9. 40, 7. 64, 15. 69, 1. 71, 9. 81, 8. 96, 5. 200,

13. 02, 24. 16, 1. 31, 2. 3. 5. 7. 33, 6. 57, 24. 73, 1. 1. 2. 2. 3. 3. 77, 12. 12. 78, 12.

12. 82, 18. 18. 19. 19. 302, 14. 03, 19. 04, 9. 13, 13. 13. 14. 14. 15. 15. 21, 11.

kvanat-Kimnara wo die K. sangen, musizierten. SA -am 334, 8.

kvathat Ppra von Vkvath kochen, sieden. SN -t 160, 6.

kvāpi (a-a) irgendwo, -wohin; auch = SL von kim-cid. 58, 3. 175, 15. 200, 5. 27, 2. 40, 10. 49, 20. 50, 10. 51, 14. 304, 14.

kṣaṇa M. (von akṣan N. Auge) Augenblick; bestimmter kleiner Zeitabschnitt. SA -am 103, 13. 12, 1. 21, 1. 58, 19. 82, 13. 214, 7. 67, 9. 87, 14. 301, 5. 18, 15. 15. 16. 16. SI -ena 4, 16. 154, 10. 265, 11. SAb -ād 202, 15. 11, 10. 23, 5. 17. 25, 10. 307, 14. SL -e 13, 9.

kşana-nasvara (V nas) im Augenblick vergänglich. SL -e 216, 4.

kşana-bhangura im Augenblick zerbrechend. SAb -ād 308, 8. SL -e 311, 12.

kşana-labdha-nidra (-ā F.) im Augenblick den Schlaf findend. SN -as 281, 20.

kşanāntara (a-a) N. der Zwischenraum eines Augenblicks. SL -e 191, 2.

kṣaṇopamā (a-u) F. von -a (\sqrt{mā}) einem Augenblick gleich. SA -ām 196, 22.

kşata Ppp von V kşan verletzen, verwunden. SN -as 226, 3.

kşati F. (V kşan) Schaden, Nachteil. SN -is 196, 20.

kşatriya M. (von kşatra N. Schwertadel) Mitglied der Adelskaste. SN -as 145, 3. PN -ās 6, 8, 134, 8. PA -ān 135, 14.

kşantavya (V kşam) zu verzeihen. SN -am 90, 25.

kşantum Inf. von V kşam verzeihen, vergeben. 90, 22.

Vkşap X vertreiben, verbringen.

Ind. 3.S ksapayati 281, 20.

[SA -ām 153, 10.

kşapanakatā F. (von kşapanaka M. nackter Jaina-Mönch) Zustand, Stand eines Kş. kşapā F. Nacht. SA -ām 281, 20. PN -ās 284, 18.97, 26.

Vksam I Nachsicht üben, ertragen, verzeihen. Kaus. um Verzeihung bitten.

Akt. (ep.) Imp. 3.P kşamantu 8, 9.

Med. Perf. 3.S caksame 20, 8.

Pass. Ind. 3.S ksamyate 139, 2.

Kaus. Perf. 3.S ksamayāmāsa 90, 15. 16.

PA -an 69, 14.

kşama (Vkşam) ertragend, ausdauernd, gewachsen, imstande. SN -as 275, 4.93, 6.

kşamā F. (V kşam) Geduld, Nachsicht. SN -ā 262, 5. 69, 14. 73, 7. SA -ām 272, 7.

kşamāvat (von kşamā F.) geduldig. SN -ān 76, 16. [SI -ayā 299, 11.

kṣaya M. (V kṣi IV) Abnahme, Schwund, Untergang, Ende. SN -as 313, 2. SA -am 92, 18. 132, 9. 38, 14. 69, 15. 220, 22. SL -e 273, 16.

kşaya-roga-śānti F. Heilung der Schwindsucht. SD -yai 287, 16.

kşayinī F. von -in. SN -ī 269, 4.

kşayin (von kşaya M.) abnehmend, vergänglich. SN -ī 228, 12.

kşayişnutva N. (von kşayişnu (V kşi)) Vergänglichkeit. SAb -ād 297, 20.

kşayişnu-phala-janakatva N. Abstr. von -janaka (V jan) vergängliche Früchte hervorbringend. SI -ena 297, 21.

kşānta Ppp von V kşam dulden, erdulden. SN -am 299, 11.

kṣānti F. (V kṣam) Geduld, Nachsicht. SN -is 261, 20. SI -yā 268, 14. 70, 19.

kṣāma (Pp v. ∨kṣai) ausgedorrt, vertrocknet, abgemagert, schmächtig. SN -as 295, 1. kṣāmā F. von -a. SN -ā 207, 10.

kşama r. von -a. DN -a 2



## kşāmodaropari — kşut-pipāsārtā

kṣāmodaropari (a-u, a-u) auf dem schmächtigen Unterleib. 279, 27.

kṣāra salzig. SA -am 159, 8.

kşārāmbudhi (a-a) M. der salzige Ozean. SG -es 259, 6.

∨kşi IV schwinden, abnehmen. Mit sam dass.

Ind. 3.S kşīyate 316, 6. sam-kşīyate 298, 7. 3.P kşīyante 261, 15.

kşiti F. (V kşi VI wohnen) Erde, Erdboden. SN -is 282, 9. SA -im 15, 14. 226, 1. SL -au 46, 11.

kşiti-kanaka-vastra-vāhana-bhavana-dhana N. Land, Gold, Kleider, Zugtiere, Haus und Geld. PI -ais 256, 6.

kşiti-tala N. Erdboden. SN -am 297, 24. SL -e 152, 1.

kşiti-dhara M. (Vdhr, eig. Erdträger) Berg. SA -am 259, 20.

kşitidhara-kuhara-grāva-śayyā-nişanna (V sad) sitzend auf dem Steinlager in einer Berghöhle. SN -as 314, 5.

kşiti-dhenu F. die Milchkuh Erde. SA -um 266, 10.

kşiti-pati M. Herr der Erde, König. SN -is 37, 10.

kşiti-bhuj M. (V bhuj VII) Fürst, König. PN -jas 306, 13. PG -jām 301, 6.

kşiti-ruh M. (Vruh) Baum. PG -hām 314, 9.

kşiti-lava-bhuj (V bhuj VII) ein kleines Stück Erde geniessend, besitzend. PA -jas kşiti-stha (V sthā) auf Erden befindlich. SA -am 235, 3. [301, 19.

kşitīśvara (i-ī) M. Herr der Erde, König. SL -e 237, 19.

Vkşip VI werfen, fallen lassen, loslassen. Mit ni nieder-, hineinwerfen, -stecken, mit Ind. 3.S kşipati 138, 18. 255, 6. 309, 2. [pra hinwerfen.

Imp. 2.S kşipa 223, 22. 24, 1. pra-kşipa 130, 2. 79, 4.

Impf. 3.S aksipat 215, 4.

Perf. 3.S cikşepa 248, 15. 54, 18. 3.P ni-cikşipus 209, 18.

Pass. Ind. 3.P kşipyante 308, 19.

kşipta Ppp von Vkşip. SN -as 210, 4. 24, 3. 75, 10.

kşiptavat Ppa von Vkşip. SN -ān 215, 5.

kşiptā F. von -a. SN -ā 208, 1.

ksiptvā Ger. von V ksip. 134, 2. 211, 6.

ksipram (Adv. von -a ( $\vee$  ksip)) schnell, bald. 41, 14. 42, 13. 44, 20. 45, 11. 54, 1. 70, 5. 74, 27. 85, 3. 110, 1.

kṣīṇa Pp v. Vkṣi IV schwinden, abnehmen. SN -as 274, 1.308, 21. SL -e 297, 19. kṣīṇa-bala von geringer Stärke. SN -as 135, 8. [302, 12.

kṣīṇa-śāpa dessen Fluch geschwunden ist. SN -as 227, 16. PN -ās 230, 18.

kṣīra N. Milch. SN -am 97, 2. SI -ena 271, 21. SL -e 271, 22.

kşīratva N. (von kṣīra N.) Zustand der Milch, Milchgestalt. SI -ena 321, 30.

kşīra-parināminī F. von -in (\sqrt{nam}) sich in Milch verwandelnd. PA -īs 321, 30. ksīra-bhojana N. Genuss von Milch. SN -am 122, 16.

ksuc-chramānvita (a-a) begleitet, verfolgt von Hunger und Müdigkeit. SA -am 26,6. ksut-ksāma von Hunger abgemagert. SN -as 263, 9.

kşut-kşāma-kantha mit vor Hunger abgemagertem Halse. SN -as 116, 19. 27, 1. 33, 3. DN -au 125, 1.

kşut-parīta (Vi) von Hunger umgangen, bedrängt. SN -as 51, 6. [243, 19. kşut-pipāsādi-hīna (ā-ā) verlassen von Hunger, Durst und anderen (Leiden). SN -as kşut-pipāsā-pariśrānta von Hunger und Durst ermattet. DN -au 27, 14.

kşut-pipāsā-parītāngī (a-a) F. von -a mit von Hunger und Durst umringtem Körper. SN -ī 57, 6.

ksut-pipāsārtā (ā-ā) F. von -a von Hunger und Durst bedrängt. SN -ā 56, 10.

## kşud-doşa M. — khalu

kşud-doşa M. Fehler, Schuld des Hungers. SAb -ād 150, 11.

kşudra (V kşud) klein, kleinlich, niedrig, gemein. SN -as 33, 4. 9. 259, 19. SI -ena 68, 18. SL -e 324, 11. PN -ās 147, 10. 52, 20. 301, 11. PG -ānām 307, 19.

kşudra-pandita in niedriger Weise klug. PI -ais 152, 19.

kşudra-parivāra eine gemeine Umgebung habend. SN -as 153, 1.

kşudh F. (V kşudh hungern) Hunger. SI -dhā 24, 17. 26, 8. 31, 21. 32, 6. 35, 8. 107, 10. 14. 13, 7. 23, 17. 24, 17. 48, 15. 215, 20. 55, 8. 73, 13. 95, 1. 307, 3. 14, 1.

kşudhā F. (Weiterbildung von kşudh F.) dass. SI -ayā 24, 19. 25, 9.

kşudhā-śānti F. Aufhören, Nachlassen des Hungers. SD -aye 263, 14.

kşudhita (von kşudh F.) hungrig. SN -as 31, 2. SA -am 66, 20. 81, 19. SG -asya 250, 20. PI -ais 298, 12.

kşun-nirodha (Vrudh) Bezwingung, Übergehung des Hungers. SAb -ād 149, 22.

kşubdhatā F. (von kşubdha, V kşubh) Aufgeregtheit. SN -ā 312, 4.

kşubhita-hrdaya mit bewegtem, erregtem Herzen. SN -as 116, 21.

ksura-kriyā F. Anwendung des Rasiermessers. SN -ā 172, 13.

kşetra N. (Vkşi VI wohnen) Feld, Grundstück; Sitz, Wohnsitz. SN -am 126, 8. 204, kşetratā F. Abstr. von kşetra N. SA -ām 198, 5. [18. 95. 14.

kşema N. (Vkşi VI wohnen) Heim, Behagen, Sicherheit. SN -am 129, 16.

kşemin (von kşema N.) wohlbehalten, unversehrt. SN -ī 44, 10.

kşobha M. (V kşubh) Aufruhr, Erregung, Unruhe. SA -am 285, 15. 94, 15.

kşmā-pa (V pā II) Erdbeschützer, König. PN -ās 124, 8.

kha N. (V khan) Höhle, der hohle leere Raum, Luftraum. SA -am 37, 27. 204, 8. SL kha-ga M. (V gam) Vogel. PN -ās 25, 2. [-e 71, 22.

kha-gama M. (Vgam) dass. PA -ān 3, 12.

khagavat (von kha-ga M.) wie ein Vogel. 276, 15.

khañja (Vkhañj) hinkend. SN -as 294, 22.

khatvānta (ā-a) M. Ende der Bettstelle. SA -am 142, 6.

khadga M. Schwert. SA -am 28, 23. SI -ena 93, 5.

khadgāgra (a-a) N. Schwertspitze. PI -ais 313, 6.

khandasas (von khanda M.N. Stück, Bruchstück) zu Stücken. 158, 1.

khandita Ppp v. Vkhanday (Den. von khanda) zerstücken, zerstreuen. SL -e 302, 11.

khadira-kīlaka M. Keil von Acacia Catechu. SI -ena 102, 19.

Vkhan I graben, aufgraben.

Ind. 2.S khanasi 226, 2. 3.D khanatas 176, 7.

khanat Ppra von Vkhan. SA -ntam 226, 1.

khara-nakhara-prahārābhihata (a-a) von den Hieben der scharfen Krallen getroffen. SN -as 182, 14.

khara-nakhara-vikartita-prştha dessen Rücken von den scharfen Krallen zerfleischt wurde. SN -as 170, 6 (lies -şthah).

khala M. Bösewicht, Schelm, Schurke. SN -as 174, 9. 268, 9. 315, 4. SL -e 269, 12. PA -ān 259, 7. 76, 1. PG -ānām 124, 15. 309, 11.

khala-bhaya N. Gefahr vor Bösewichtern. SN -am 319, 6.

khala-bhujamga M. die Schlange Bösewicht. SG -asya 153, 17 (lies m für n).

khala-sajjana M. Bösewicht und guter Mensch. PG -ānām 269, 7.

∨khalāy (Den. von khala M.) sich wie ein Bösewicht benehmen.

Ind. 3.S khalāyate 295, 8.

khalu freilich, allerdings, fürwahr, nun aber. 59, 13. 176, 11. 254, 24. 57, 12. 61, 15. 63, 1. 65, 3. 75, 15. 80, 10. 90, 2. 93, 19. 303, 15. 08, 10.



52\*

# khalopāsana N. — Gangā-madhya N.

khalopāsana (a-u) N. (Vās) Verkehr mit Schlechten. SAb -ād 265, 17.

khalollāpa (a-u) M. (Vlap) niedrige Rede, Gemeinheit des Bösewichts. PN -ās 298,3 khalvāţa kahlköpfig. SN -as 274, 9. [(Komm. ullāpā nīcabhāṣaṇāni).

Vkhād I kauen, zernagen, essen, verzehren.

Ind. 3.P khādanti 179, 18. 81, 18.

∨khād X (ep.) dass.

Imp. 2.S khādaya 36, 15.

khādat Ppra von V khād. SN -n 259, 17. 60, 10.

khinna (Ppp von V khid) gedrückt, niedergeschlagen, abgespannt. SN -as 190, 17. 206, 19. SA -am 221, 14. SL -e 219, 4. 41, 22. PN -ās 287, 1.

khinna-manas mit deprimiertem Geist. SN -ās 229, 4.

khurāgra (a-a) N. Hufspitze. PI -ais 334, 13.

khe-cara M. (V car, eig. in der Luft wandelnd) Vogel. SN -as 71, 22.

khecaratva N. (Abstr. von khe-cara) Flugkraft, Fähigkeit zu fliegen. SN -am 202, 8.

kheda M. (Vkhid) Niedergeschlagenheit, Depression. SN -as 239, 20. SA -am 227, 12. SD -āya 221, 15. SAb -ād 227, 13. 35, 13.

kheda-vaśa einer Depression unterworfen. SN -as 254, 13.

khedāmarşa-kadarthitā (a-a) F. von -a von Niedergeschlagenheit und Ärger gequält. SN -ā 208, 20.

∨khyā II sehen, sagen. Mit ā aufzählen, erzählen, nennen, mit prati-ā zurückweisen, mit vi-ā auseinandersetzen, erklären, mit sam zählen. Ist, wie die altüberlieferte Schreibung kśā, khśā beweist, mit ∨kāś verwandt (vgl. auch ∨cakş).

Ind. 2.S ā-khyāsi 26, 22. Perf. 3.S ā-cakhyau 255, 16.

1.Fut. 2.S praty-ā-khyāsyasi 10, 11. 1.S sam-khyāsyāmi 72, 24.

Pass. Ind. 3.S vy-ā-khyāyate 320, 13.

khyāta (Ppp von V khyā) genannt, bekannt, berühmt. SN -as 64, 19. 234, 19. 36, 9. 301, 2. SA -am 235, 2.

khyāti F. (V khyā) Nennung, Bekanntheit, Berühmtheit. SA -im 169, 3. 256, 12.

khyāpayat Ppra von V khyā Kaus. offenbaren, verkünden. PN -ntas 270, 17.

khyāpita Ppp von V khyā Kaus. (s. o.). PN -āni 105, 19.

ga M. (künstliche Reduktion von guru) eine schwere Silbe, d. h. eine Silbe mit langem Vokal oder mit kurzem Vokal + Konsonantengruppe. SN -as 258, 12. 78, 30. 321, 12. DN -au 321, 12.

321, 12. DN -au 321, 12.

gagaņa-vīthī F. (\sqrt{v}\vec{v}\) Himmelsstrasse. SL -yām 127, 13. [12.

gagana N. Luftraum, Himmel. SAb -ād 196, 12. 204, 11. SL -e 200, 9. 67, 10. 75,

Gaṅgā F. (Intensivbildung von \sqrt{gam}) der Ganges. Fliesst nach indischem Glauben

durch Himmel, Erde und Unterwelt (daher trimārgā, tripathagā u.ä.). SN -ā 260, 2.

SA -ām 188, 11. 98, 20. 221, 11. 328, 15. SL -āyām 207, 9. 28, 2. 37, 2.

Gangā-taţa-nikaţa N. die Nähe des Gangesufers. SL -e 204, 11.

Ganga-taranga-hima-sīkara-śītala kühl durch den eisigen Staubregen der Gangā-Wellen. PN -āni 309, 13.

Gangā-tīra N. Ganges-Ufer. SL -e 246, 17. 304, 10.

Gangā-dvāra N. Tor, Durchbruch des Ganges. SL -e 198, 8. [SL -e 281, 2.

Gangā-dhauta-śilātala wo die Steinplatten vom Ganges gewaschen, bespült werden.

Gangā-pravāhokṣita-devadāru (a-u) wo die Zedern von der Strömung des Ganges benetzt werden. SA -u 334, 6.

Gangā-madhya N. Mitte des Ganges. SL -e 217, 11.

```
gacchat Ppra von V gam gehen. SN -n 135, 18. 60, 9. 228, 2. SA -ntam 24, 9. SI
    -tā 132, 19. 57, 17. SG -tas 125, 9. SL -ti 155, 11. 56, 19. PL -tsu 225, 18.
gacchantī F. von -at. SN -ī 49, 17. SA -īm 50, 1.
gaja M. (mind. von V garj) Elefant. SN -as 134, 18, 35, 20, 61, 18. PA -an 46, 7.
    105, 20. PI -ais 46, 17. PG -ānām 134, 10. PL -esu 265, 2.
gaja-karna-samāhata (\/ han) vom Ohr des Elefanten erschlagen. SN -as 169.16.
gaja-pumgava M. ein majestätischer Elefant. SN -as 264, 2.
gaja-bhujamgama M. Elefant und Schlange. DG -ayos 274, 13 (lies m für n).
gajendra (a-I) M. ein Indra unter den Elefanten, ein gewaltiger E. SN -as 216, 21.
gajendra-vikrama die Tapferkeit eines starken Elefanten besitzend. SN -as 38, 2.
∨gan X (Den. von gana M.) zählen, achten, beachten.
Akt. Ind. 3.S ganayati 174, 9. 259, 19. 66, 7. 73, 4.
Med. Imp. 2.S gaņayasva 73, 14. 16.
Pass. Ind. 3.S ganyate 104, 6. 267, 19.
gana M. Schar, Gruppe. PN -ās 272, 4. 301, 10. PA -ān 3, 10. PI -ais 294, 13.
Gana M. (s. o.) eine Klasse untergeordneter mythischer Wesen, die das persönliche
    Gefolge Śiva's bilden; ihr Anführer ist Ganeśa (vgl. Ganapati). SN -as 251, 15.
     52, 16. SA -am 189, 14. 249, 15. DN -au 190, 2. DI -ābhyām 192, 10. PN
    -ās 334, 9. PI -ais 186, 4.
gaņanā F. (Vgap) Schätzung, Achtung. SN -ā 179, 17.
Gana-pati M. Synonym von Ganesa, Anführer der Gana's oder Pramatha's. Er wird
     dargestellt mit Menschenleib und dem Kopf eines Elefanten. SG -es 124, 17.
Gana-bhava M. Zustand, Stellung eines G. SA -am 252, 3.
ganayat Ppra von ∨gan zählen.
                                   SN -n 53, 18.
gaņayitvā Ger. von V gaņ (s. o.).
                                  73, 19.
Gana-samsad F. Versammlung, Verein der Gana's. SL -di 252, 5.
Ganāgranī (a-a, Vnī) M. Anführer der Gana's, vortrefflicher G. SN -īs 249, 19.
Ganāvatāra (a-a) M. Herabkunft, Inkarnation eines Gana. SN -as 230, 16. SA -am
ganikā F. (von gana M.) Hetare. PN -as 124, 11.
                                                                        [255, 17.
ganita Ppp von \gan zählen, berechnen, beachten. SN -as 68, 1. -am 303, 7. SL -e
ganita N. (s. o.) Rechnen, Rechenkunst. SA -am 231, 17.
                                                                         [72, 21.
Ganottama (a-u) der höchste, beste der Gana's. SN -as 188, 20. 227, 19. 49, 16.
     50, 4. SA -am 251, 12.
ganda-bhitti F. Wangenwand, Wangenfläche. PA -īs 287, 4.
                                                                    [-es 160, 15.
ganda-śyāmamada-cyuti (V cyu) dem der braune Saft aus den Schläfen trieft. SG
gata Pp von V gam gehen, gelangen, geraten. SN -as 2, 25. 30, 9. 34, 17. 61, 3.
     80, 6. 10. 85, 21. 86, 17. 125, 4. 27, 9. 28, 2. 39, 6. 20. 42, 14. 81, 7. 86, 1. 91, 3.
     95, 16. 211, 6. 13, 6. 15. 21, 9. 23, 13. 27, 12. 29, 19. 30, 19. 32, 8. 43, 13. 52, 22.
     74, 10. 82, 4. 302, 8. 09, 3. -am 18, 7. 86, 4. 92, 18. 151, 5. 98, 5. 295, 18.
    313, 8. 17, 1. SG -asya 141, 12. 69, 10. 304, 11. SL -e 25, 5. 57, 13. 78, 6.
     91, 11. 118, 10. 53, 19. 68, 14. 98, 13. 214, 22. 22, 10. 25, 22. 37, 19. 302, 12.
    DN -au 5, 15. 125, 2. 81, 12. 93, 16. 94, 9. -e 294, 12. PN -ās 17, 3. 44, 7.
     87, 4, 100, 14, 30, 11, 200, 5, 01, 18, 07, 14, 95, 4, 303, 18, 09, 8, -āni 309, 15.
     PA -an 25, 6. PG -anam 154, 4.59, 12. PL -eşu 17, 6.19, 6.
gata N. (s. o.) das Gehen, der Gang. SI -ena 291, 19. PL -eşu 329, 16.
gata-klamā F. von -a dessen Ermüdung gegangen ist. SN -ā 30, 2.
                                                                          [29, 1.
gata-cetana (-ā F.) dessen Bewusstsein, Besinnung geschwunden ist. SN -as 25, 12.
gata-cetas dessen Einsicht, Verstand geschwunden ist.
                                                       SA -asam 21, 11.
gata-jīva dessen Leben gegangen ist. SN -as 218, 4.
```

```
gata-jvara (einer) dessen Fieber gegangen ist. SN -as 74, 29, 75, 5.
gata-prāņa aus dem der Atem gewichen ist. SN -as 232, 1.
gata-prāya beinahe gegangen. SN -as 192, 21.
gatavat Ppa von Vgam gehen. SN -ān 80, 16, 85, 25, 207, 6, 19, 13, 25, 3, 10,
    30, 20. 36, 5. 45, 20. DN -antau 176, 15.
gata-vayas dessen Jugend gegangen ist. PG -asam 99, 6.
gata-samkalpā F. v. -a dessen klarer Wille gegangen ist. SN -ā 12, 22 (lies m für n).
gata-sattva dessen Leben gegangen ist. PN -ās 59, 30.
gata-sauhrdā F. von -a dessen Freundschaft, Zuneigung gegangen ist. SN -ā 69, 1.
gatā F. von -a. SN -ā 185, 22. 206, 9. 08, 2. 10, 16. 22. 30, 3. 51, 14. 56, 12. 301,
     18. 31, 19. SG -āyās 156, 8. SL -āyām 236, 12.
gatāgata (a-ā) N. Gehen und Kommen. SA -am 203, 18.23. PI -ais 298, 7.
gatānugatika (a-ā, V gam) dem Vorangehenden folgend. SN -as 162, 11.
gatāsu (a-a) entseelt, tot. SN -us 182, 14. SA -um 121, 3.82, 15. SG -os 213, 9.
gati F. (Vgam) Gang, Zuflucht, Art und Weise, Methode. SN -is 116, 10. 58, 16.
    20. 59, 5. 241, 16. 66, 1. 313, 20. 18, 11. SA -im 16, 14. 106, 2. 52, 16. 57, 7.
    91, 3. 228, 21. 53, 13. 307, 15. 24, 8. SI -yā 106, 16. DN -ī 277, 6. 82, 10.
    PN -ayas 265, 20. PG -īnām 283, 12.
gatvā Ger. von V gam gehen, gelangen. 3, 9, 18, 7, 20, 1, 27, 9, 29, 14, 14, 38, 16.
    42, 7. 43, 6. 65, 22, 67, 21, 68, 5, 69, 4, 79, 7, 81, 22, 84, 3, 8, 101, 9, 06, 7,
    08, 14, 17, 7, 18, 11, 16, 19, 1, 2, 13, 20, 21, 21, 11, 19, 26, 5, 32, 17, 33, 5,
    36, 10. 46, 3. 48, 8. 49, 5. 50, 9. 10. 63, 8. 13. 64, 1. 4. 69, 17. 74, 17. 76, 2.
    5. 7. 77, 7. 79, 4. 89, 3. 5. 93, 21. 94, 16. 98, 18. 202, 15. 05, 23. 06, 12. 18,
    11. 26, 12. 14. 27, 2. 29, 5. 31, 12. 32, 12. 34, 7. 35, 24. 41, 24. 47, 22. 49, 3.
    12. 18. 50, 8. 18. 52, 10. 54, 3. 5. 11. 15.
∨gad I hersagen, rezitieren, aussprechen, sagen.
                                                            [47, 5, 49, 9, 19, 51, 1,
    Perf. 3.S jagāda 56, 9. 157, 12. 89, 9. 91, 2. 99, 14. 19. 222, 20. 28, 7. 36, 25.
gadgada-galat-trutyad-vilīnākṣaram (a-a) mit stammelnd herauskommenden,
    stockenden, leisen (eig. sich duckenden) Lauten. 298, 13.
gantavya (\vee gam) zu gehen. SN -am 69, 21. 164, 2. 77, 6.
gantum Inf. von V gam gehen. 87, 11. 115, 12. 18, 1. 35, 16. 54, 3. 65, 14. 272, 1.
gantr M. (Vgam) Gänger, der zu gehen vermag. SN -ā 88, 5.
gandha M. Duft, Wohlgeruch. SN -as 323, 18.
Gandharva M. eine Klasse von halbgöttlichen Wesen im Gefolge Indra's, die himm-
    lischen Sänger. SN -as 9, 6.
gandha-vāha M. (V vah, eig. Duftträger) Wind. PN -ās 285, 19.
∨gam I gehen, gelangen, geraten, besuchen, verstehen, meinen.
                                                                   Mit adhi her-
    kommen; aufsuchen, finden, auswählen, erwerben, mit anu nachgehen, folgen,
    aufsuchen, mit abhi kommen zu, besuchen, finden, mit ava verstehen, vernehmen,
    wissen, mit å hergehen, kommen, mit sam-upa-å zusammen herbeikommen, mit
    sam-ā kommen, mit upa gehen zu, kommen zu, dazukommen, mit sam-upa in
```

Akt. Ind. 3.S gacchati 25, 18. 99, 5. 116, 12. 17, 6. 20, 11. 32, 19. 41, 8. 20. 61, 20. 69, 15. 73, 14. 274, 12. 309, 19. adhi-gacchati 240, 21. abhi-gacchati 76, 13. upa-gacchati 76, 10. 1.S gacchāmi 117, 1. 65, 13. 68, 19. 20. 216, 1. ā-gacchāmi 117, 20. 49, 5. 1.D gacchāvas 27, 2. 165, 1. 96, 8. 204, 9. 3.P gacchanti 6, 6. 15. 25, 14. 67, 24. 114, 1. 23, 20. 28, 6. 51, 18. 52, 16. 321, 1. ā-gacchāmas 136, 15. 1.P gacchāmas 6, 21. 133, 16. 50, 12. 212, 24. 82, 6. ā-gacchāmas 136, 15.

kehren, mit sam sich vereinigen.

einen Zustand treten, mit nis heraus-, hinausgehen, mit prati gehen zu; zurück-

```
Imp. 2.S gaccha 22, 6, 23, 5, 50, 6, 53, 13, 18, 54, 16, 68, 2, 78, 22, 82, 4, 84,
    1. 19. 118, 8. 36, 12. 210, 16. 31, 21. 46, 11. ā-gaccha 133, 19. 36, 2. 40, 12.
    64, 21. sam-gaccha (Akt. ep.) 88, 7. 3.S gacchatu 129, 20. 273, 10. a-gacchatu
    135, 22.
              gacchatād 265, 4.
    Pot. 3.S gacchet 24, 12. 28, 9. 85, 23. 183, 7. ā-gacchet 51, 18. 2.S gacches
    236, 17. 1.S gaccheyam 26, 7. 42, 19.
    Impf. 3.S agacchat 49, 16, 205, 10, 06, 19, 33, 14, 34, 3.
                                                               adhy-agacchat 69,
    14. 77, 18. abhy-agacchat 2, 1. 7, 4. 87, 7. āgacchat (ā-a) 50, 4. upāgacchat
    (a-a) 225, 19. nir-agaechat 191, 12. 1.S agaccham 235, 14. āgaccham (ā-a)
    212, 12. nir-agaccham 244, 22. 3.D agacchatām 212, 17. abhy-agacchatām
    193, 9. 1. D agacchāva 240, 3. 3. P agacchan 65, 11. āgacchan (ā-a) 20, 15.
    1.P agacchāma 213, 5:
    Aor. 3.S agamat 63, 2. 75, 4. 100, 20. 21, 4. 22, 19. 57, 1. 64, 10. 66, 10. 73, 1.
    208, 22. 16, 8. 20, 1. 24, 7. āgamat (ā-a) 52, 16. 82, 13. 209, 22. 12, 5. upā-
    gamat (a-a) 46, 5, 78, 7, 188, 19, 209, 14, sam-upāgamat (a-a) 227, 4.
    agamam 51, 4. 231, 22. 41, 11. upāgamam (a-a) 243, 6. 3.P agaman 3, 8.
    Perf. 3.S jagāma 8, 16. 17, 9. 23, 13. 29, 21. 38, 15. 43, 1. 45, 15. 60, 9. 82, 12.
    91, 16. 176, 4. 203, 6. 04, 10. 53, 13. 328, 2. 4. ā-jagāma 12, 9. 19, 13. 97, 12.
    3.D jagmatus 16, 11. 3.P jagmus 21, 5. 25, 1. 198, 14. adhi-jagmus 65, 14.
    anu-jagmus 50, 3. abhi-jagmus 5, 9. 7, 2. ā-jagmus 6, 19. sam-upā-jagmus
    (a-\bar{a}) 13, 12. prati-jagmus 17, 5.
    1.Fut. 3.S sam-ā-gamisyati 132, 12. 1.S gamisyāmi 27, 8. 10. 69, 8. 180, 14.
    3.P gamisyanti 70, 1.
    2. Fut. 3. S gantā 45, 11. 2. S gantāsi 30, 10.
Med. Imp. 2.P ava-gacchadhvam (Med. ep.) 40, 20.
Pass. Ind. 3.S gamyate 98, 19. 321, 37. 22, 4. adhi-gamyate 172, 7. anu-gamyate
    111, 9. prati-gamyate 170, 2.
    Imp. 3.S gamyatām 122, 18. 40, 10. 58, 14. 59, 2. 73, 8. 80, 17. 94, 13. 249, 1.
gamana N. (V gam) das Gehen. SL -e 74, 1.
                                                            [ā-gamyatām 163, 11.
gamita Pp von V gam Kaus. gehen machen, schicken. PN -as 303, 16.
gambhīra tief. SA -am 75, 16.
gambhīratara (Komp. von gambhīra) sehr tief. SA -am 102, 2.
gamya (V gam) zugänglich für. SN -as 292, 11.
gamyatva N. Abstr. von gamya (V gam) 'was erraten werden muss'. SAb -ād 322, 2.
gariman M. (im Ablaut zu guru) Schwere, Würde. SA -ānam 104, 13.
garīyasī F. von -īyas (Komp. von guru) sehr ehrenvoll. SN -ī 169, 12.
Garuda M. (mind. von garut M. Flügel) ein mythischer Vogel, Fürst der Vögel, Feind
    der Schlangen, Visnu's Reittier. SN -as 163, 7. 12. 19.
garutmat M. (von garut M. Flügel) Vogel. PN -antas 3, 10.
Garutmat M. (s. o.) Synonym von Garuda M. SV -an 163, 10.
∨garj I brüllen, schreien.
    Ind. 3.P garjanti 267, 11.
garjat Ppra von Vgarj. SN -n 234, 2.
gartā F. (mind. = karta M. Grube) Grube, Loch. SA -ām 176, 3.
gartā-pūrana N. (V pūr) Füllung der Grube. SN -am 176, 9.
garbha M. Mutterleib, Schöss, das Innere; Leibesfrucht, Embryo, Kind. SN -as 118,21.
    230, 6. 326, 7. SA -am 104, 14. 55, 12. 20. 68, 18. 221, 20. 31, 12. PL -eşu 96, 5.
```

garbha-grha N. das innerste Gemach, das Allerheiligste im Tempel. SA -am 243, 21.

garbha-vāsa M. der Aufenthalt im Mutterleib. SL -e 316, 15.

```
garbha-sambhūti F. (V bhū) Entstehung einer Leibesfrucht, Schwangerschaft. SN -is
garbha-stha (V sthā) im Mutterleib befindlich. SG -asya 231, 10.
                                                                       [222, 1.
garbha-srāva M. (V sru) Fehlgeburt. SN -as 96, 3.
garbhāgāra (a-a) N. = garbhagrha N. SA -am 249, 5.
garbhinī F. (von -in, garbha M.) schwanger. SN -ī 237, 10.
garva M. Hochmut, Stolz. SN -as 156, 2.5. SI -ena 297, 3.
garhita (Ppp von V garh tadeln) schlecht. SA -am 162, 10.
gala M. Hals, Kehle. SL -e 233, 23.
galat-kuşthābhibhūta (a-a) von fliessendem Aussatz heimgesucht (galat-kuştha N.
    eine schlimme Form des Aussatzes, bei der Finger und Zehen abfallen). SD -āya
gala-hasta M. Hand an der Kehle. SI -ena 210, 17.
                                                                       [289, 6.
galita Pp von V gal herabfallen, schwinden. SL -e 282, 5.
galita-yauvanā F. von -a dessen Jugend geschwunden ist. SN -ā 268, 6.
galita-vibhava dessen Reichtum herabgeträufelt ist auf -. PN -ās 266, 5.
galla-sthala N. Wangenfläche. PL -esu 120, 9.
gavaya M. (von go M. F.) eine wilde Rinderart im Himālaya, Bos gavaeus. PI -ais
gahana tief, dicht. SN -as 300, 18. SL -e 32, 8. 52, 21.
∨gā III gehen, geraten. Mit adhi verfallen auf, mit anu folgen, mit abhi geraten,
    mit upa herankommen, mit nis hinausgehen.
    Aor. (zu Vi gezogen) 3.S agāt 191, 15. 219, 4. 28, 6. 56, 4. 303, 14. adhy-agāt
    28, 19. anv-agāt 20, 5. 24, 9. 18. abhy-agāt 238, 10. upāgāt (a-a) 222, 15.
    nir-agāt 234, 2. 2.S gās 216, 3. 1.S agām 221, 8.
Gānga (von Gangā F.) gangetisch, des Ganges. SL -e 294, 10. PI -ais 314, 4.
gādham (Adv. von gādha Pp von ∨gāh) fest. 286, 12.
                                                                PL -esu 14, 4.
gātra N. (Vgā) Glied, Körper. SN -am 318, 11. PN -āṇi 299, 16. PI -ais 54, 8.
gātra-vairūpyatā F. (von vi-rūpa) Missgestalt der Glieder. SA -ām 71, 9.
gāthā F. (V gai) Lied, Ballade. PI -ābhis 87, 5.
Gāndharva (von Gandharva M.) gandharvisch. SI -ena 230, 5. 37, 4.
Gāndharva-vidhi M. gandharvischer Ritus. SI -inā 250, 3.
Gāndharvodvāha-karman (a-u) N. gandharvische Hochzeitsfeier (ohne Zeremonien).
gandhika N. (von gandha M.) Parfüm. SN -am 100, 1.
                                                              [SL -ani 203, 19.
gāndhika-vyavahāra M. Handel mit Parfüms. SN -as 99, 17.
gāyana M. (V gai) Sänger, Lobsänger. PN -ās 301, 13.
gāyamāna Pprm (ep.) von Vgai singen. PN -ās 87, 5.
gir F. (Vgr IX singen, preisen) Stimme, Sprache, Rede, Wort. SA -iram 3, 16.
    36, 6. 187, 20. SI -irā 22, 10. 38, 6. 42, 7. 197, 9. 243, 8. 328, 9. PA -iras
    30, 12. PG -irām 302, 5.
giri M. Berg. SG -es 40, 2. 121, 8. 297, 24. SL -au 35, 20. 255, 5. PN -ayas
    282, 8. PA -īn 40, 22. PAb -ibhyas 309, 9.
giri-kandara N. Bergschlucht, -höhle. SN -am 173, 7. PL -eşu 316, 3.
giri-kūţa N. Bergspitze. PA -āni 34, 6.
giri-guhā F. Berghöhle. SN -ā 314, 8. SA -ām 14, 1.
giri-jā F. (von -a, V jan) Bergtochter. SN -ā 186, 15. 89, 7.
girijā-pati M. Gemahl der Bergtochter. SN -is 252, 17.
giri-durga-varşin (V vrs) auf unzugängliche Stellen im Gebirge regnend. SN -ī
giri-nadī F. Bergfluss. SA -īm 46, 6.
                                                                      [145, 10.
giri-rāja M. (-an M.) König der Berge. SA -am 37, 4.
girirāja-śabda M. das Wort: König der Berge. SA -am 324, 15.
giri-vidāraņa N. (V dr) das Spalten eines Berges. SL -e 169, 13.
```

416

```
Giriśa M. (giri-śa, Reduktion von V śī) Beiname des Gottes Śiva. SN -as 335, 9.
    SA -am 335, 14. SI -ena 330, 11.
Giriśa-sūnu-vara-prabhāva M. die Kraft des Wunschgeschenkes des Sohnes des
    G. SA -am 197, 22.
giri-śreştha der grösste, erhabenste der Berge. SA -am 38, 14.
giri-sutagratas (ā-a) vor, in Gegenwart der Tochter des Berges. 189, 5.
giri-sutā-simha M. der Löwe der Tochter des Berges. SN -as 124, 18.
girīndra (i-I) M. Indra unter den Bergen, Bergfürst. PG -āṇām 185, 20.
gīta N. (Ppp von V gai) Gesang. SN -am 308, 4.
guñjā-phala N. die (scharlachrote) Frucht von Abrus precatorius, Paternostererbse.
    PN -āni 173, 5. PA -āni 173, 2.
guna M. Faden, Schnur, Sehne, Saite; Qualität, Vorzug, Tugend. SN -as 138, 20.
    72, 12. 260, 13. 68, 1. SD -āya 174, 4. SL -e 319, 6. DN -au 154, 13. PN
    -ās 147, 4. 265, 7. 15. 67, 1. 71, 21. 99, 2. 313, 18. 16, 9. PA -ān 2, 22. 76, 18.
    107, 6. 63, 15. 230, 23. 70, 17. 71, 10. 72, 9. PI -ais 1, 4. 2, 7. 132, 1. 268, 4.
    93, 2. 322, 19. PG -ānām 111, 9. PL -esu 276, 4.
guna-gana M. die Schar der Vorzüge. SN -as 265, 4.
guņa-jña (Vjñā) Tugendkenner, Vorzüge (zu würdigen) verstehend. SN -as 265, 13.
guņa-jñā F. von -a. SN -ā 205, 19.
                                                              [PI -ais 313, 18.
guna-traya N. eine Dreiheit von Vorzügen. SL -e 168, 12.
Gunadeva-Nandideva M. G. und N. DA -au 256, 5.
Gunadevākhya (a-ā, -ā F.) Gunadeva mit Namen. SN -as 253, 20.
guna-doşa M. Vorzug und Fehler. DA -au 257, 11.
guna-dviş M. (V dviş) Tugendhasser. SG -şas 269, 2.
                                                                      [194, 23.
guņa-rāgāgatā (a-ā) F. von -a gekommen aus Liebe zu seinen Tugenden. SA -ām
gunavat (von guna M.) tugendhaft, Vorzüge besitzend, vorzüglich, erspriesslich. SN
    -ān 4, 4. 138, 9. 83, 1. SA -at 276, 5. SI -atā 147, 2. SL -ati 115, 9. 62, 2.
gunavattara-pātra N. eine tugendhaftere Person. SI -ena 147, 4.
guņa-višeşa M. besondere Art von Tugend. SI -eņa 138, 4.
guņa-śālin (von śālā F.) reich an Tugenden. DA -inau 254, 2.
guna-samnipāta M. (V pat) Zusammentreffen, Fülle von Vorzügen. SL -e 322, 11.17.
Gunādhya M. (guna-ādhya tugendreich) Verfasser der Märchensammlung Brhatkathā,
    lebte im ersten oder zweiten Jahrhundert n. Chr. SN -as 229, 2. 14. 30, 16.
    34, 20. 36, 8. 37, 22. 46, 11. 16. 53, 19. 54, 2. 13. 55, 19. 56, 2. SI -ena 236, 6.
    45, 17, 53, 6, 12. SD -āya 254, 12. SG -asya 255, 10.
Gunādhya-krti F. (V kr) das Werk des G. SN -is 254, 6.
Gunādhya-dattā F. von -a von G. gegeben. SA -ām 256, 3.
Guṇādhya-nāman den Namen G. führend. SN -ā 190, 8.
Gunādhya-vacas N. das Wort des G. SI -asā 253, 4.
Gunādhyākhya (a-ā) G. mit Namen. SN -as 227, 18.
guņāntara-jña (a-a, Vjñā) die Unterschiede der Tugenden kennend. SL -e 115, 9.
guņālaya (a-ā) M. ein Sitz der Tugenden. SN -as 172, 7.
guņin (von guņa M.) Tugenden, Vorzüge besitzend. SN -ī 297, 2. PN -inas 114, 1.
    PG -inām 147, 4.
guni-samgama M. Verkehr mit vortrefflichen (Menschen). SN -as 276, 21.
gunodaya (a-u) M. Aufgang, Zunahme der guten Eigenschaften.
                                                              SN -as 284, 10.
gunodāra (a-u) edel, erhaben durch Tugenden. PA -ān 304, 3.
gunaugha-jananī (a-o) F. (von -a) die Erzeugerin einer Flut, Fülle von Tugenden.
    SA -im 278, 3.
```

```
∨gup X schützen, verbergen. Mit pra dass.
    Pot. 3.S pra-gopavet 155, 5.
                                                                [SL -e 249, 23.
gupta (Ppp v. \/gup) gesichert, geschützt; verborgen, heimlich. SA -am 209, 8. 20, 4.
gupta-gāmin (V gam) im Verborgenen gehend. PN -inas 223, 2.
gupta-pradeśa-stha (V sthā) an einer geheimen Stelle befindlich. SA -am 219, 17.
guptam (Adv. von gupta) heimlich. 227, 1.50, 3.
gupta-stha (V sthā) im Versteck befindlich. SA -am 221, 14.
guptā F. von -a. SA -ām 62, 20.
guru schwer, ehrwürdig, mächtig, bedeutend, bedeutungsvoll. SN -u 300, 14. SI
    -unā 292, 21 (im Nebensinn I von guru M. der Planet Jupiter). PA -ūn 160,
    11. PG -ūņām 123, 7.
guru M. (s. o.) Respektsperson, Vater, Mutter, Lehrer. SN -us 104, 14. 212, 21.
    42, 22, 61, 17, 333, 12. SI -unā 197, 13. SD -ave 215, 24. SG -os 134, 14.
    54, 1. 97, 6. 212, 22. SL -au 269, 10. PI -ubhis 206, 5. 7. 16, 12. PG -uṇām
    210, 23, 12, 14, 61, 17. PL -usu 262, 19.
gurugirīndrajā-praņaya-Mandarāndolana (a-a) N. das Schaukeln, Schwingen
    des Mandara: Liebe zur Tochter des ehrwürdigen Bergkönigs.
                                                               SAb -ād 184, 5.
guru-jana M. Respektspersonen. SL -e 262, 5.
gurujanānujfiāta (a-a) von den Respektspersonen beurlaubt, verabschiedet. SN -as
                                                                        [175, 6.
gurujanābhyanujñāta (a-a) dass. SN -as 100, 16.
guru-jalāśaya M. grosses Gewässer. PL -eşu 128, 5.
guru-dakşinā F. Geschenk, Honorar für den Lehrer. SA -ām 212, 23. 13, 16. 14, 22.
guru-pāda-pranamana N. (Vnam) Verneigung vor den Füssen der Respektspersonen.
    SN -am 270, 3.
gurulaghutā F. (von guru-laghu) das bald schwer bald leicht Sein. SI -ayā 266, 8.
guru-vacana-rata sich beruhigend bei dem Worte des Lehrers. SN -as 314,6.
gurvī F. von -u. SN -ī 283, 2.
gulma M. Busch, Gebüsch. PI -ais 30, 19.
Gulmaka M. (von gulma M.) Brahmanenname. SN -as 229, 17.
∨guh I verbergen, geheim halten.
    Ind. 3.S gühati 271, 10.
guhā F. (Vguh) Höhle. SN -ā 173, 6. PN -ās 305, 7. PL -āsu 324, 9.
guhya (Vguh) das zu verbergende. SA -am 271, 10.
Guhyaka M. (von guhya) Synonym von Yaksa. SL -e 237, 15.
guhya-rūpa die Form des Geschlechtsgliedes habend. SA -am 195, 9.
gūdha Ppp von ∨guh verbergen, verhüllen. SN -as 80, 12.
gūdham (Adv. von gūdha) heimlich.
                                    204, 2.
gūdha-vijñāna N. geheime Weisheit. SL -e 217, 20.
gūdhā F. von -a. SA -ām 248, 16.
gühamāna Pprm von Vguh verbergen, verstellen. SN -as 119, 12.
gūhitum Inf. von ∨guh geheim halten. 189, 4.
grdhra-samāsanna (V sad) zu Geiern gesellt. SN -as 153, 3.
grdhrākāra (a-ā) geierartig. SN -as 153, 5. PI -ais 153, 6.
grha M. N. Haus. SN -am 169, 19. 70, 2. 279, 5. 96, 23. 314, 8. SA -am 50, 8.
     52, 16, 75, 4, 140, 14, 48, 1, 2, 49, 5, 75, 14, 16, 81, 5, 93, 22, 94, 17, 96, 6,
    97, 6. 202, 19. 07, 22. 08, 9. 10, 10. 19. 11, 12. 12, 5. 12. 26, 9. 10. 33, 11. 34,
```

80, 8. 9. 98, 18. 223, 8. 26, 7. 303, 19. PA -ān 67, 18. 246, 22.

10. 35, 13. 36, 17. 37, 16. 41, 11. 69, 18. SD -āya 236, 5. SAb -ād 246, 24. SL -e 18, 19. 27, 4. 62, 6. 89, 8. 91, 4. 101, 21. 24, 19. 26, 9. 42, 20. 59, 16.

```
grha-karma-dāsa M. Haussklave. PN -ās 278, 17.
grha-karman N. Hausarbeit. SL -ani 278, 22.
grha-jātā F. von -a im Hause geboren. SN -ā 114, 2.
grha-devatā F. Hausgottheit. PA -ās 211, 6.
grha-pati M. Herr des Hauses. SN -is 168, 5.
grha-poşana N. Pflege des Hauses. SL -e 195, 7.
                                                               [124, 10, 40, 15.
grhamedhin M. (von grha-medha M. Hausopfer) Hausvater, Hausherr. PG -inām
grhāgata (a-ā) zum Hause kommend, gekommen. SA -am 164, 11. SI -ena 141, 9.
grhādika (grha + ādi) Haus und anderes. SN -am 278, 31.
                                                             [SG -asya 140, 10.
grhābhyantara (a-a) N. das Innere des Hauses. SL -e 287, 2.
grhāyāta (a-ā) zum Haus gekommen, Gast. SD -āya 142, 17.
grhinī F. (von -in M., von grha M. N.) Hausfrau. SI -vā 206, 15.
grhīta Ppp von V grah ergreifen, nehmen, lernen. SN -as 129, 9, 232, 6. -am
    332, 13, 14. SL -e 157, 14.
grhīta-nāman den Namen führend.
                                  SN -ā 37, 18.
grhīta-mauna Stillschweigen auf sich nehmend. SN -as 243, 6.
grhīta-laguda (einen) Knüttel ergreifend. PN -ās 130, 7.
grhītā F. von -a. SN -ā 249, 7.
grhītvā Ger. von V grah ergreifen, nehmen. 53, 15. 86, 3. 91, 9. 130, 1. 42, 5. 49, 5.
    60, 21. 73, 17. 95, 14. 201, 18. 02, 14. 09, 9. 32, 7. 11. 36, 17.
grhocita-sukha (a-u) N. das Glück, Behagen, an das man im Hause gewöhnt ist.
grhotpanna (a-u) im Hause geboren. DN -au 100, 17.
                                                               [SN -am 299, 11.
geyādika (geya + ādi) Gesang und so weiter. SN -am 309, 5.
geha N. (mind. aus grha N.) Haus. SN -am 62, 7. 303, 2. SL -e 202, 18. 10, 8.
gehinī F. (von -in M., von geha N.) Hausfrau. SA -īm 298, 12.
∨gai I singen, besingen.
    Ind. 3.S gāyati 56, 20. 233, 20.
                                    3. P gāyanti 231, 2.
    Perf. 3.S jagau 189, 6. 203, 12.
Pass. Ind. 3.S giyate 98, 14.
go M. F. Rind, Kuh; bildlich = Würfel. SN -aus 132, 2, 321, 25, 34. SG -os 263, 13.
    PN -āvas 145, 20. PI -obhis 145, 20. PG -avām 20, 5, 57, 18, 21.
gokarna-sadráa einem Rindsohr ähnlich. DA -au 233, 19.
go-gardabha M. Rind und Esel. DN -au 260, 5.
go-cara M. (V car, eig. Weidegang der Rinder) Aufenthaltsort, Bereich, Gesichts-
    kreis. SN -as 267, 7. SA -am 260, 22.
gocara (von go-cara M.) im Bereich stehend von, erreichbar für. PN -āṇi 278, 24.
gocara-gata in den Bereich geraten. PI -ais 269, 3.
gotra-ja (Vjan, eig. im (selben) Stalle geboren) blutsverwandt. PI -ais 231, 11.
Godavarī-tata M. Ufer der G. Die G., heut Godawery (go-davarī F. von go-davan
    (∨dā) Kühe spendend) ist der grösste Fluss des Dekhan. SL -e 235, 1.
Godāvāk-taţa-varti-Nāsika-mahā-kṣetra (ā-a) N. der grosse Ort Nasik, befind-
    lich am südlichen (?) Ufer der Godā (Synonym von Godāvarī). SL -e 257, 6.
∨gopāy (Den. von go-pa M. (∨pā II) Kuhhirt) behüten, hüten.
    Ind. 3. P gopāyanti 66, 11. 81, 10.
go-pāla M. (V pāl) Kuhhirt; Hüter der Erde, König. SI -ena 131, 13.
gopittatas (von go-pitta N.) von der Kuhgalle. 113, 19.
goptr M. (Vgup) Hüter, Schützer. SN -ā 37, 15. 40, 10.
gopya (Vgup) zu hüten, zu verbergen. SN -am 115, 4. 92, 23.
go-pradana N. Kuhschenkung. SN -am 149, 14.
```

```
go-maya M.N. Kuhmist. SAb -ād 113, 18.
go-rūpa-dharā F. von -a (Vdhr) die Gestalt einer Kuh tragend. SA -ām 321,24.
goromatas (von go-roman N.) aus Kuhhaaren. 113, 17.
Govindadatta M. (Govinda-datta von G. (Beiname des Gottes Krsna) gegeben) Brab-
    manenname. SN -as 247, 8. SI -ena 247, 4. SG -asya 246, 22. 47, 13. SL -e
Govindadattākhya (a-ā) G. mit Namen. SN -as 246, 18. 52, 8.
gosthika-karman N. Tätigkeit für eine Gesellschaft, Genossenschaft. SN -a 99,18.
gosthika-karma-niyukta (Vyuj) mit der Führung der Geschäfte einer Genossen-
    schaft betraut. SN -as 100, 5.
go-sthī F. (V sthā) Gesellschaft, Unterhaltung. SN -ī 284, 17.
go-sahasra N. ein Tausend Rinder. SI -ena 63, 8.
go-harana N. (Vhr) Rinderraub. SL -e 139, 20.
gaura-payodhara-kampita-hārā F. (v. -a) auf deren gelblichen (? nach dem Komm.
    von Safranpulver gelben) Brüsten die Perlenschnur zittert. SN -ā 290, 12.
Gaurī F. (von gaura gelb) Name der Gemahlin Siva's. SN -ī 190, 3.
grantha M. (V grath knüpfen, flechten) Gefüge von Worten, Vers, Text, Buch. SA
    -am 257, 13. SG -asya 257, 14.
                                                         [192, 18. 253, 7. 55, 20.
grantha-lakşa N. ein Lakh (= hunderttausend) Verse. SA -am 254, 20. PN -āņi
grantha-vistara-samkşepa-mātra N. 'nur Zusammenziehung der Weitschweifig-
    keiten des (ursprünglichen) Textes'. SN -am 185, 14 (erg. asti 'findet statt').
Vgras I verschlingen, verzehren.
    Ind. 3.S grasate 11, 1. 220, 14. 64, 10.
grasta Ppp von V gras. SN -am 316, 10. PN -ās 297, 2.
grastā F. von -a. SA -ām 32, 10.
grasyamānā F. von -a Pprp von V gras. SN -ā 31, 22. SA -ām 32, 2.
∨grah IX ergreifen, nehmen, fassen, in seine Gewalt bekommen. Mit anu gnädig
    annehmen, aufnehmen, mit upa sich zuziehen, mit ni anhalten, hemmen, mit
    prati empfangen.
Akt. Ind. 3.S grhņāti 267, 6. upa-grhņāti 168, 18. 1.S anu-grhņāmi 199, 15.
    Imp. 2.S grhāna 74, 4. 7. 237, 13.
    Aor. 3.S agrahīt 207, 17, 47, 11.
    Perf. 3.S jagrāha 3, 2. 15, 19. 31, 21. 236, 13. prati-jagrāha 77, 7. 90, 2. 91, 8.
    1. Fut. 1. S grahīsvāmi 72, 1.
Med. Imp. 2.S ni-grhnīsva 72, 2. 2.P grhnīdhvam 47, 5.
Pass. Ind. 3.S grhyate 106, 11. 3.P grhyante 110, 3.
    Imp. 3.S grhyatām 255, 21.
    Impf. 3.S agrhyata 191, 17. 97, 13. 235, 18.
graha M. (V grah) Planet. PN -ās 47, 20.
grahana-sambhava (V bhū) entstehend aus dem Nehmen. SN -as 151, 11.
graha-pīdana N. das Quälen durch den Ergreifer (Rāhu). SA -am 274, 14.
graha-mayī F. von -a aus Planeten bestehend. SN -ī 292, 22.
grahītum Inf. von V grah greifen. 3, 12.
grāma M. Dorf, Dorfflur (?). SA -am 57, 19. 148, 8. 65, 17. 321, 32. SI -epa 63, 9.
    SG -asya 165, 16. SL -e 307, 1. PA -ān 65, 13. 77, 18.
grāma-nī M. (Vnī) Dorfschulze. SN -īs 321, 32.
grāmi-putra M. Söhne der Dorfbewohner. PN -ās 50, 3.
grāmīna (von grāma M.) bäurisch. SI) -āya 289, 6.
grāmya (von grāma M.) im Dorf geboren, lebend. SN -as 147, 17. -am 147, 17.
grāmya-gaja M. ein zahmer Elefant. PA -ān 46, 8.
```

# grāmya-dharma M. — ca

grāha M. (V grah) ein grosses Raubtier, Würger, Krokodil. SN -as 31, 21. SI -ena

grāmya-dharma M. die Sitte der Dorfbewohner. SL -e 123, 15.

```
grāhaka M. (V grah) Abnehmer, Käufer, Kunde. SA -am 100, 7. PG -ānām 124, 9.
grāhavitum Inf. vom Kaus. von V grah nehmen, zur Frau nehmen. 333, 17.
grāhākīrna (a-ā, V kr) von Krokodilen bedeckt. SN -am 169, 20.
grāhva (\/ grah) zu nehmen. SN -am 97, 1, 131, 14.
grāhyā F. von -a. SN -ā 107, 4.
grīvā F. Hals. SN -ā 129, 16.
grīşma M. Sommer (Mai und Juni). SL -e 285, 7.
glāni F. (V glai) Niedergeschlagenheit. SA -im 286, 10.
Vghat I (mind. aus ∨grath) sich anstrengen. Mit ud Kaus. öffnen.
Kaus. Ind. 1.S ud-ghāţayāmi 211, 13.
ghata M. (V ghat) Krug, Topf. SN -as 267, 6. SL -e 174, 6.
ghatanā F. (V ghat) das Treiben. SN -ā 124, 19.
ghana (V han) fest, dicht. SN -am 282, 8. DN -au 294, 2.
ghana M. (s. o.) Wolke. PN -ās 271, 2. PG -ānām 322, 28.
ghana-timira-ruddha in dichte Finsternis gehüllt. DN -e 298, 17.
ghana-patala N. (verwandt mit pata M.) Wolkendecke. SN -am 282, 8.
ghanam (Adv. von ghana) dicht, dick. 209, 12.
ghana-samaya-tadid-vibhrama dessen Reiz dem Zucken der Blitze in der Zeit
    der Wolken (der Regenzeit) gleicht. PN -as 311, 18.
ghana-stana-mandala N. das Rund der festen Brüste. SN -am 308, 10.
ghātayitum Inf. von V han Kaus. zugrunde richten. 167, 10.
ghātita Ppp vom Kaus. von V han töten. SN -as 174, 13. 222, 13.
∨ghuş I ausrufen.
Kans. Perf. 3.S ghoşayāmāsa 24, 11.
Vghurn I schwanken, rollen.
Kaus. Ind. 3.S ghūrnavati 292, 14.
ghrnijvāle sikhe api 'sikhā bedeutet auch 'Strahl' und 'Flamme' (Amarakosa III,
ghrnin (von ghrnā F.) weichherzig. SN -ī 183, 9.
                                                               [3, 19). 296, 15.
ghora schrecklich. SA -am 41, 6. SL -e 26, 9. 29, 9. PA -an 46, 20.
ghorā F. von -a. SA -ām 218, 12. SL -āyām 35, 6.
ghoşa M. (Vghuş) Hirtenstation. PA -ān 65, 13.
ghnat Ppra von Vhan töten. SG -tas 183, 7.
ghrātavya (V ghrā) zu riechen, das zu Riechende. PL -eşu 288, 16.
ca und. 1, 12. 2, 5. 6. 9. 11. 16. 18. 3, 10. 20. 4, 2. 3. 3. 5, 16. 19. 6, 2. 15. 18. 21.
```

24 und. 1, 12. 2, 5. 6, 9. 11. 16. 18. 3, 10. 20. 4, 2. 3. 3. 5, 16. 19. 6, 2. 15. 18. 21. 7, 17. 18. 21. 8, 18. 9, 3. 4. 13. 13. 14. 10, 7. 7. 19. 20. 12, 4. 4. 11. 13. 17. 19. 19. 20. 21. 13, 1. 19. 14, 3. 3. 5. 17. 19. 19. 15, 1. 7. 10. 11. 11. 16. 16. 17. 21. 16, 7. 14. 17. 18. 17, 2. 2. 4. 5. 7. 14. 15. 15. 16. 16. 18. 19. 19. 20. 20. 18, 16. 20. 19, 5. 18. 18. 20, 5. 21, 4. 6. 14. 15. 19. 22, 4. 5. 16. 17. 18. 19. 23, 5. 10. 11. 11. 15. 19. 24, 4. 13. 22. 25, 6. 15. 16. 17. 19. 26, 10. 15. 16. 20. 22. 27, 1. 28, 4. 5. 12. 14. 18. 18. 20. 22. 22. 24. 29, 4. 17. 30, 22. 31, 4. 5. 5. 17. 17. 22. 32, 5. 12. 14. 16. 17. 33, 19. 22. 34, 2. 3. 4. 4. 5. 7. 8. 9. 9. 9. 10. 22. 23. 35, 13. 21. 37, 3. 13. 23. 23. 23. 38, 20. 20. 39, 3. 9. 10. 13. 14. 16. 17. 20. 40, 2. 2. 19. 22. 23. 41, 2. 43, 2. 3. 3. 4. 4. 4. 44, 2. 2. 3. 9. 14. 14. 14. 15. 15. 18. 45, 7. 46, 16. 19. 21. 47, 3. 10. 48, 8. 8. 11. 19. 20. 20. 24. 49, 8. 50, 8. 15. 20. 51, 2. 52, 3. 5. 53, 1. 2. 12. 13. 54, 3. 6. 13. 14. 15. 20. 22. 23. 55, 1. 2. 5. 5. 13. 13. 14. 15.

[31, 22, 32, 3,

56, 4. 9. 57, 5. 15. 15. 16. 19. 58, 19. 59, 2. 5. 16. 18. 24. 28. 29. 30. 31. 60, 2. 5. 8. 12. 13. 61, 12. 21. 21. 62, 3. 3. 8. 15. 16. 17. 63, 4. 5. 5. 6. 8. 9. 13. 17. 64, 1. 14. 15. 17. 19. 65, 4. 4. 5. 7. 8. 15. 66, 1. 4. 8. 9. 10. 13. 15. 67, 2. 9. 14. 18. 24. 68, 1. 14. 19. 69, 3. 5. 13. 21. 24. 70, 13. 19. 71, 4. 5. 5. 6. 8. 17. 17. 18. 21. 21. 21. 72, 12. 14. 15. 16. 17. 73, 10. 12. 15. 74, 2. 4. 6. 22. 23. 33. 75, 20. 20. 21. 76, 15. 16. 16. 17. 77, 3. 13. 16. 78, 8. 9. 11. 11. 13. 79, 3. 3. 4. 5. 12. 18. 21. 21. 80, 3. 4. 7. 7. 11. 13. 23. 81, 7. 7. 12. 14. 21. 23. 23. 82, 6. 8. 12. 83, 2. 3. 10. 12. 13. 84, 3. 8. 19. 85, 12. 86, 3. 4. 10. 15. 15. 16. 17. 24. 87, 1. 88, 3. 4. 6. 9. 17. 89, 1. 9. 9. 90, 1. 3. 11. 12. 12. 14. 16. 25. 91, 1. 5. 8. 9. 18. 18. 92, 3. 3. 6. 18. 19. 22. 93, 1. 8. 10. 11. 20. 21. 94, 7. 13. 15. 25. 25. 95, 10. 12. 96, 4. 5. 6. 10. 14. 17. 19. 97, 14. 18. 98, 8. 8. 12. 99, 1. 8. 9. 10. 15. 17. 19. 19. 100, 2. 9. 12. 16. 20. 01, 4. 16. 17. 17. 02, 3. 7. 16. 18. 18. 03, 1. 7. 8. 16. 16. 04, 4. 10. 18. 20. 21. 05, 2. 6. 9. 11. 15. 16. 18. 06, 4. 5. 7. 10. 12. 12. 15. 16. 17. 19. 07, 3. 3. 3. 16. 08, 19. 09, 2. 5. 9. 11. 10, 2. 3. 5. 11. 16. 11, 5. 6. 6. 11. 12. 14. 15. 18. 20. 12, 7. 10. 19. 13, 3. 8. 8. 16. 14, 7. 18. 15, 2. 8. 10. 14. 16. 21. 16, 1. 1. 5. 8. 10. 11, 15, 17, 17, 20, 17, 2, 6, 7, 16, 17, 17, 18, 18, 18, 2, 5, 6, 13, 17, 19, 4, 6, 16, 18. 19. 20, 8. 16. 21, 4. 5. 22, 1. 6. 9. 13. 14. 20. 23, 5. 9. 16. 18. 19. 21. 24, 3. 9. 11. 13. 15. 15. 18. 25, 5. 8. 9. 14. 19. 26, 8. 9. 10. 15. 19. 27, 1. 9. 11. 11. 12. 15. 18. 28, 2. 5. 29, 9. 30, 3. 3. 7. 7. 14. 31, 5. 6. 7. 9. 32, 2. 3. 6. 9. 14. 33, 9. 13. 34, 2. 3. 5. 7. 9. 10. 16. 35, 1. 2. 4. 6. 7. 12. 13. 16. 17. 23. 36, 17. 37, 7. 9. 15. 38, 1. 11. 13. 39, 2. 7. 10. 11. 13. 18. 21. 40, 2. 5. 7. 11. 17. 41, 2. 4. 7. 8. 12. 42, 7, 18, 43, 4, 15, 18, 44, 2, 4, 8, 8, 11, 14, 19, 20, 45, 10, 10, 15, 17, 18, 20, 46, 1. 3. 8. 13. 15. 19. 47, 2. 3. 9. 14. 48, 1. 6. 49, 5. 13. 15. 50, 3. 12. 20. 51, 1. 2. 5. 6. 9. 13. 13. 16. 52, 2. 4. 6. 9. 11. 15. 19. 53, 1. 4. 8. 9. 16. 18. 21. 54, 4. 4. 7. 8. 14. 55, 2. 4. 6. 7. 20. 56, 17. 57, 5. 8. 10. 11. 13. 58, 1. 3. 4. 8. 10. 14. 19. 59, 2. 12. 17. 18. 21. 60, 4. 7. 8. 11. 14. 17. 61, 1. 9. 16. 62, 1. 9. 12. 20. 20. 63, 5. 7. 14. 64, 4. 5. 7. 14. 18. 65, 1. 8. 10. 12. 13. 66, 2. 5. 13. 15. 16. 67, 5. 9. 13. 14. 16. 68, 7. 8. 9. 12. 12. 17. 21. 69, 5. 10. 11. 14. 70, 10. 11. 18. 71, 1. 4. 7. 10. 13. 15. 16. 20. 72, 6. 9. 12. 16. 73, 9. 12. 18. 20. 74, 4. 8. 12. 15. 17. 21. 75, 3. 7. 8. 10. 15. 17. 20. 22. 76, 2. 12. 18. 77, 2. 8. 16. 17. 18. 18. 18. 78, 9. 13. 15. 21. 79, 3. 6. 10. 13. 17. 80, 1. 5. 8. 8. 21. 81, 6. 82, 8. 9. 10. 17. 18. 18. 21. 83, 5. 8. 10. 12. 13. 14. 14. 15. 16. 20. 85, 3. 4. 6. 7. 8. 14. 15. 16. 87, 3. 4. 14. 14. 15. 23. 88, 3. 7. 21. 89, 8. 14. 90, 1. 5. 7. 18. 21. 22. 91, 13. 13. 18. 92, 3. 9. 12. 15. 17. 93, 4. 5. 11. 17. 94, 4. 7. 10. 12. 14. 95, 1. 1. 5. 5. 6. 6. 7. 8. 11. 20. 21. 96, 4. 5. 15. 19. 97, 4. 11. 13. 98, 6. 6. 12. 13. 15. 19. 19. 99, 3. 7. 8. 17. 21. 22. **200**, 7. 14. 15. 17. 18. 20. 01, 5. 10. 14. 02, 3. 4. 4. 16. 18. 20. 03, 2. 16. 04, 3. 5. 6. 13. 15. 05, 5. 9. 06, 8. 11. 11. 15. 22. 23. 07, 6. 13. 13. 16. 21. 08, 13. 09, 1. 2. 9. 10. 18. 23. 10, 5. 6. 14. 11, 3. 20. 12, 1. 7. 11. 14. 17. 22. 13, 2. 6. 10. 13. 16. 20. 22. 23. 14, 4. 15, 9. 19. 22. 23. 24. 25. 16, 11. 12. 16. 21. 23. 17, 3. 13. 15. 21. 22. 18, 6. 7. 17. 22. 24. 19, 1. 2. 4. 5. 7. 8. 9. 15. 16. 20, 2. 3. 4. 7. 10. 18. 18. 21, 1. 2. 6. 7. 10. 12. 13. 14. 17. 17. 19. 20. 22, 5. 14. 15. 16. 23, 4. 7. 16. 17. 24. 24. 24, 4. 7. 8. 12. 12. 23. 25, 4. 10. 26, 6. 9. 11. 11. 13. 16. 21. 27, 5. 7. 13. 15. 17. 22. 28, 3. 11. 22. 29, 3. 5. 8. 10. 10. 17. 17. 18. 21. 30, 11. 12. 13. 14. 18. 19. 24. 31, 2 (hier hätte ich der Lesung von Brockhaus: gäyanti sma den Vorzug geben sollen). 7. 10. 11. 14. 15. 17. 17. 19. 21. 32, 7. 9. 13. 16. 33, 2. 22. 34. 4. 4. 7. 9. 13. 18. 35, 3. 5. 11. 12. 15. 22. 36, 2. 19. 25. 37, 5. 5. 5. 11. 12. 18. **38**, **4**, **6**, **18**, **21**, **39**, **6**, **7**, **8**, **10**, **12**, **19**, **24**, **40**, **1**, **2**, **5**, **9**, **13**, **14**, **15**, **16**, **41**, **7**, 13. 19. 42, 11. 15. 23. 43, 7. 8. 9. 44, 14. 17. 23. 24. 45, 7. 13. 20. 23. 46, 6. 7. 9. 12. 12. 15. 19. 21. 21. 47, 2. 16. 18. 19. 20. 48, 6. 14. 14. 15. 21. 49, 5. 7. 16. 17.

```
50, 2. 4. 8. 14. 18. 51, 3. 9. 21. 52, 6. 10. 17. 53, 6. 9. 10. 12. 19. 54, 3. 5. 7. 15.
     21. 55, 1. 2. 3. 5. 9. 14. 22. 56, 5. 7. 9. 14. 57, 18. 18. 25. 58, 3. 4. 4. 4. 4. 4. 8.
     10. 13. 59, 1. 60, 1. 6. 62, 6. 15. 19. 63, 7. 64, 1. 3. 19. 65, 14. 19. 66, 5. 8. 9. 9.
     12. 14. 14. 15. 16. 19. 67, 14. 68, 3. 13. 13. 69, 5. 16. 19. 70, 5. 8. 15. 71, 10. 11.
     72, 4, 6, 16, 73, 1, 2, 3, 4, 74, 15, 75, 7, 14, 76, 1, 19, 77, 19, 78, 20, 20, 21, 28,
     29. 80, 7. 81, 8. 82, 18. 19. 83, 3. 7. 8. 8. 9. 9. 84, 12. 85, 5. 5. 7. 7. 13. 86, 10.
     10. 13. 89, 2. 5. 5. 5. 6. 6. 6. 16. 16. 91, 6. 92, 11. 12. 14. 93, 7. 9. 94, 3. 96, 1.
     28. 97, 12. 27. 98, 9. 17. 99, 18. 300, 8. 9. 12. 20. 24. 01, 14. 02, 5. 11. 20. 03,
     11. 12. 13. 20. 21. 05, 6. 11. 14. 06, 4. 14. 08, 2. 2. 2. 3. 3. 3. 09, 10. 11, 6. 12, 1.
     13, 2. 13. 17. 18. 14, 10. 13. 18. 15, 18. 19. 16, 16. 17, 2. 7. 10. 18, 1. 11. 12.
     13. 16. 19, 9. 10. 21, 4. 4. 6. 6. 7. 11. 18. 20. 20. 26. 26. 26. 28. 29. 30. 35. 35.
     36. 36. 37. 22, 5. 24. 25, 14. 28, 10. 10. 12. 30, 1. 1. 31, 16. 35, 13.
cakra N. (Vcar) Rad, Kreis, Drehscheibe des Töpfers. SN -am 317, 18. SL -e 315, 4.
cakra-vartin M. (V vrt Kaus.) Weltherrscher, Kaiser. SN -ī 185, 20.
cakravākopakūjitā (a-u) F. von -a (∨kūj) von Cakravāka-Enten (Casarca rutila,
     Brahminy duck) übertönt. SA -ām 43, 10.
cakrākāra (a-ā) die Gestalt eines Rades habend. SN -am 157, 19.
V cakş II (Reduplikation von ∨kāś) sehen, sagen. Mit ā aufzählen, erzählen, anreden.
     Imp. 2.S ā-cakşva 21, 19. 60, 15.
     Impf. 3.S ācasta (ā-a) 60, 17. 243, 8.
     Perf. 3.S ā-cacakse 32, 19.
cakşuḥ-patha M. (vgl. pathin M.) Pfad des Auges. SAb -ād 292, 10.
cakşus N. (Vcakş) Auge. SN -us 162, 19. SA -us 138, 2. 309, 2. PA -ūmşi 14, 3.
cañcantī F. von -at Ppra von ∨ cañc hüpfen, funkeln. PN -yas 296, 14.
cañcala (V cañc) unstät, unbeständig, beweglich. SN -as 296, 16. SA -am 227, 12.
cañcala F. von -a.
                     PN -ās 248, 1.
                                                                  [PN -āni 279, 20.
cañcu F. Schnabel. SN -us 161, 4. SI -vā 103, 12. 60, 20. 61, 2.
V cat I sich einstellen, eindringen.
    Ind. 3.S catati 155, 16.
cațula-vanită-bhogi-grasta gepackt von der beweglichen (im Nebensinn: unbestän-
     digen) Schlange Weib. SA -am 293, 18.
canaka M. (von cana M. dass.) Kichererbse. PA -an 232, 11. 13. 17.
caṇakāñjali-yugma (a-a) N. (Vyuj) ein Paar Handvoll Kichererbsen. SI -ena 232,9.
canda-kopa von ungestümem Zorn. PG -anam 268, 10.
candāla M. Name einer sehr niedrigen Mischkaste. SN -as 307, 5.
Candikāgra (ā-a) N. Gegenwart der Candikā (Beiname der Pārvatī). SL -e 241, 23.
Candikā-vāhana-bhūta der das Reittier der C. ist. SG -asya 121, 18.
catur vier. PN -vāras 35, 1. 148, 17. 209, 1. PA -uras 18, 18. 70, 7. 133, 19.
catura geschickt, gewandt. SN -as 258, 20.
caturanga-bala-yukta versehen mit einer Streitmacht von vier Gliedern (Fussvolk,
     Reiterei, Wagen und Elefanten). SA -am 204, 14.
caturadhikasata-sloka M. der hundertundvierte Vers. SL -e 277, 8.
catura-vān-muktāphalodanvat (a-u, von udan N. Wasser) M. das Meer der zier-
    lichen Wortperlen. SL -ati 288, 8.
caturasra-sobhin (von -ā F.) harmonische, wohlproportionierte Schönheit habend.
     SN -i 329, 9.
Caturikā F. (von -aka, Weiterbildung von catura) Name einer Hetäre. SN -ā 233,11.
```

caturtha (von catur) der vierte. SN -as 13, 7. 216, 18. SL -e 89, 10.

Caturikā-grha N. Haus der C. SA -am 233, 14.

# caturthaka — caya M.

caturthaka (Weiterbildung von caturtha) dass. SL -e 258, 24.

```
caturthi F. von -a. SI -yā 245, 15.
catur-damstra (-ā F.) vier Reisszähne habend. SN -as 36, 7.
eaturdasa (von catur-dasan) der vierzehnte. SN -as 55, 7.
catur-dasan vierzehn. PA -a 300, 25.
caturdārikākhva (a-ā) den Namen 'Vierfrauenbuch' habend. SN -as 185. 4.
catur-mandalāvasthāna (a-a) N. Aufstellung in vier Kreisen. SN -am 102, 4.
    SI -ena 102, 4.
Caturmukha M. (catur-mukha viergesichtig) Beiname des Gottes Brahma. SN -as 258,
catur-vimśati F. vierundzwanzig. SI -yā 128, 12.
                                                                          [21.
caturvimáatitama (vom vorigen) der vierundzwanzigste. SN -as 89, 18.
catus-karna vierohrig, woran vier Ohren beteiligt sind. SN -as 114, 15.
catuşkarnatā F. Abstr. von catuş-karna. SI -ayā 144, 12.
catvara N. (von catur) Kreuzweg. SL -e 232, 12.
candana M.N. (V cand glänzen) Sandelbaum, -holz, -pulver. Name mehrerer Holz-
    gewächse mit wohlriechendem Holz, namentlich der Liane Santalum album. SN
    -am 106, 3. 290, 8. SI -ena 271, 8. PN -ās 272, 18.
candanataru-surabhi vom Sandelbaum duftend. SN -is 294, 17.
candra M. (V cand glänzen) Mond. SN -as 266, 4.71, 14.74, 1.87, 19.311, 7. SA
    -am 331, 19. SI -ena 171, 10. SG -asya 248, 9.
candra-kalā F. der sechzehnte Teil der Mondscheibe, Mondsichel. SN -ā 188, 1. 296,
candra-kalikā F. (Weiterbildung von -kalā F.) dass. SN -ā 296, 14.
candra-kanta lieblich wie der Mond. SI -ena 292, 19 (im Nebensinn SI von candra-
    kānta M. Mondedelstein).
candra-kānti F. Mondenglanz.
                               SI -yā 203, 9.
candra-kiraņa M. Mondstrahl. PN -ās 285, 8.
Candragupta M. (candra-gupta) Gründer der Maurya-Dynastie in Pāţaliputra nach
    Sturz der Nanda's 315 v. Chr. SA -am 214, 19. SL -e 227, 6.
candracūda-caraņa-dhyānāmṛta (a-a) N. der Nektar des Nachsinnens über die
    Füsse des (Gottes), der den Mond auf dem Scheitel trägt. SL -e 315, 14.
candra-divākara M. Mond und Sonne. DN -au 182, 19.
candra-bimbānanā (a-ā) F. von -a (Van) dessen Antlitz der Mondscheibe gleicht.
    PN -ās 303, 12.
candra-mas M. (verwandt mit māsa M.) Mond. SN -ās 61, 9. 87, 18. 299, 17.
candra-marīci F. Mondstrahl. PN -ayas 312, 9.
candra-marīci-gaura gelb wie Mondstrahlen. PI -ais 324, 14.
candra-mauli M. der den Mond als Diadem trägt (Siva). SN -is 190, 5.
candra-lekhā F. Mondsichel. SN -ā 49, 16. SA -ām 59, 4.
candra-vidambin (V damb) des Mondes spottend. SN -i 282, 22.
candrābha-vaktra (a-ā) dessen Gesicht den Glanz des Mondes hat. SA -am 76, 6.
candrārdha-cūdāmani dessen Scheiteljuwel der Halbmond ist (Siva). SL -au 307,21.
candrojjvalā (a-u) F. von -a strahlend wie der Mond. PN -ās 261, 12.
candrodaya (a-u) M. Aufgang des Mondes. SL -e 313, 7.
capala beweglich, unstät, unbesonnen. SN -as 141, 12. PN -āni 279, 20.
capala-locanāficala (a-a) M. beweglicher Seitenblick. PI -ais 279, 19.
camarī F. (von -a M.) das Weibchen des Yak oder tibetischen Bison (Bos grunniens).
    Der buschige Schwanz auf reichverziertem Griff (camara N., Chowry), als Fliegen-
    wedel gebraucht, gehört zu den königlichen Insignien. PN -yas 324, 16. 33, 3.
caya M. (V ci V) Menge, Fülle. SN -as 283, 1.
```

```
V car I wandeln, wandern, durchwandern; üben, treiben. Mit ati überschreiten, -treten,
    mit ā üben, ausführen, begehen, mit sam-ā dass., pflegen, sich benehmen, handeln,
    mit upa aufwarten, dienend verehren, mit pari umwandeln, sich widmen, sich hin-
    geben, mit vi wandeln, mit sam lustwandeln, sich ergehen.
    Ind. 3.S carati 80, 12. 87, 14. 16. 18. 143, 14. 276, 12. a-carati 257, 15. 78,
    15. 317, 12. vi-carati 34, 11. sam-carati 319, 10. 1.S carāmi 87, 13. 15.
    17. 19. ati-carāmi 15, 1. vi-carāmi 41, 2. 3.P caranti 71, 7. 86, 21. 260, 15.
    1. P carāmas 61, 4. pari-carāmas 304, 3.
    Imp. 2.S sam-ā-cara 161, 9. sam-cara 288, 2.
    Pot. 3.S ā-caret 166, 7. sam-ā-caret 108, 4. 31, 14. 34, 6. 53, 3.
    Impf. 3.S pary-acarat 28, 21.
    Perf. 3.S cacāra 335, 3. upa-cacāra 335, 14. vi-cacāra 291, 8.
    1. Fut. 3. S carişyati 29, 9.
carana M.N. (\vee \text{ car}) Fuss. SA -am 320, 10.
caranāvapāta (a-a) M. (\square pat) Fussfall. SA -am 263, 17.
carat Ppra von V car wandeln. SN -n 71, 22.
carācara (a-a, V car) beweglich und unbeweglich.
                                                   SA -am 191, 15.
                                                                          [186, 3.
carācara-guru verehrungswürdig für alles, was wandelt und nicht wandelt.
                                                                           SN -us
carācaropajīvya (a-u, Vjīv) allem was sich regt Unterhalt gewährend (hier ist
    carācara Intensivbildung von V car). SA -am 320, 10.
carita N. (eig. Pp von Vcar) Wandel, Betragen, Benehmen, Lebenswandel, die Taten,
    Abenteuer. SN -am 211, 23. SA -am 82, 10. 188, 18. 254, 19. 97, 10. 14. PA
carita-vrata der sein Gelübde hält. SN -as 18, 17.
                                                                      [-āni 82, 5,
caritādbhuta (a-a) N. das Wunder der Taten, die wunderbaren Taten. SA -am 189,2.
caritum Inf. von V car abweiden.
                                   121, 14.
caritra N. (V car) Tat, Handlung. PN -āņi 278, 25.
caritra-vibhūti F. die Machtfülle der Taten. PN -ayas 264, 15.
carman N. Haut, Fell. SN -a 113, 13, 16, 17.
carma-vidāratas (von vi-dāra M., \sqrt{d\bar{r}}) infolge des Zerreissens des Felles. 117, 11.
∨cal I (Nebenform von ∨car) wanken, sich bewegen. Mit pra-vi dass.
Akt. Ind. 3.P pra-vi-calanti 273, 12.
    Perf. 3.S cacāla 14, 5.
Med. Ind. 3.S calate 175, 19.
cala (V cal) beweglich, unbeständig. SN -as 68, 19. SI -ena 293, 11.
calad - valaya - samhati - mekhalottha - jhankāra - nūpura - parājita - rājaham sī
    (ā-u) F. (-a M.) die Flamingoweibchen besiegend durch Fussspangen, durch das vom
    Gürtel sich erhebende Geklingel und durch das Aneinanderschlagen der schwanken-
     den Armbänder. PN -yas 280, 11.
calā F. von -a. DN -e 290, 23.
calita-kīlaka M. der sich bewegende Keil. SI -ena 103, 4.
calitum Inf. von V cal sich rühren, sich bewegen. 148, 14. 49, 8.
                                                                         [162, 13.
cāţa-taskara-durvrtta M. (Vvrt) Diebe, Räuber und schlechte Menschen. PI -ais
cāţu-śata N. Hunderte von Schmeichelworten. PI -ais 264, 3.
Canakya M. (Nachkomme des Canaka) Name eines Brahmanen, Ministers des Candra-
    gupta und Verfassers eines Lehrbuches der Politik. SN -as 226, 12. 18. 27, 2.
    SA -am 226, 10. 27, 8. SD -āya 226, 17.
Cānakyākhya (a-ā) Cānakya mit Namen. SA -am 226, 1.
                                                                    [SV -a 267, 9.
Cānakyādi (a-ā) Cānakya und andere. PN -īni 96, 13.
cātaka M. Cuculus melanoleucus, ein Vogel, der der Sage nach nur Regentropfen trinkt.
```

```
cātaka-mukha N. Schnabel des Cātaka.
                                        SL -e 275, 3.
cātakādhāra (a-ā) M. (V dhr) Stütze des Cātaka. SN -as 267, 7.
cāturvarnya N. (von catur-varna M.) die vier Kasten. SG -asya 37, 10.
candana (von candana M.N.) vom Sandelbaum stammend, aus Sandel bestehend. PI -ais
cāndramasī F. v. -a (von candra-mas M.) des Mondes. SN -ī 327, 13. SA -īm 331, 20.
cāndrāvanādva (a-ā) das Cāndrāvana und andere (Gelübde). PI -ais 154, 17.
cāpala N. (von capala) Beweglichkeit, Unrast, Unbesonnenheit. SI -ena 310, 19. SAb
cāpalya N. (von capala) dass. SAb -ād 103, 2, 42, 6.
                                                                    [-ād 244, 4.
cāmara-grāhinī F. (von -in, V grah) Chowry-Schwingerin. PG -īnām 308, 5.
cāmīkara-prakhya (-ā F., Vkhyā) goldglänzend. SA -am 76, 11.
cāra M. (V car) Späher, Kundschafter. DI -ābhyām 242, 9. PA -ān 204, 5. PI -ais
cāra-dvaya N. ein Späherpaar. SA -am 242, 4.
                                                                        [214, 2.
cāra-bhata-caura-cetaka-nata-vita-nişthīvana-śarāva M. Spucknapf für Poli-
    zisten, Soldaten, Diebe, Diener, Schauspieler und Zuhälter. SA -am 289, 4.
cāra-mukha N. Mund der Späher. SI -ena 243, 1. SAb -ād 241, 19.
cāritra-kavaca dessen Panzer ein reiner Wandel ist. PA -ān 66, 14. 81, 13.
cāru schön, lieblich, hold. SN -us 296, 13 (F.). -u 294, 3. SA -u 330, 18. PN -ūņi
cāru-darśanā F. von -a von holdem Anblick. SV -e 62, 4.
                                                                        [13, 19]
cāru-nakha mit schönen Nägeln. SN -am 331, 12.
                                                                 [SA -īm 58, 16.
cāru-padma-viśālākṣī (a-a) F. von -a mit Augen gross wie eine schöne Lotusblüte.
cāru-vrtta-payodharā F. (v. -a, Vdhr) mit schönen, runden Brüsten. SA -ām 58,14.
cāru-sarvānga-darśana (a-a) einen schönen Anblick aller Glieder bietend. SV -a 35.
cāru-hāsinī F. von -in (Vhas) hold lachend. SN -ī 29, 6. SA -īm 8, 21.
∨ci V häufen, sammeln, pflücken, bepflücken. Mit upa vermehren, vergrössern, mit
    pra pflücken, bepflücken, mit vi bepflücken, sondern, herausfinden.
    Ind. 3.P vi-cinvanti 105, 12.07, 2.
    Imp. 2.S pra-cinuhi 72, 16. 3.P vi-cinvantu 257, 11.
Pass. Ind. 3.S cīyate 132, 3. upa-cīyate 274, 1 (reflexiv).
cikitsaka M. (V cikits) Arzt. PN -ās 124, 8. 239, 16. 93, 13.
cikitsitum Inf. von V cikits behandeln, heilen. 293, 17.
cikīrşantī F. von -at Ppra des Des. von V kr machen, tun.
                                                          SN -ī 21, 14.
cikīrşamāņa Pprm des Des. von V kr (s. o.). SN -as 8, 22.
cikīrsita N. (von Vkr Des.) Trachten, Absicht. SN -am 65, 10. SA -am 118, 16.
cikīrsu (von Vkr Des.) machen wollend. SN -us 257, 13. 96, 7. 320, 17.
('iñcinī F. (von ciňcā F. Tamarindenbaum) Name einer Stadt. SA -īm 198, 17.
citta N. (V cit wahrnehmen, denken) das Denken, Geist, Herz. SV -a 294, 3.
    -am 143, 2, 270, 7. SA -am 179, 1, 215, 17, 28, 12, 77, 18. SI -ena 194, 16.
    SL -e 164, 15, 312, 12.
citta-jñā F. von -a (V jñā) die Gedanken erkennend. SN -ā 229, 23.
citta-pramāthinī F. von -in (V math) den Sinn verwirrend. SN -ī 2, 17.
citta-vrtti F. Gemütsstimmung. SN -is 137, 18. PN -ayas 248, 1.
citta-stambha M. (V stambh) Festigung des Geistes. SN -as 298, 5.
cittanta (a-a) M. das Ende der Gedanken. SN -as 121, 9.
citra (V cit) hell, bunt, seltsam. SN -am 317, 12. SA -am 197, 18.
citra N. (s. o.) Bild, Gemälde. SN -am 219, 6. 329, 7.
citraka M. (von citra) Leopard. SA -am 152, 7.
citra-kara M. (\bigvee kr) Maler. SA -am 219, 7.
citra-karman N. die Herstellung eines Gemäldes. SI -ana 233, 5.
citra-krt M. (V kr) Maler. SN -t 219, 4.
```

# citra-gā — cira-parigrhīta

```
citra-gā F. von -a (V gam) auf dem Gemälde befindlich. SN -ā 219, 10.
citra-pata M. die Leinwand mit dem Bilde. SA -am 219, 8.
citram (Adv. von citra) seltsam! merkwürdig! 186, 8. 224, 3. 44, 25. 49, 8.
citra-rasa-nirbharā F. von -a (Vbhr) reich an bunten Stimmungen. SN -ā 256, 9.
citra-stha (V sthā) auf einem Gemälde befindlich. SN -as 239, 1.
citrā F. von -a. SA -ām 204, 20. PA -ās 10, 19.
citrās vāda-katha (a-ā, von -ā F.) Geschichten von mannigfachem Geschmack kennend.
    PI -ais 172, 10.
V citrīy (Den. von citra) in Staunen geraten.
    Ind. 3.S citrīvate 233, 5.
cid-rūpā F. von -a aus Intellekt bestehend. SN -ā 257, 20.
V cint X denken, denken an, ausdenken, bedenken, erwägen. Mit pari hin und her
     sinnen, mit pra denken an, mit vi denken, überlegen, ausfindig machen, mit
     sam denken, bedenken.
Akt. Ind. 3.S cintayati 100, 5. 2.S cintayasi 138, 5. 1.S cintayāmi 196, 17. 258,
     1. 5. 3. P cintayanti 291, 4.
     Imp. 2.S cintaya 214, 17. 310, 15.
    Pot. 3.S cintayet 178, 9. 9. 79, 8. pra-cintayet 152, 10.
    Impf. 3.S acintayat 117, 7. 22, 13. 203, 11. 13, 22. 15, 19. 20, 2. 22, 4. 41, 20.
    53, 19. pary-acintayat 71, 13. vy-acintayat 119, 3, 33, 3, 63, 8, 80, 2, 222, 24.
     24, 10. sam-acintayat 71, 2. 77, 16. 1.S acintayam 216, 23. 39, 15.
    Perf. 3.S cintayāmāsa 5, 2. 21, 13. 24, 21. 70, 20. 78, 12. 115, 7. 16, 22. 18, 10.
     52, 5, 54, 19, 56, 2, 64, 3, 68, 14, 78, 20. sain-cintayāmāsa 219, 21.
Med. Ind. 3.S cintayate 113, 6. 1.S cintaye 33, 8.
    Imp. 2.P cintayadhvam 47, 8.
Pass. Ind. 3.S cintyate 202, 10.
    Imp. 3. S cintyatām 96, 17. 157, 4. 61, 14. vi-cintyatām 155, 13.
cintanīya (V cint) auszudenken. PN -ās 98, 8.
cintayat Ppra von V cint. SN -n 71, 16. 132, 18. 225, 24. 34, 23. SG -tas 133, 5.
cintayantī F. von -at. SN -ī 14, 11. SG -yās 26, 5.
                                                                           [63, 9.
cintayāna (ep. für cintayamāna) Pprm von V cint. SG -asya 26, 8.
cintayitvā Ger. von V cint. 28, 19. 156, 7.
                                                                      [-ām 28, 5.
cintā F. (Vcint) Gedanke, das Nachdenken, Sorge. SN -ā 98, 7. 202, 24. 05, 20. SA
cintānuvartitva (ā-a, Vvrt) N. das Sichrichten nach den Gedanken. SN -am 110, 2.
cintantar (ā-a) im Nachsinnen, in Gedanken. 307, 10.
cintā-para in Gedanken versunken. SN -as 238, 23. PN -ās 44, 1.
cintā-parā F. von -a. SN -ā 4, 13.
cintita Ppp von \vee cint. SN -as 68, 16, 179, 9, 10. -am 132, 20, 74, 16.
cintitavat Ppa von V cint. SN -ān 128, 21. 37, 6.
cintitopasthitā (a-u) F. von -a auf das blosse (an sie) Denken sich einstellend. SN
     -ā 218, 8. PA -ās 242, 14.
cin-mātrā F. von -a nur Intellekt, reiner Geist. SN -ā 257, 19.
cinvat Ppra von ∨ ci durchsuchen (nach). PN -ntas 58, 2. PG -tām 305, 2.
cira lang (zeitlich). SD -āya 247, 17.
cira-kāla M. lange Zeit. SA -am 204, 21, 97, 18.
ciratara-gata sehr lange Zeit gegangen (gestorben). PN -as 303, 15.
cirataram (Komp. von ciram) sehr lange. 299, 19.
cirantana (von ciram) alt, altbekannt. SN -as 110, 9. 14, 8.
cira-parigrhīta endlich erworben. PN -ās 297, 12.
```

```
ciram — caitra M.
ciram (SA von cira) lange. 19, 14, 42, 5, 103, 16, 09, 15, 80, 6, 207, 15, 10, 15,
    15, 25, 41, 3, 94, 8, 97, 18, 312, 1,
∨ciray (Den. von cira) lange machen, säumen.
    Ind. 2.S cirayasi 129, 12.
cira-viprositā F. von -a (V vas I) lange verreist gewesen. SA -ām 62, 14.
cirād (SAb von cira) seit langem, endlich, so spät, erst jetzt. 110, 13. 11, 20. 17, 8.
    36, 14, 40, 12, 42, 16, 44, 13, 230, 24,
cirāya (SD von cira) lange. 216, 13.
cirena (SI von cira) endlich. 225, 23.
cihna N. Zeichen, Merkmal. PI -ais 248, 20.
cihna-bhūta ein Zeichen seiend. SN -as 61, 10.
cīraikavasana (a-e) den Lappen als einziges Gewand habend. SN -as 210, 18.
∨cumb I küssen.
    Ind. 3.S cumbati 289, 3.
cumbat Ppra von V cumb. PN -ntas 287, 4.
cūdā F. Scheitel, Schopf. SL -āyām 296, 13.
cūdā-mani M. Scheiteljuwel. SN -is 111, 7. PL -isu 186, 9.
cūdottamsita (ā-n) als Schmuck auf dem Scheitel getragen. Stf. 296, 13.
cūdottamsita-cāru-candra (ā-u) M. der schöne Mond als Schmuck auf dem Scheitel
    getragen. Stf. 278, 27.
cūdottamsita-cāru-candra-kalikā-cañcac-chikhā-bhāsvara (ā-u) glänzend
     durch die funkelnden Strahlen der schönen Mondsichel, die als Schmuck auf seinem
    Scheitel ruht. SN -as 296, 9.
cūta M. der Mangobaum, Mangifera indica (Fam. Anakardiazeen), mit wohlschmecken-
     der Steinfrucht. SL -e 328, 5.
cețikā F. (von -aka M.) Dienerin, Sklavin. PI -ābhis 209, 7. 21.
cețikānugată (ā-a) F. von -a gefolgt von einer Sklavin. SN -ā 210, 22.
cetī F. (von -a M.) Dienerin, Sklavin. SN -ī 208, 16. PN -yas 209, 16. PI -ībhis
     208, 23, 09, 23, 10, 5, 15.
cetah-sadman N der Geist als Wohnsitz. SL -ani 296, 12.
cetanā F. (V cit) Bewusstsein. SA -ām 137, 12. 45, 8.
```

- cetaś-caura M. Herzensdieb. PN -ās 294, 8.
- cetas N. (V cit) Geist, Herz. SN -as 296, 23. 315, 14. 16, 1. SV -as 307, 16.08. 1. 7. 15, 1. SA -as 32, 5. 76, 5. 262, 9. SI -asā 26, 21. 100, 5. 12, 18. 203, 21. SL -asi 332, 19. PN -āmsi 335, 11. PA -āmsi 293, 2. 302, 15.
- ced (a-i) wenn. 57, 20. 63, 12. 67, 8. 92, 9. 127, 20. 56, 1. 57, 17. 65, 2. 211, 13. 17, 3. 22, 19. 21. 41, 6. 9. 61, 20. 20. 21. 62, 2. 68, 2. 3. 74, 19. 82, 12. 98, 12. **3**02, 8. 08, 7. Cedi-pati M. Herr der Cedi. SG -es 60, 8.
- Cedi-puri F. die Stadt der Cedi, eines Volksstammes in Bundelkhand (Zentralindien, südlich der Yamunā). SA -īm 58, 4.
- Cedi-rāja M. (vgl. -an M.) der König der Cedi. SG -asya 45, 10. 49, 18.
- Cedi-rāja-purī F. die Stadt des Königs der C. SA -īm 50, 2.
- cela-khanda M. ein Stück Zeug, Lappen. SA -am 209, 10. PN -as 209, 1.
- celakhanda-dhara (V dhr) den Zeuglappen tragend. SN -as 209, 21.
- celakhandaikakarpata (a-e) den Zeugstreifen als einzigen Lappen habend. SN -as [210, 2]cestā F. (V cest) Bewegung des Körpers. SI -ayā 106, 16.
- cestita N. (Ppp von V cest sich regen) das Gebaren, Gebärde, Tun und Treiben. SA -am 83, 18, 174, 20, 255, 15. PI -ais 315, 20.
- caitra M. (von Citra F., Name eines Sternbildes) der zweite Frühlingsmonat, April.

```
codita Ppp von V cud X antreiben. PN -as 106, 12.
codvamāna Pprp von V cnd X (s. o.). PN -ās 70, 15.
corita Ppp von V cur X stehlen. SN -as 177, 8.
caura M. (Vcur) Dieb, Räuber. SN -as 177, 13. 20. SA -am 177, 1. SI -ena 181, 13.
caura-karman N. Diebeswerk. SA -a 176, 11.
                                                                [PN -ās 124, 10.
caura-rūpin (von rūpa N.) die Gestalt, Art eines Diebes habend. SN -1 133, 18.
caura-simha M. ein diebischer Löwe, Spitzbube von einem Löwen. SN -as 136, 1.
    SA -am 134, 1, 35, 1, 21.
caurya-bhaya N. Furcht wegen seines Diebstahls. SAb -ād 180, 16.
V cyu I fallen.
Kaus. Pot. 3.S cyāvayet 137, 11.
cynta Pp von V cyn fallen. SN -am 240, 12. DN -au 230, 11.
cyutābharana-puspā (a-ā) F. von -a dessen blumenähnlicher Schmuck herabfällt.
    PA -ās 238, 8 (im Nebensinn: (die Lianen) deren schmuckartige Blüten zu Boden
cyuti-bhaya N. Gefahr des Sturzes. SN -am 319, 4.
                                                                        [fallen).
chattra N. (V chad) Schirm. SN -am 279, 7. SI -epa 260, 4.
∨chad X decken, verhüllen. Mit pra verdecken, verbergen.
    Imp. 2.S pra-cchādaya 272, 9.
Pass. Ind. 3.P chādyante 147, 4.
chadis N. (V chad) Dach. SI -işā 194, 19.
chanda M. (V chand) Wille, Verlangen. SI -ena 83, 12.
chandānuvartin (a-a, Vvrt) dem Willen nachgebend. PI -ibhis 110, 3.
                                                                        [231, 2]
chando-ga (Vgai) Veda-Sänger, ein Sāmaveda-Brahmane. SN -as 233, 7. 14. PN -äs
channa Ppp von V chad I bedecken, verbergen. SN -as 55, 3. 61, 9. 219, 19. 20, 9.
chāttra-samsad F. Versammlung der Schüler. SL -di 97, 3.
                                                                        [23, 10.
chādana N. (V chad X) Decke, Hülle. SN -am 259, 9.
                                                                    [-āsu 291, 8.
chāyā F. Schatten. SN -ā 50,21.269,7. SA -ām 322,29. SL -āyām 232,12. PL
chāyā-dvitīya wo der Schatten der zweite ist, einen Schatten werfend. SN -as 15,15.
chittvā Ger. von V chid abschneiden, abhauen. 28, 24, 64, 9, 80, 18, 276, 11.
V chid VII abschneiden, abhauen, vernichten.
    Imp. 2.S chinddhi 272, 7.
    Aor. 1.S acchidam 191, 16.
Vchid X dass. Mit ud vernichten, ausrotten.
    1. Fut. 1.S uc-chedayişyami 133, 8.
chidra N. (V chid) Loch, Öffnung. SA -am 117, 10.
chinna Ppp von V chid VII. SN -as 274, 1.
chettum Inf. von \vee chid VII. 93, 5, 138, 15, 235, 18, 41, 24, 59, 5.
ja-ga M. Amphibrachys (- - ) + schwere Silbe. DN -au 258, 12. 78, 30. 321, 12.
jagaj-jāla N. das Netz der Welt. SA -am 308, 21.
jagat N. (Vgam) Welt. SN -t 124, 7, 16, 27, 22, 91, 9, 19, 277, 4, 92, 18, 98, 10.
    300, 23, 12, 6. SA -t 203, 10. SG -tas 124, 20, 320, 3. SL -ti 95, 4, 186, 17.
    91, 14. 217, 16. 25, 12. 69, 9. 70, 16. 20. 82, 4. 306, 16. 16, 10. PG -tām 315, 7.
jagad-antarātman M. die Seele im Innern der Welt. SL -ani 315, 8.
jagad-vyāpāra M. die Beschäftigung, Tätigkeit der Welt. SA -am 297, 14.
jaghana N. (verwandt mit jaughā F.) Hintern. SN -am 294, 2. 300, 13. SA -am
janghā F. (s. o.) Bein, Unterschenkel. DA -e 330, 2.
                                                                        [280, 1.
jață F. Haarflechte (Zeichen der Askese und der Trauer). PI -ābhis 255, 11.
```

```
jațila (von jață F.) Flechten tragend. PN -ās 289, 16.
jatilā F. von -a. SN -ā 85, 18.
jathara N. Bauch, Magen. SA -am 103, 9.
jada dumm, einfältig. SN -as 96, 2. PN -ās 301, 8.
jadabuddhitara (Komp. von jada-buddhi) von sehr einfältigem Geiste. SN -as 206,17.
jadāśaya (a-ā, ∨śī) Dummkopf, Simpel. SN -as 233, 20.
ja-ta-ja M. Amphibrachys, Antibacchius, Amphibrachys. PN -ās 321, 12.
jatu-jābharaņa (a-ā) N. ein Schmuckstück aus Lack. SG -asya 116, 13.
√jan IV geboren werden, entstehen, Kaus. zeugen, erzeugen, gebären. Mit sam-pra
    entstehen, vorhanden sein, mit sam entstehen, sein.
    Ind. 3.S jāyate 83, 1. 104, 5. 31, 16. 34, 19. 39, 16. 17. 51, 4. 62, 16. 64, 19.
    264, 5. 70, 11. 12. 312, 4. sain-pra-jāyate 108, 16. 77, 3. sam-jāyate 118, 3.
    3.D jāyete 229, 18. 3.P jāyante 104, 12. 98, 12. 219, 22. 97, 13. 19.
    Impf. 3.S ajāyata 229, 22. sam-ajāyata 198, 22. 3.P ajāyanta 187, 14.
    Aor. 3.S sam-ajani 117, 11. 97, 21.
    1.Fut. 3.S janisyate 230, 12.
Kaus. Ind. 3.S janayati 116, 7. 297, 11. 17.
     Aor. 3.S ajījanat 246, 20.
    Perf. 3.S janayāmāsa 17, 18.
jana M. (V jan) Geschöpf, Mensch, Person; Geschlecht, Stamm; Volk, Leute, Unter-
     tanen. SN -as 84, 18. 104, 15. 06, 13. 41, 4. 67, 9. 94, 15. 212, 7. 25, 4. 41, 3.
     43, 9, 58, 2, 6, 63, 16, 81, 3, 93, 5, 95, 20, 99, 20, 314, 3, SA -am 50, 10, 258,
     2. 6. 9. SI -ena 50, 7. SG -asya 28, 7. 90, 8. 316, 11. SL -e 233, 18. 34, 6.
    85, 14. 304, 5. PN -ās 44, 14. 48, 22. 54, 5. 75, 10. 94, 14. 107, 2. 42, 20. 82, 9.
    258, 13, 76, 18. PV -ās 280, 15, 318, 6. PI -ais 50, 5, 114, 3, 211, 10, 307, 7.
janaka M. (V jan Kaus.) Erzeuger, Vater. SA -am 249, 19.
janatā F. (von jana M.) Volk. SN -ā 153, 2.
janana N. (V jan) Geburt. SN -am 185, 3. SL -e 334, 1.
janana-bhū F. ungewöhnlich = jananī F. SN -ūs 257, 7.
jananī F. (von -a M., ∨ jan) Mutter. SN -ī 59, 28. 74, 18. 89, 2. 116, 7. SA -īm
    206, 13. 78, 3. SI -yā 216, 12. SG -yās 104, 13.
jananī-mātula M. Mutter und Muttersbruder, -brüder. PN -ās 230, 18.
jana-pada M. Land. SA -am 45, 11. SG -asya 165, 17. SL -e 94, 15. 95, 6. 98, 5.
jana-madhya N. Mitte der Menschen. SA -am 43, 13.
jana-madhya-sanga-rahita ohne Verkehr inmitten der Menschen. SN -as 312, 13.
janayitr M. (V jan Kaus.) Erzeuger. SA -āram 99, 5.
jana-locana-hāriņī F. von -in (V hr) die Augen der Menschen an, auf sich ziehend.
jana-samkşaya M. Menschenvernichtung. SL -e 47, 9.
                                                                  [SN -ī 207, 11.
jana-samtāpa-hārin (V hr) die Qualen (im Nebensinn: Hitze) der Menschen auf sich
    nehmend. PN -inas 104, 11.
jana-samsad F. Volksversammlung. PL -tsu 64, 8.
janādhipa (a-a) M. Herr der Menschen, Fürst. SV -a 34, 16. 54, 10. 72, 24. 91, 1.
                                                                   [SN -as 41, 4.
janārņava (a-a) M. (∨r) Menschenmeer. SN -as 49, 2.
Janārdana M. (jana-ardana, ∨ard) Beiname Vişņu's. SL -e 315, 8.
janita Ppp von ∨ jan Kaus. erzeugen, schaffen. SN -am 300, 23.
janitā F. von -a. SN -ā 96, 4.
janitrī F. (von -tr M., V jan) Mutter. SG -yās 60, 6.
jantu M. (V jan) Geschöpf, Mensch. SN -us 259, 19. PN -avas 311, 1.18, 2.
janma-kşetra N. Geburtsstätte. SA -am 194, 19.
```

```
janma-janmāntara (a-a) N. jede andere Geburt. SL -e 167, 7.
janma-jarā-vipatti-maraņa N. Geburt, Alter, Unglück und Sterben. SA -am 298, 9.
janman N. (Vjan) Geburt. SN -a 3, 20. 143, 7. 316, 7. 17, 18. SI -anā 114, 1. SD
    -ane 326, 15. SAb -anas 192, 22. SG -anas 175, 2. SL -ani 203, 14. 45, 16.
janma-sāphalya N. (von sa-phala) das von Nutzen Sein der Entstehung. SN -am
janmantara (a-a) N. eine andere Geburt. SL -e 200, 19.
                                                              [104, 8 (erg. asti).
janmantara-krta in einer andern Geburt begangen. SN -am 48, 17.
janmāntarārjita (a-a) in einer andern Geburt erworben. PN -ās 244, 21.
janmin M. (von janman N.) Mensch. SG -inas 116, 10.
japat Ppra von V jap (mind. aus V jalp) murmeln. SN -n 195, 21.
jambāla-śesa von dem nur noch Schlamm übrig ist. SN -am 157, 2.
jambuka M. Schakal. SA -am 263, 15. SI -ena 98, 4.
Jambudvīpa M. (jambu-dvīpa Insel des Eugenia-Baumes) Indien. SL -e 94, 23.
jambv-āmra-lodhra-khadira-śāla-vetra-samākula voll von Eugenien, Mango,
    Symplocos, Akazien, Vatica und Rotang. SA -am 33, 20.
java M. (V ji) Sieg. SN -as 126, 13. SA -am 54, 15.
Jayā F. (V ji) Name einer vertrauten Dienerin der Göttin Durgā. SN -ā 189, 6. 8.
    SI -ayā 189, 15. SD -āyai 189, 3. 11.
Jayābhidhā (ā-a) F. (von -a, ∨dhā) Jayā mit Namen. SN -ā 252, 6.
jaratha-harina M. eine alte Gazelle. PN -ās 304, 13.
jaras F. (\bigvee j\bar{r}) Alter. SL -asi 293, 8.
jarā F. (\bigvee j\bar{r}) dass. SN -ā 306, 15. 13, 1. 17, 9. SI -ayā 282, 7. 316, 7.
jarā-kṛśa vor Alter ausgemergelt. SN -as 263, 9.
jarā-jarjara-tanu mit vor Alter morschem Körper. SN -us 313, 15 (F.).
jarā-jīrņa vom Alter entkräftet. PI -ais 318, 17.
                                                               [SD -āya 289, 5.
jarā-jīrņākhilānga (a-a, a-a) dessen sämtliche Glieder vom Alter entkräftet sind.
jarā-jīrņaiśvarya-grasana-gahanākṣepa-kṛpaṇa (a-ai, a-ā) 'unglücklich über
    das Hineinwerfen in das Dickicht des gierigen Geniessens seiner vor Alter morsch
    gewordenen Herrlichkeit'. SN -as 300, 5.
jarā-maraņa-ja (∨ jan) entstehend aus Alter und Sterben. SN -am 262, 12.
jarā-marana-varjita frei von Alter und Tod. SA -am 150, 22.
                                                                           [27.
jarā-rogādi-nāśaka (a-ā, ∨naś) Alter, Krankheit u.s.w. vernichtend. SN -am 257,
jala N. Wasser. SV -a 312,17. SN -am 82,9. SA -am 10,12.86,7.159,8.267,6.
    71, 15. SI -ena 260, 4. 72, 2. SL -e 175, 21. PI -ais 238, 11.
jala-kumbhikā F. (Dem. von kumbhī F., von -a M.) Wasserkrüglein. SA -ām 232, 11.
jala-krīḍā F. (∨ krīḍ) Wasserspiel, -sport. SA -ām 130, 5.
jala-cara M. (V car) Wassertier, Fisch. SN -as 129, 5. PN -äs 128, 4. 6. 29, 14.
    PI -ais 129, 10. PG -āṇām 128, 8. 17.
jala-ja M. (V jan) dass. PN -ās 124, 13. PA -ān 124, 13.
jala-da M. (∨dā) Wolke, Regenwolke. PN -ās 104, 12. 325, 4.
jalada-dhvani-mudita froh über den Donner der Regenwolken. PN -ās 179, 15.
jalada-paţala N. Wolkenhülle. PA -āni 161, 7.
jaladāgama (a-ā) M. (∨gam) Kommen der Wolken, Regenzeit. SL -e 75, 16.
jala-dhara M. (Vdhr) Regenwolke. SN -as 271, 15.
jaladhara-patala N. Wolkenhülle. SN -am 288, 4.
jala-dhi M. (V dhā) Ozean. SA -im 260, 1.
jala-nidhi M. dass. SN -is 277, 23.
jala-madhya-gata in der Mitte des Wassers befindlich. SA -am 136, 4.
jala-maya aus Wasser bestehend. SN -am 191, 9.
```

```
jala-mātra N. (-ā F.) dessen Mass Wasser ist, nur Wasser. SI -ena 24, 16.
jala-rekhā F. (Vrikh) Wasserstreifen. SI -ayā 301, 9.
jalantar (a-a) im Wasser. 191, 11.
jalantara (a-a) N. das Innere des Wassers. SL -e 238, 15.
jalāpluta (a-ā, ∨ plu) triefend von Wasser. PI -ais 238, 5.
jalābhāva (a-a) M. Nichtvorhandensein von Wasser. SAb -ād 157, 4.
jalābhilāsin (a-a, ∨las) nach Wasser begehrend. SA -inam 236, 23.
∨ jalāy (Den. von jala N.) sich wie Wasser verhalten.
    Ind. 3.S jalāyate 277, 23.
jalāśaya (a-ā) M. (\veeśī) Wasserbehälter, Teich, See. SN -as 129, 4, 6, 59, 20. SA
    -am 128, 17. 58, 8. SG -asya 128, 11. 16. SL -e 156, 16. 58, 7.
jalāsannam (Adv. von jalāsanna (a-ā)) nahe dem Wasser. 130, 4.
Vjalp I schwatzen, murmeln.
    Ind. 2.S jalpasi 315, 12. 3.P jalpanti 291, 3.
jalpaka M. (∨ jalp) Schwätzer. SN -as 268, 12.
jalpat Ppra von V jalp schwatzen, reden. SN -n 233, 17.
java M. (Vju) Schnelligkeit, Eile. SA -am 70, 14. SI -ena 32, 9.
javana (\vee ju) schnell. PI -ais 74, 32.
java-yukta mit Schnelligkeit verbunden, begabt. PA -an 70, 8.
Jahnu-kanyā-payah-pūta-grāva-girīndra-kandara-darī-kuñja M. eine Laube
    an einer Grotte in einer Schlucht des Königs der Berge, dessen Felsen gereinigt
    werden vom Wasser der Tochter des J. SL -e 302, 13.
jāgrat Ppra von ∨ jāgr wachen. SN -t 223, 21. SA -tam 141, 17. SL -ti 223, 24.
jādya N. (von jada) Dummheit, Einfalt. SN -am 234, 6.60, 20.67, 19. SA -am 262, 7.
jādya-bhāva M. dass. SAb -ād 168, 13.
jāta Pp von V jan geboren werden, entstehen, werden. SN -as 104, 6. 27, 8. 87, 6. 9.
    90, 6. 8. 93, 6. 96, 13. 230, 15. 16. 31, 14. 64, 4. 84, 10. 302, 1. 17, 17. -am 191, 9.
    213, 7. 77, 4. 308, 17. 22, 10. 17. SA -am 316, 13. 13. SI -ena 96, 8. 100, 8.
    04, 2. 87, 21. 264, 4. SG -asya 104, 8. SL -e 196, 11. 214, 12. 37, 10. 43, 14.
    DN -au 190, 4. 200, 19. 22. PN -ās 286, 13. 303, 15. 30, 8. PG -ānām 160, 19.
jāta-naşta geboren und verschwunden. PN -ās 318, 2.
jāta-preta (Vi) geboren und (sogleich) gestorben. SN -as 96, 4.
jāta-mātra (-ā F.) soeben geboren, entstanden. SA -am 135, 2. 67, 14.
jātarūpa-parişkṛta (∨skṛ) goldgeschmückt. PA -ān 3,1 (Nīl. jāt. suvarņapakṣān).
jāta-samkalpa in dem der Wunsch, die Absicht entstanden ist. SN -as 8, 8.
jātā F. von -a. SN -ā 62, 6. 188, 1. 99, 17. 223, 7. 52, 6. PL -āsu 157, 12.
jatābhilāşa (a-a, ∨laş) mit entstehendem Verlangen. SN -am 292, 5.
jātāvamāna (a-a) in dem Selbstverachtung entstanden war. SN -as 238, 22.
jātāstha (a-ā, -ā F.) in dem Verlangen entstanden war. SN -as 205, 23.
jāti F. (V jan) Geburt, Ursprung; Art, Stand, Rang, Unterabteilung der Kaste. SN-is
     227, 14. 45, 16. 65, 4. SA -im 189, 19. 92, 16. 229, 6. SL -au 193, 5. 321, 28. 28.
jāti-kulābhimāna (a-a) M. (V man) Stolz auf Rang und Geschlecht. SA -am 297, 29.
jāti-krama M. (Vkram) Reihenfolge der Art, Gattung. SI -ena 131, 3. 11. SAb -ād
jāti-śreştha-vastu N. das beste Ding in seiner Art. PA -ūni 321, 28.
                                                                        [132, 16.]
jāti-sampannā F. von -a aus guter Familie stammend. SA -ām 50, 18.
jāti-smara (V smr) seiner (früheren) Geburt sich erinnernd. DN -au 200, 22.
jātu überhaupt, vielleicht; eines Tages, einst. 104, 2. 90, 3. 236, 11. 47, 9. 24. 310, 20.
jāty-andha blind von Geburt. SD -āya 289, 5.
jāty-ādi-mahotsāha (ā-u) durch Geburt und andere (Vorzüge) grosse Macht besitzend.
                                                                 PA -an 105, 16.
```

```
jānat Ppra von Vjñā kennen. SN -n 225, 13.
jānapada M. (von jana-pada M.) Landbewohner. PN -ās 94, 13.
jānu N. Knie. PI -ubhis 70, 10.
jāmātr M. Eidam, Schwiegersohn. PN -aras 187, 16.
jāra M. Buhle, Liebhaber der Frau. SN -as 168, 5.
jāra-purusa M. dass. SA -am 258, 6.
jāla N. Netz. PI -ais 159, 19.
                                                                 [160, 21, 98, 9,
Jāhnavī F. Tochter des Jahnu (eines mythischen Königs), Beiname der Gangā. SN -ī
∨ ji I siegen, besiegen, erobern. Mit vi Med. obsiegen, triumphieren.
Akt. Ind. 3.S jayati 161, 7. 277, 20. 3.P jayanti 262, 11.
    Imp. 3.S jayatu 276, 13.
    2. Fut. 3.S jetā 20, 2.
Med. Ind. 3.S vi-jayate 296, 12. 23. 3.P vi-jayante 294, 9.
Pass. Ind. 3.S jīyate 20, 11. 22, 14.
    Impf. 3.S ajīyata 21, 7.
Des. Ind. 3.S jigīşate 167, 17.
jigīşu (vom Des.-Stamme von ∨ ji) siegen wollend. PN -avas 215, 16.
jighāmsat Ppra vom Des. von ∨han töten. PN -ntas 46, 9.
jighāmsu (vom Des.-Stamme von V han) töten wollend. PN -avas 201, 8.
jijñāsana N. (vom Des.-Stamme von ∨jñā) das Prüfen. SD -āya 228, 8.
jijñāsamāna Pprm von ∨jñā Des. prüfen. SN -as 69, 13.
jijñāsārtham (ā-a, -a M.) der Prüfung wegen, zur Probe. 193, 19.
jijñāsu (vom Des.-Stamme von ∨jñā) kennen lernen wollend, auf die Probe stellend.
    SN -us 251, 10.
jita Ppp von V ji. SN -as 40, 19. 61, 2. 93, 7. 221, 5. -am 24, 1. SI -ena 92, 20.
    SL -e 206, 24. PN -ās 207, 3.
jita-svargā F. von -a den Himmel erwerbend. PN -ās 66, 12. 81, 11.
jitendriya (a-i) der seine Sinne besiegt hat. PI -ais 38, 21.
jitvā Ger. von V ji. 20, 3, 92, 7, 93, 2, 11, 203, 10.
jişnu (V ji) besiegend. SN -us 283, 1.
jihīrşu (V hr Des.) nehmen wollend. PN -avas 25, 4.
jihma schief, arglistig, unredlich. PI -ais 40, 19.
jihvā F. Zunge. SG -āyās 141, 2.
jihvā-pratusti-da (V dā) Befriedigung für die Zunge gewährend. SN -am 141, 5.
jihvā-laulyotkṛṣṭautsukya (a-u, a-au) N. Verlangen gesteigert durch die Begehr-
     lichkeit der Zunge. SAb -ād 141, 17.
jihvā-saukhya N. der Zunge Lust. SN -am 141, 3.
                                                                          [38, 9]
jīmūta-svana-samnibhā F. von -a (V bhā) dem Ton der Wolke ähnlich.
                                                                         SA -ām
jīrņa (Pp von ∨ jr) gebrechlich, morsch, gealtert, alt, abgenutzt, verbraucht. SN -as
     295, 1. -am 296, 28. 97, 5. 6. SA -am 202, 20. 63, 12. PN -as 299, 10. 313, 17.
Jīrņadhana M. (jīrņa-dhana dessen Geld verbraucht ist) Name eines Kaufmanns. SN
jīrna-vayas dessen Jugend dahin ist. SG -asas 318, 14.
                                                                  [-as 180, 1.12.
jīrna-veśman N. das alte Haus. SAb -anas 204, 6.
jīrņā F. von -a. SN -ā 249, 10. 310, 6.
∨jīv I leben. Mit ud wiederaufleben, mit sam durch-, zu Ende leben.
     Ind. 3.S jīvati 30, 15. 57, 4. 6. 68, 4. 101, 20. 03, 11. 16. 43, 12. 59, 15. 291, 19.
     3. P jīvanti 103, 11.
     Imp. 2.S jīva 93, 18. 94, 6. 107, 18. sain-jīva 94, 1. 3.S jīvatu 31, 13.
     Pot. 3.S jīvet 224, 8.
```

Digitized by Google

Pass. Ind. 3.S jīvyate 103, 13.

Kaus. Imp. 2.S jīvaya 206, 8.

Pot. 3.S jīvayet 199, 12. 13.

1. Fut. 3. S uj-jīvayişyati 320, 16.

jīva M.N. (∨ jīv) Leben. SL -e 317, 4.

jīvat Ppra von ∨ jīv leben. SN -n 215, 6. 22. 23, 6. 24, 14. SG -tas 150, 13. SL -ti 103, 11. PN -ntas 143, 9. PI -dbhis 154, 12.

jīvantī F. von -at. SA -īm 63, 12.

jīvamāna Pprm von V jīv seinen Lebensunterhalt finden. SN -as 260, 10.

Jīvala M. (jīvala (V jīv) lebhaft) Name eines Wagenlenkers. SN -as 56, 12.

jīva-loka M. Welt der Lebenden, Menschheit. SN -as 99, 4.

jīva-viśeşa M. eine besondere Art von Lebewesen. SN -as 147, 18.

jīvita N. (V jīv) Leben. SN -am 293, 10. 98, 7. SA -am 103, 15. 213, 20. 35, 13. 47, 14. 306, 15. SI -ena 41, 9.

jīvitavya N. (∨ jīv) Möglichkeit zu leben, Leben. SN -am 157, 4. SA -am 149, 20. iīvitavya-visaya M. Lebensdauer. SN -as 96, 15.

jivita-sama so lieb wie das (eigne) Leben. PN -ās 298, 16.

jugupsita (Pp von ∨gup Des.) widerwärtig, ekelhaft. SA -am 195, 9. 259, 16.

juşta Ppp von ∨juş geniessen, besuchen. SA -am 39, 2.

juhvāna Pprm von V hu III opfern. SA -am 268, 11.

Vjrmbh I den Mund aufsperren, gähnen; sich öffnen, aufblühen, anschwellen, gedeihen. Mit sam-ud sich anschicken.

Akt. Ind. 2.S jrmbhasi 298, 2.

Med. Ind. 3.S jrmbhate 311, 11. sam-uj-jrmbhate 259, 4. Perf. 3.S jajrmbhe 251, 20.

jrmbhanonmukhī (a-u) F. von -a im Aufblühen begriffen. SN -ī 290, 7.

√ jñā IX kennen, wissen, erkennen, kennen lernen. Mit anu verstatten, gewähren, billigen, mit abhi erkennen, wissen, mit ā Kaus. befehlen, anweisen, mit prafinden, ausfindig machen, mit prati anerkennen, versprechen, mit vi erkennen, wahrnehmen, Kaus, künden, melden, anreden.

Akt. Ind. 3.S jānāti 72, 10. 80, 6. 10. 107, 3. 77, 19. 89, 8. 11. 258, 17. 18. 2.S jānāsi 121, 1. 221, 16. 38, 17. 1.S jānāmi 55, 14. 117, 5. 239, 22. abhi-jānāmi 72, 23. prati-jānāmi 69, 8. 3.P jānanti 297, 4. 2.P jānītha 44, 20. 1.P jānīmas 315, 6. Imp. 2.S jānīhi 78, 22. 230, 15. vi-jānīhi 50, 17. 172, 14. 2.P jānīta 40, 6. vi-jānīta 40, 3. 44, 16.

Pot. 3.S jānīyāt 65, 7. 186, 18. 1.S jānīyām 14, 12. abhi-jānīyām 15, 8.

Impf. 3.S anv-ajānāt 85, 11. abhy-ajānāt 14, 9.

Perf. 3.P jajňus 4, 19.

1. Fut. 3. S jňasyati 168, 7. 2. S jňasyasi 121, 2. 1. S jňasyami 78, 1.

Med. Ind. 2.S jānīşe 22, 12. 1.S jāne 243, 17. 82, 3. 306, 8. 13, 16. 1.P jānīmahe Imp. 2.S abhi-jānīşva 52, 13. [271, 20. Perf. 3.S abhi-jajñe 77, 10.

Pass. Ind. 3.S jñāyate 68, 4. 73, 21. 139, 14. 240, 25. 70, 9. vi-jñāyate 298, 8. 3.P Imp. 3.S jñāyatām 142, 3. 47, 16. [jñāyante 96, 14.

Pot. 3.S jňāyeta 224, 9.

Impf. 3.S prājňāyata (a-a) 61, 3.

Kaus. Ind. 2.S ā-jňāpayasi 220, 1. 1.S vi-jňāpayāmi 151, 7. 19. 52, 12. Imp. 2.S ā-jňāpaya 165, 12.

Pass. des Kaus. Ind. 3.S vi-jñāpyate 119, 16.

```
jňāta Ppp von V jňā. SN -as 179, 11. 214, 17. 24, 24. 45, 18. -am 95, 11. 116, 16.
     17, 12. 21, 15. 75, 1. 224, 21.
jñāta-mātra N. (-ā F.) das blosse Finden. SL -e 57, 21.
jňātavat Ppa von V jňā. SN -ān 213, 21. 19, 18. 52, 4. DN -antau 239, 6.
jñāta-samjñārtha (ā-a) den Sinn des Zeichens erkannt habend. SN -as 249, 2.
jňātā F. von -a. SN -ā 249, 8.9.
jñāti M. (V jan) Verwandter (von väterlicher Seite). SN -is 261, 21. PA -īn 27, 1.
     PAb -ibhyas 60, 12. PL -işu 23, 4.
jñāti-dravya-vinākṛta (Vkr) Verwandte und Habe verloren habend. PN -ās 48, 1.
jñātum Inf. von Vjñā. 9, 12.
                                                                      [19, 205, 9,
jñātvā Ger. von \bigveejñā. 112, 16. 16, 14. 17, 20. 29, 15. 42, 13. 45, 5. 59, 18. 89, 9. 96,
jñāna N. (V jñā) Kenntnis, Erkenntnis. SN -am 260, 13. 313, 9. SA -am 71, 4. 228,
     11. 96, 21. SG -asya 72, 11. 258, 19. 73, 6. 96, 7. SL -e 228, 13.
jñāna-tārādhipa (ā-a) M. Mond der Erkenntnis. SG -asya 288, 4.
jñāna-pradīpa M. Lampe der Erkenntnis. SN -as 296, 12. 22.
jñāna-mārga M. Weg zur Erkenntnis. SL -e 228, 10.
jñāna-lava-durvidagdha durch ein bischen Wissen verschroben. SA -am 258, 16.
jñāna-leśa-mātra N. (-ā F.) ein blosses Minimum von Kenntnissen. SI -ena 258, 20.
jñānin (von -a N.) weise. SN -ī 255, 16. PN -inas 297, 1.
                                                                 [106, 10, 65, 10,
jñeya (√jñā) zu erkennen, kennen zu lernen. SN -as 65, 4. 165, 7. 322, 21. -am 65, 10.
jyotis N. (Vjyut, dialektisch = dyut) Licht. SV -is 312, 17. SA -is 316, 3.
jyotsnāntara (ā-a) glanzerfüllt. PA -āņi 327, 15.
jyotsnā-bhinnāccha-dhāra (a-a, -ā F.) dessen reiner Guss vom Mondlicht durch-
     strahlt wird. SA -am 286, 18.
jvara M. (V jvar) Fieber. SN -as 259, 15.
V jval I hell brennen, lodern, leuchten. Mit pra auflodern, aufleuchten.
     Ind. 3.S jvalati 289, 12. pra-jvalati 264, 20.
     Perf. 3.S pra-jajvāla 33, 3.
jvalat Ppra von V jval. SN -n 219, 21. 26, 18. SL -ti 178, 4.
jvalita Pp von V jval. SN -as 104, 16.
jvālāgra (ā-a) N. Flammenspitze. PL -eşu 308, 3.
jvālā-linga N. Flammen-Phallus. SA -am 187, 1.
jhag-iti im Nu, sogleich, plötzlich.
jhat-iti dass. 279, 4, 11, 82, 7.
                                                                  [-asva 289, 13.
jhaşa-ketana M. den Delphin im Banner führend, Beiname des Gottes Kāma. SG
jhillikā-gaņa-nādita (∨nad) von Zikaden-Scharen durchtönt. SA -am 33, 15.
tittibha M. (tonmalend) Parra goensis, ein kleiner, dem Strandläufer und Kiebitz ähn-
     licher Vogel. SN -as 155, 15, 18, 56, 4, 15, 58, 6, 60, 1, 10, 61, 3, 12. SA -am
     155, 13. 56, 9. 64, 21. SI -ena 165, 4. SAb -ād 155, 9. SG -asya 162, 7.
țițtibha-dampati M.D ein T.-Pärchen. DN -1 155, 11.
țițtibhănda (a-a) N. T.-Ei. PN -āni 165, 2. 3.
                                                                    [-yās 156, 8.
tittibhī F. (von -a M.) Weibchen des T. SN -ī 155, 12.56, 9.60, 3.20.61, 8. SG
ta M. Antibacchius (---). DN -au 321, 12.
tac-cakşus N. sein, ihr Auge. SI -uşā 293, 12.
tac-carana M. sein, ihr Fuss. DN -au 329, 13.
                                                                 [SI -yā 186, 21.
tac-cāţu-buddhi F. 'die Meinung, dass es eine Artigkeit, ein Kompliment für sie sei'.
```

```
tac-chāpa-bhaya-sambhrānta beunruhigt durch die Furcht vor seinem Fluch. SN
tac-chāpa-mukta von diesem Fluch befreit. SI -ena 224, 20.
                                                                          [-as 250, 11.
tac-chiras-candra-pada M. Strahl des Mondes auf seinem Haupt. PI -ais 335, 15.
tac-chişya M. sein Schüler. DI -ābhyām 254, 5.
tac-choka M. Kummer um ihn. SAb -ād 194, 6.
taj-janitā F. von -a dadurch erzeugt. SN -ā 279, 9.
taj-janma-dina N. sein, ihr Geburtstag. SN -am 327, 7.
taj-jalāśaya M. dieser Teich. SA -am 129, 10. 59, 19.
taj-jña (V jñā) dieses kennend, Sachkenner. PN -ās 103, 15.
taj-jñāna N. dessen, deren Kenntnis. SD -āya 257, 14.
tata M. Abhang, Ufer. SL -e 198, 17.
Vtad X schlagen, treffen. Mit pari schlagen, wehe tun.
    Imp. 2.S pari-tādaya 238, 12.
    Impf. 3.S atādayat 117, 7.
Pass. Ind. 3.S tādyate 279, 14. 19. 21. 95, 12.
tadāga N. Teich, See. SA -am 45, 17. PA -āni 34, 6.
tadil-lekhā F. Blitzlinie, -strahl. PL -āsu 308, 2.
tandula M. Reiskorn. PN -ās 244, 23. 24.
tatas von da, dort, dahin; darauf, dann; darum, deshalb; = Ab von tad. 3, 1.3.7.8.
     4, 12. 13. 20. 5, 9. 18. 6, 20. 7, 1. 9. 9, 1. 11, 13. 17. 19. 12, 6. 11. 14, 2. 6. 8. 15,
     22. 18, 6. 19, 6. 13. 20, 8. 14. 16. 20. 21, 4. 10. 12. 20. 22, 10. 23, 13. 18. 24. 5. 8.
     18. 23. 25, 2. 26, 2. 27, 13. 19. 29, 2. 31, 4. 16. 16. 32, 8. 38, 15. 42, 8. 44, 13.
     45, 7. 51, 9. 18. 52, 11. 16. 53, 20. 54, 4. 55, 6. 58, 4. 59, 25. 60, 4. 10. 62, 20. 63,
     2. 18. 64, 5. 67, 12. 19. 69, 10. 70, 7. 9. 11. 71, 25. 72, 18. 73, 13. 16. 18. 74, 1. 5.
     14. 19. 27. 29. 75, 5. 9. 13. 77, 1. 3. 7. 14. 79, 7. 80, 10. 81, 22. 83, 5. 6. 84, 5. 8.
     11. 85, 4. 18. 86, 17. 87, 6. 88, 12. 13. 18. 89, 1. 3. 6. 10. 22. 90, 1. 7. 92, 1. 93,
     6. 8. 94, 8. 96, 10. 12. 14. 14. 97, 1. 10. 15. 98, 17. 17. 114, 18. 16, 19. 17, 9. 13.
     20. 20, 14. 21, 10. 17. 23, 9. 25, 1. 26, 4. 27, 1. 28, 8. 29, 10. 30, 3. 7. 10. 12. 33,
     12. 13. 14. 16. 18. 34, 9. 17. 35, 10. 23. 36, 3. 4. 39, 9. 43, 7. 44, 13. 17. 47, 15.
     48, 6. 7. 12. 49, 12. 20. 51, 11. 52, 19. 55, 11. 57, 1. 58, 11. 65, 3. 68, 3. 75, 8. 76,
     5. 20. 77, 12. 78, 5. 80, 9. 81, 20. 85, 2. 3. 4. 5. 7. 8. 9. 10. 11. 12. 86, 15. 19. 21.
    87, 1. 7. 13. 17. 88, 1. 6. 13. 89, 7. 90, 14. 91, 8. 10. 12. 17. 22. 92, 6. 19. 93, 1. 7.
     21. 94, 5. 7. 9. 16. 95, 16. 96, 4. 6. 97, 2. 5. 11. 99, 3. 3. 23. 200, 12. 14. 16. 18. 22.
    01, 12. 15. 20. 02, 2. 7. 03, 16. 04, 10. 13. 05, 7. 15. 23. 06, 4. 15. 22. 07, 21, 08,
     18. 23. 09, 8. 10, 12. 17. 11, 5. 10. 12. 16. 12, 2. 12. 19. 20. 13, 11. 18. 14, 2. 13.
     15, 9. 15. 21. 23. 16, 4. 23. 17, 15. 18. 20. 18, 23. 19, 1. 23. 20, 6. 17. 21. 23, 5. 5.
     16. 23. 24, 15. 20. 25, 5. 16. 26, 12. 21. 27, 22. 28, 4. 7. 22. 29, 1. 6. 23. 30, 4. 8.
     13. 14. 18. 31, 12. 15. 22. 32, 17. 17. 33, 1. 34, 2. 3. 13. 35, 8. 15. 22. 25. 36, 8. 14.
     37, 4. 10. 19. 23. 38, 14. 23. 39, 6. 40, 9. 12. 14. 24. 41, 6. 9. 21. 23. 42, 9. 43, 6.
     10. 14. 22. 44, 1. 24. 45, 3. 7. 13. 47, 3. 11. 16. 20. 22. 48, 14. 49, 3. 7. 11. 18. 24.
     50, 5. 6. 10. 21. 22. 51, 5. 6. 7. 18. 23. 54, 11. 15. 55, 17. 67, 4. 78, 12. 92, 5. 7.
    310, 2. 3. 4. 5. 6. 6. 7. 7. 8. 8. 9. 9. 21, 12. 24, 14. 32, 5. 14 (= SAb von sā).
tat-kathā-kavi M. der Dichter dieser Geschichte. SG -es 256, 5.
tat-karanka M. sein, ihr Schädel. PI -ais 215, 22.
tat-karman N. diese Tat. PD -abhyas 275, 8.
tat-kārya-cintā F. die Sorge um seine Angelegenheiten. SI -ayā 217, 1.
tat-kālam (-a M.) in dieser Zeit, sogleich. 197, 25. 214, 1. 16, 7. 30, 17. 46, 10. 24.
tat-kāvya N. diese Dichtung. SG -asya 253, 22.
tat-krte um seinetwillen, für ihn. 189, 14.
```

```
tat-kotara N. das Astloch dieser (Schlange). SL -e 130, 2.
tat-kşana M. dieser Augenblick. SI -ena 149, 12. SAb -ad 84, 4. 98, 16, 114, 18.
    30, 2. 42, 2. 54, 18. 88, 23. 90, 1. 207, 14. 49, 10. 76, 2. 77, 23.
tat-ksanam (-a M.) in diesem Augenblick. 192, 15. 94, 16. 206, 10. 13, 8. 17, 12.
    31, 22. 35, 19. 38, 21. 39, 8. 40, 18. 42, 16. 43, 18.
tatkşana-bhangin (V bhanj) alsbald zerbrechend. SA -i 274, 19.
tatkşanollāsyamānā (a-u) F. von -a (V las) 'die man sogleich wehen liess'. PN -ās
                                                                           [242, 19.
tat-tanu F. sein, ihr Leib. SN -us 288, 17.
tattva N. (Abstr. von tad) Sachverhalt, Wirklichkeit. SA -am 213, 21. 95, 19. SI
tattva-jña (V jñā) sachkundig, Kenner. SI -ena 254, 14.
                                                                       [-ena 60, 15]
tattva-jñānāmṛtāmbhaḥ-plava-lulita-dhī (a-a, a-a) dessen Geist sich bewegt
    durch Schwimmen in der Nektarflut der Wahrheitserkenntnis. PG -iyam 282, 11.
tattva-viveka-pesala-mati dessen Geist geschickt ist in der Analyse der Wahrheit.
tat-patnī F. seine Gattin. SA -īm 194, 21.
                                                                     [SN -is 307. 6.
tat-parā F. von -a ihn als höchstes habend, ganz auf ihn gerichtet. SG -āyās 76, 18.
tat-pāpa N. Unheil für ihn. SA -am 21, 14.
tat-pitr M. sein Vater. PG -rnām 201, 19 (lies tatpitrnām).
tat-piśita N. sein, ihr Fleisch. SI -ena 273, 15.
tat-putra M. sein Sohn. DN -au 229, 20. PG -āņām 247, 1.
tat-pradesa M. diese Stelle. SL -e 177, 10.
tat-prabhāvatas (von -a M.) infolge von seiner, ihrer Macht. 236, 1.
tat-prabhāva-nibandhanā F. von -a 'zu ihrer Macht, Herrlichkeit in Beziehung
    stehend'. SA -ām 186, 21.
tat-prasada M. seine, ihre Gnade. SI -ena 227, 14, 52, 3.
tat-priya ihm lieb, angenehm. SA -am 21, 14.
tatra da, dort, dahin, dorthin; auch = L von tad. 2, 12.4, 6.5, 13.6, 15.8, 17.
    12, 9. 17. 13, 15. 17. 14, 5. 5. 16, 1. 17, 8. 18, 13. 19, 13. 17. 23, 10. 24, 17. 27,
    3. 8. 34, 12. 39, 10. 43, 16. 44, 1. 47, 11. 14. 49, 1. 11. 50, 3. 52, 22. 53, 9. 19.
    55, 6, 56, 6, 8, 62, 15, 63, 10, 64, 8, 8, 65, 15, 15, 66, 16, 67, 24, 72, 13, 75, 13.
    81, 15. 82, 6. 7. 83, 3. 4. 8. 90, 4. 95, 7. 96, 11. 98, 6. 101, 14. 02, 8. 16. 18. 18.
    05, 1.08, 14.11, 15.12, 1.5.18, 1.21, 5.24, 20.25, 2.26, 19.28, 14.14.29, 20.
    32, 13. 34, 6. 36, 8. 10. 13. 40, 4. 7. 42, 4. 43, 8. 55, 14. 57, 18. 66, 11. 68, 10. 10.
    71, 5, 75, 7, 76, 3, 77, 4, 6, 11, 79, 19, 80, 7, 81, 2, 12, 19, 86, 3, 87, 1, 88, 5.
    90, 21, 91, 21, 93, 11, 94, 10, 12, 13, 14, 20, 97, 12, 18, 98, 2, 12, 15, 17, 21, 99, 5.
    202, 1. 22. 03, 6. 23. 04, 2. 3. 14. 15. 05, 3. 06, 15. 17. 20. 08, 3. 09, 9. 10, 1. 3.
    20. 11, 2. 3. 18. 12, 7. 15. 13, 13. 17. 15, 5. 8. 19. 16, 10. 14. 18, 11. 19, 4. 9. 20.
    22, 9. 23. 23, 2. 17. 25, 23. 26, 19. 27, 1. 23. 28, 16. 29, 16. 22. 30, 22. 24. 31, 14.
    32, 13, 33, 4, 12, 21, 34, 24, 35, 4, 36, 20, 38, 1, 3, 39, 17, 40, 4, 41, 18, 42, 7.
    18. 43, 7. 9. 44, 23. 45, 21. 46, 7. 8. 18. 47, 11. 48, 4. 6. 18. 49, 1. 4. 52, 2. 53,
    11. 14. 19. 54, 3. 17. 23. 56, 5. 57, 22. 58, 13. 74, 11. 12. 78, 14. 80, 22. 83, 19.
    88, 2. 90, 2. 303, 19. 20. 16, 12. 21, 14. 34, 17.
tatratya (von tatra) dort befindlich. SN -as 225, 4.
tatra-bhavat (der Herr da) verehrungswürdig. SN -an 320, 17.
tatra-stha (V sthā) dort befindlich. SN -as 243, 9, 45, 23. SA -am 235, 23, 47, 24.
    SL -e 233, 18. DN -au 59, 29. PG -ānām 126, 10.
tat-samcaya M. (Vci) Vermehrung, Vergrösserung dieses (dharma?). SD -āya 188, 7.
tat-samparka M. (V prc) Berührung, Kontakt mit ihnen. SAb -ād 247, 6.
tat-sakāśa M. dessen Gegenwart. SA -am 234, 3. SAb -ād 225, 22.
tat-sakhī F. seine, ihre Freundin. SI -yā 206, 2.
```

tat-samakşam vor seinen Augen, in seiner Gegenwart.

```
tat-samanantaram (Adv. von sam-an-antara) unmittelbar darauf.
tat-samarthācaraņa (a-ā) N. (V car) das Tun, Ausführen des dazu Dienlichen, das
     Treffen der Vorbereitungen. SAb -ād 321, 32.
tat-sahacārin M. (V car) sein Gefährte.
                                              PN -inas 253, 14.
tat-sahitā F. von -a damit versehen, verbunden. PN -ās 279, 6.
tat-sādhana-samartha fähig diesen (dieses) zu fördern. SG -asya 322, 22.
tat-suta M. sein Sohn. SA -am 227, 5. PN -as 198, 13.
                                                                         [SL -e 200, 21.
tat-sthāna-dronikāntara (ā-a) N. das Innere eines Weihkessels an diesem Platz.
tathā so, so auch, desgleichen; so sei es. 1, 11. 4, 7. 7, 21. 8, 16. 10, 19. 11, 18.
     12, 10. 13, 9. 16, 9. 21, 2. 22, 15. 15. 17. 19. 23, 4. 24, 15. 27, 7. 30, 9. 32, 1. 10.
     18. 22. 33, 9. 10. 38, 20. 40, 22. 23. 41, 11. 43, 2. 14. 44, 11. 12. 45, 6. 47, 9. 17.
     51, 14. 62, 7. 8. 63, 14. 64, 11. 65, 8. 12. 13. 15. 67, 8. 68, 1. 70, 17. 22. 71, 17.
     23. 74, 6. 75, 19. 76, 1. 78, 16. 80, 20. 86, 3. 87, 8. 16. 88, 8. 20. 90, 8. 91, 4. 93,
     19. 20. 94, 8. 23. 96, 9. 11. 19. 97, 7. 100, 10. 04, 4. 10. 21. 05, 11, 06, 15. 09, 1. 9.
     10, 14, 11, 3, 4, 12, 12, 13, 15, 14, 5, 15, 17, 16, 5, 8, 18, 5, 19, 10, 19, 20, 13,
     21, 11. 22, 9. 23, 3. 14. 21. 24, 6. 10. 25, 5. 8. 17. 26, 15. 27, 15. 18. 32, 2. 7. 13.
     34, 19. 35, 4. 12. 15. 21. 36, 16. 37, 18. 39, 13. 18. 43, 4. 44, 7. 45, 18. 46, 3. 13.
     48, 10. 49, 3. 15. 51, 7. 19. 52, 12. 53, 4. 16. 54, 14. 55, 2. 57, 4. 17. 19. 58, 3. 4.
     60, 7. 14. 17. 61, 1. 62, 1. 4. 12. 13. 14. 63, 6. 64, 20. 65, 1. 14. 66, 5. 16. 67, 2.
     69, 5. 14. 70, 17. 71, 4. 7. 12. 72, 9. 73, 12. 20. 75, 3. 20. 22. 76, 1. 77, 13. 78,
     9. 20. 79, 2. 5. 80, 5. 21. 81, 4. 10. 82, 10. 20. 83, 8. 85, 9. 13. 86, 23. 87, 14. 93,
     20. 21. 96, 11. 97, 12. 99, 13. 200, 12. 01, 3. 07, 18. 08, 7. 09, 20. 11, 20. 21, 17.
     24, 18. 24. 32, 18. 33, 20. 37, 3. 40, 8. 41, 17. 44, 9. 45, 23. 47, 10. 50, 14. 51,
     2. 4. 4. 52, 12. 53, 6. 10. 57, 25. 58, 18. 20. 24. 68, 13. 74, 8. 77, 10. 81, 7. 90, 3.
     91, 20, 97, 2, 300, 10, 11, 2, 15, 10, 17, 12, 21, 37, 22, 3, 17, 31, 4.
tathā-gata dem es so geht, in solchem Zustande. SA -am 66, 19. 81, 18.
tathābhilaşitam 110, 7 siehe yathābhilaşita.
tathā-bhūta so beschaffen, in diesem Zustande. SA -am 224, 17.
tathā-yukta so gefügt, in solcher Lage. SA -am 85, 16.
tathā-rūpā F. von -a so gestaltet. SN -ā 58, 12.
tathā-vidha (V dhā) so beschaffen, derartig, in diesem Zustande. SN -as 4, 2.82,
     17. 247, 4. SA -am 78, 11. 170, 4. 209, 16.
tathā-vidhā F. von -a. SA -ām 21, 2. 239, 4.
tathya (von tathā) wahr, aufrichtig. SA -am 15, 10.
tathya-vacana N. wahres Wort. SN -am 97, 8.
tad der, dieser, er. SN sa 1, 12, 13, 2, 2, 23, 3, 1, 16, 5, 4, 6, 8, 6, 13, 16, 15, 3, 17,
     20. 18, 8. 19, 2. 4. 12. 13. 14. 18. 22, 1. 23, 14. 24, 10. 12. 15. 21. 23. 27, 15. 17.
     28, 4, 12, 32, 14, 33, 4, 10, 40, 17, 46, 3, 49, 3, 51, 2, 5, 52, 4, 53, 4, 6, 14, 54, 2,
     7. 9. 17. 19. 55, 11. 56, 2. 8. 17. 18. 19. 57, 1. 61, 2. 19. 65, 4. 66, 1. 9. 68, 1. 4.
     69, 10. 12. 71, 21. 25. 73, 18. 74, 12. 13. 75, 3. 11. 77, 9. 10. 11. 78, 2. 4. 8. 79,
     20. 80, 2. 81, 8. 82, 6. 83, 14. 85, 8. 11. 86, 1. 13. 87, 17. 19. 89, 10. 90, 16. 17.
     91, 8, 15, 19, 93, 5, 9, 10, 94, 8, 12, 23, 97, 4, 5, 98, 12, 12, 99, 1, 8, 102, 9, 07, 13.
     08, 1. 3. 5. 7. 9. 11. 13. 10, 12. 11, 15. 18. 18. 12, 19. 13, 2. 4. 6. 8. 10. 12. 14. 16, 2.
     17, 4. 6. 18, 7. 19, 18. 20, 13. 22, 20. 26, 11. 27, 8. 28, 8. 19. 29, 4. 9. 12. 31, 8.
     32, 17. 33, 18. 20. 34, 8. 16. 35, 3. 6. 20. 36, 21. 37, 5. 9. 11. 13. 38, 3. 14. 21.
     39, 4. 41, 16. 42, 5. 10. 44, 4. 13. 45, 12. 46, 5. 47, 7. 49, 20. 50, 5. 9. 14. 22. 53, 6.
     54, 6. 55, 9. 56, 14, 59, 5. 61, 18. 67, 7. 15. 18. 68, 18. 71, 13. 73, 14. 76, 14. 77, 8.
     78, 13, 80, 1, 4, 7, 81, 7, 82, 20, 87, 7, 15, 17, 23, 88, 23, 90, 6, 9, 14, 21, 91, 1,
```

14. 23. 92, 21. 94, 10. 95, 19. 96, 18. 97, 24. 98, 19. 99, 14. 19. 200, 15. 01, 12. 22. 02, 2. 5. 10. 10. 19. 03, 16. 04, 11. 14. 15. 06, 18. 09, 7. 14. 10, 3. 5. 16. 13, 3. 6. 17. 18. 21. 22. 14, 1. 13. 15, 1. 9. 15. 22. 16, 7. 21. 17, 3. 8. 12. 18, 15. 19, 5. 20, 10. 14. 19. 21, 2. 5. 14. 21. 22, 6. 9. 14. 15. 23, 1. 6. 18. 24, 8. 13. 21. 25, 20. 24. 26, 11. 12. 27, 2. 8. 28, 16. 21. 22. 29, 1. 30, 4. 32, 9. 33, 17. 34, 2. 9. 35, 5. 7. 9. 36, 2. 13. 17. 20. 24. 37, 16. 24. 38, 4. 7. 19. 39, 7. 10. 40, 6. 8. 42, 9. 43, 10. 44, 6. 11. 12. 14. 16. 46, 10. 15. 20. 47, 3. 4. 15. 19. 22. 48, 3. 17. 49, 2. 16. 19. 50, 1. 4. 10. 19. 51, 2. 4. 11. 15. 23. 52, 5. 7. 8. 17. 53, 9. 19. 54, 8. 18. 55, 10. 19. 56, 7. 57, 26, 58, 2, 6, 17, 18, 64, 4, 13, 65, 12, 13, 13, 14, 66, 7, 70, 13, 77, 20, 89, 20, 300, 16, 02, 1, 03, 7, 11, 13, 06, 3, 21, 4, 25, 17, 28, 10, 34, 5, sas 23, 8, 28, 18. 36, 6, 70, 13, 71, 2, 73, 17, 77, 5, 86, 14, 102, 13, 14, 03, 11, 04, 6, 06, 6, 10, 07, 15. 14, 11. 15, 1. 11. 16, 18. 17, 15. 18, 1. 22, 5. 26, 1. 10. 18. 27, 5. 28, 15. 21. 29, 5. 30, 17. 33, 18. 35, 14. 36, 3. 37, 16. 21. 40, 3. 10. 41, 14. 42, 10. 44, 1. 47, 12. 48, 10. 49, 19. 55, 10. 57, 7. 67, 1. 19. 68, 3. 71, 15. 72, 15. 73, 15. 74, 14. 76, 6. 10. 77, 9. 78, 17. 79, 20. 80, 11. 16. 81, 7. 9. 15. 17. 86, 13. 87, 20. 89, 3. 90, 7. 92, 12, 17, 94, 24, 97, 7, 98, 7, 200, 2, 9, 16, 01, 1, 02, 12, 13, 16, 03, 6, 7, 04, 1, 6, 05, 8. 06, 22. 08, 17. 22. 09, 19. 24. 25. 10, 10. 14. 13, 1. 15, 25. 16, 8. 17, 4. 18, 1. 14. 19, 15. 20, 5. 16. 18. 22, 4. 23, 16. 21. 24, 2. 4. 12. 18. 25, 1. 21. 23. 26, 2. 18. 27, 3. 19. 23. 28, 2. 29, 5. 8. 19. 30, 9. 14. 31, 20. 22. 32, 8. 33, 1. 10. 18. 34, 4. 36, 18. 37, 2. 41, 12. 20. 42, 4. 5. 46, 3. 48, 8. 21. 49, 6. 9. 12. 50, 7. 51, 21. 52, 22. 55, 15. 56, 6. 57, 29. 65, 10. 14. 75, 6. 96, 16. 19. 311, 1. 11. 17, 17. 20, 25. 21, 4. 22, 21. tad 7, 18. 10, 8. 9. 21, 6. 42, 2. 49, 3. 54, 1. 64, 18. 71, 11. 86, 4. 10. 93, 15. 16. 98, 9. 13. 13. 14. 99, 17. 100, 2. 03, 4. 7. 08, 14. 11, 20. 13, 16. 14, 13. 15, 2. 16. 17, 8. 19, 14. 20, 17. 21, 12. 24, 20. 25, 20. 27, 10. 36, 21. 38, 6. 18. 39, 15. 16. 41, 8. 42, 14. 43, 6. 46, 18. 51, 3. 15. 54, 18. 59, 17. 63, 6. 66, 9. 67, 8. 69, 9. 71, 12. 72, 16. 81, 6. 86, 17. 87, 22. 88, 7. 91, 11. 93, 20. 21. 95, 10. 13. 96, 15. 15. 98, 6. 202, 9. 03, 14. 04, 1. 17. 06, 10. 11. 07, 2. 09, 11. 12, 10. 11. 19. 14, 3. 15, 21. 19, 6. 24, 9. 32, 22. 40, 13. 41, 19. 54, 5. 12. 57, 28. 58, 11. 23. 60, 11. 20. 63, 14. 65, 8. 9. 70, 10. 11. 14. 15. 72, 1. 78, 32. 84, 1. 85, 14. 99, 14. 14. 300, 7. 12. 03, 7, 10, 11, 12, 1, 13, 17, 21, 29. SA tam 2, 1, 2, 4, 6, 7, 7, 8, 15, 9, 7, 11, 2. 4. 6. 12, 10. 11. 14, 10. 10. 22. 15, 2. 4. 6. 18, 8. 19, 8. 20, 12. 21, 1. 23, 10. 24, 18. 26, 3. 28, 5. 32, 13. 33, 2. 37, 26. 38, 14. 41, 9. 42, 21. 44, 19. 45, 7. 46, 7. 14. 50, 10. 21. 51, 3. 7. 11. 53, 2. 15. 17. 54, 11. 56, 2. 15. 57, 3. 59, 18. 32. 70, 19. 72, 1. 4. 8. 73, 2. 12. 14. 17. 74, 1. 3. 6. 15. 16. 75, 13. 15. 76, 6. 77, 7. 78, 2. 81, 23. 82, **3.** 19. 83, 7. 85, 11. 16. 88, 13. 90, 2. 15. 16. 93, 6. 97, 8. 100, 19. 01, 1. 9. 02, 3. 07, 6. 09, 17. 16, 7. 17, 6. 18, 9. 17. 19, 11. 21. 20, 21. 21, 10. 22, 12. 19. 21. 23, 4. 24, 5. 18. 25, 18. 28, 10. 13. 29, 2. 4. 30, 9. 10. 20. 33, 6. 19. 34, 1. 4. 20. 35, 21. 23. 36, 5, 14, 37, 5, 9, 13, 38, 13, 40, 8, 41, 17, 42, 14, 16, 46, 3, 53, 13, 58, 8, 59, 18. 61, 2. 63, 8. 13. 15. 64, 4. 13. 65, 6. 66, 11. 68, 20. 70, 5. 71, 3. 73, 3. 8. 15. **78**, **15**, **79**, **4**, **6**, **80**, **10**, **81**, **4**, **14**, **82**, **15**, **83**, **7**, **86**, **11**, **89**, **13**, **19**, **90**, **18**, **23**, **91**, **4**, 97, 14. 22. 98, 10. 99, 10. 201, 8. 11. 03, 17. 04, 7. 16. 09, 5. 10. 16. 10, 8. 12, 15. 14, 16. 15, 4. 13. 24. 16, 2. 17, 2. 15. 18, 16. 19, 5. 7. 8. 14. 20, 4. 11. 21, 3. 22, 6. 16. 18. 20. 22. 23, 18. 24, 17. 26, 5. 6. 10. 11. 11. 23. 27, 8. 28, 7. 15. 29, 11. 30, 8. 15. 31, 21. 32, 5. 7. 36, 15. 17. 18. 23. 37, 16. 17. 38, 6. 41, 5. 15. 21. 42, 17. 43, 2. 8. 45, 4. 17. 46, 1. 16. 47, 8. 10. 21. 24. 48, 2. 6. 15. 22. 49, 14. 16. 18. 20. 50, 4. 6. 16. 19. 51, 8. 12. 53, 21. 55, 11. 14. 16. 17. 19. 58, 4. 9. 10. 64, 14. 78, 13. 96, 8. 20. 301, 10. 20, 7. 33, 2. 35, 4. tad 4, 11. 5, 1. 2. 13, 11. 15, 9. 21, 13. 22, 1. 8. 23, 6. 25, 1. 26, 8. 28, 4. 29, 20. 20. 33, 1. 34, 23. 40, 4. 41, 18. 42, 19. 45, 14. **47**, 12. **48**, 10. 12. 50, 16. 51, 6. 55, 16. 61, 17. 65, 6. 15. 66, 3. 67, 1. 70, 19. 71, 17. 79, 13. 81, 1. 2. 4. 20. 23. 82, 2. 14. 83, 9. 18. 84, 3. 86, 7. 9. 25. 88, 10. 12. 91, 6, 94, 24, 97, 5, 101, 7, 8, 11, 03, 15, 05, 10, 14, 17, 15, 7, 17, 10, 11, 20, 23, 21, 3. 22, 2. 23, 8. 27, 7. 21. 28, 8. 8. 21. 30, 3. 7. 8. 9. 32, 10. 33, 22. 34, 20. 36, 3, 19, 37, 4, 41, 11, 15, 16, 42, 2, 9, 13, 44, 4, 45, 6, 7, 47, 17, 48, 17, 49, 10, 18, 50, 8, 8, 23, 51, 12, 52, 5, 54, 19, 55, 18, 56, 2, 57, 3, 15, 15, 58, 11, 59, 1, 9, 60, 1, 63, 11. 64, 16. 17. 65, 6. 68, 7. 75, 6. 15. 76, 1. 77, 10. 21. 78, 3. 19. 80, 10. 81, 15. 87, 5. 88, 12. 89, 5. 91, 4. 6. 92, 1. 93, 15. 94, 14. 95, 14. 97, 18. 98, 7. 201, 1. 3. 18. 02. 11. 03, 22. 06, 9. 07, 6. 08, 18. 19. 09, 7. 13. 10, 9. 10. 11, 3. 9. 14. 16. 22. 12, 6, 14, 11, 16, 16, 2, 17, 15, 18, 5, 11, 20, 16, 17, 23, 21, 3, 5, 21, 22, 4, 12, 20, 24. 24, 2. 7. 10. 25, 8. 18. 26, 4. 28, 6. 20. 29, 11. 21. 32, 5. 33, 4. 17. 34, 8. 35, 3. 36, 24. 37, 5. 24. 38, 13. 40, 8. 41, 1. 4. 14. 20. 42, 11. 43, 12. 44, 4. 10. 45, 18. 46, 2. 47, 12. 48, 22. 49, 22. 51, 2. 17. 54, 13. 55, 7. 56, 11. 57, 30. 67, 4. 74, 19. 75, 4, 92, 6, 303, 20, 10, 15, 21, 22, 16. SI tena 14, 22, 15, 2, 4, 6, 23, 9, 27, 4. 28, 24, 32, 18, 44, 12, 45, 15, 53, 7, 56, 6, 57, 4, 8, 59, 8, 64, 13, 66, 16, 67, 10, 68, 13, 74, 13, 80, 22, 81, 15, 83, 5, 15, 87, 8, 12, 88, 19, 104, 2, 12, 21, 20, 3, 21, 20. 23, 2. 24, 16. 29, 14. 32, 20. 33, 16. 21. 34, 8. 16. 35, 3. 23. 36, 3. 5. 42, 10. 43, 20, 44, 6, 17, 48, 6, 50, 10, 51, 4, 56, 1, 18, 67, 15, 68, 1, 75, 6, 81, 3, 6, 83, 18. 87, 16. 89, 11. 92, 4. 95, 7. 17. 19. 96, 2. 200, 2. 03, 4. 06, 11. 11. 21. 08, 1. 5. 9. 11, 3, 12, 10, 13, 2, 18, 17, 24, 2, 26, 2, 27, 1, 28, 4, 14, 29, 14, 30, 3, 32, 23, 33, 10. 34, 7. 40, 22. 42, 22. 43, 22. 47, 1. 49, 18. 22. 50, 2. 8. 52, 10. 57, 8. 58, 19. 71, 22, 72, 2, 15, 73, 15, 79, 7, 89, 15, 99, 18. SD tasmai 2, 4, 16, 17, 55, 4, 90, 6. 97, 4. 12. **1**61, 19. 89, 19. **2**05, 2. 19, 16. 20, 17. 21, 11. 27, 21. 28, 18. **32**, **25**. **34**, 4. 51, 17. 57, 5. 20. 24. 75, 12. 78, 19. 23. 25. 26. 303, 14. SAb tasmād 31, 13. 48, 23. 58, 18. 107, 7. 9. 63, 16. 70, 7. 91, 11. 93, 6. 94, 12. 201, 18. 30, 6. 40, 14. 45, 5. 55, 18. SG tasya 3, 18. 19. 8, 21. 9, 2. 8. 15, 20. 22, 13. 23, 15. 24, 13 (Nil. tasya Nalasya). 14. 25, 1. 28, 16. 29, 16. 31, 11. 37, 16. 19. 24. 40, 6. 20. 51, 1. 53, 10. 54, 1. 56, 11. 16. 57, 10. 59, 19. 60, 21. 61, 1. 17. 62, 3. 65, 6. 10. 66, 7. 67, 1. 74, 10. 12. 75, 21. 76, 8. 18. 77, 17. 19. 81, 3. 23. 83, 4. 12. 85, 24. 88, 18. 93, 4. 95, 9. 98, 7. 11. 11. 100, 16. 01, 12. 02, 6. 03, 3. 04, 8. 07, 7. 09, 17. 17. 10, 12. 13, 4. 15, 14. 16, 13. 18, 11. 15. 21, 19. 22, 4. 22. 26, 9. 27, 3. 28, 8. 29, 15. 30, 15. 31, 16. 32, 15, 18, 33, 5, 5, 34, 2, 35, 15, 36, 6, 9, 19, 20, 37, 5, 10, 18, 38, 10, 20, 40, 6, 44, 6. 10. 45, 5. 46, 5. 47, 14. 48, 3. 6. 12. 49, 2. 10. 12. 50, 11. 52, 11. 56, 16. 59, 18, 63, 9, 64, 20, 66, 9, 67, 18, 68, 6, 15, 69, 4, 70, 5, 18, 75, 2, 19, 76, 10, 78, 12, 79, 9. 80, 8. 16. 82, 14. 83, 2. 85, 23. 86, 19. 87, 2. 93, 1. 4. 94, 23. 95, 5. 97, 23. 98, 12. 203, 3. 04, 3. 08, 3. 7. 21. 09, 9. 25. 12, 19. 13, 24. 15, 5. 21. 16, 11. 18, 1. 5. 19, 3. 21, 4. 20. 22, 8. 23, 10. 12. 15. 24, 5. 27, 7. 11. 22. 28, 3. 29, 17. 31, 4. 22. 35, 11. 36, 10. 38, 9. 39, 14. 42, 8. 15. 43, 21. 44, 17. 46, 19. 47, 2. 12. 18. 19. 48, 12. 49, 3. 15. 50, 6. 51, 21. 52, 3. 9. 54, 1. 63, 14. 65, 4. 66, 1. 67, 8. 12. 12. 76, 17, 18, 77, 23, 79, 14, 96, 17, 20, 303, 12, 17, 2, 14, 21, 3, 22, 7, 31, 5. SL tasmin 47, 9. 55, 9. 83, 10. 103, 2. 29, 8. 44, 20. 50, 6. 78, 4. 80, 4. 92, 15. 98, 13. 99, 8. 23. 206, 24. 07, 15. 08, 7. 09, 3. 14, 12. 17, 14. 18, 3. 20, 19. 21, 8. 22, 5. 35, 11. 37, 15. 19. 41, 11. 54, 21. 66, 12. 79, 9. 86, 8. 96, 23. 328, 4. DN tau 16, 10. 27, 13. 59, 29. 62, 16. 89, 6. 96, 2. 102, 7. 26, 4. 18. 56, 17. 57, 1. 16. 67, 4. 75, 9. 76, 2. 15. 82, 1. 87, 3. 90, 1. 4. 91, 13. 93, 16. 96, 21. 200, 18. 02, 7. 13. 12, 22, 29, 20, 48, 11, 51, 9, 57, 19. DA tau 5, 18, 57, 18, 63, 4, 170, 8, 93, 17. 200, 16. 01, 1. 02, 2. 29, 23. 54, 1. 7. 56, 5. DI tābhyām 152, 18. 54, 6. 89, 15. 92, 10. 93, 21. 254, 11. 56, 7. DD tābhyām 167, 2. DG tayos 2, 22. 5, 19. 100, 18. 26, 3. 36, 10. 45, 17. 82, 13. 90, 8. 93, 20. 94, 1. 4. 203, 20. 326, 4. DL tayos 141, 16, 93, 11. PN te 3, 8, 10, 5, 13, 6, 8, 20, 7, 2, 7, 13, 14, 17, 3, 18, 14, 21, 4. 20. 25, 11. 39, 11. 41, 12. 42, 2. 4. 46, 1. 8. 14. 47, 15. 58, 1. 61, 4. 65, 11. 13. 70, 10. 15. 83, 5. 97, 14. 15. 99, 6. 7. 102, 17. 11, 15. 12, 15. 28, 6. 9. 14. 32, 12. 42, 4, 19, 19, 19, 47, 9, 48, 14, 17, 50, 15, 51, 18, 57, 19, 58, 21, 60, 11, 61, 15, 62, 5, 64, 9, 70, 13, 78, 6, 11, 79, 6, 15, 81, 16, 20, 82, 19, 84, 8, 91, 13, 98, 13, 15. 17. 99, 1. 200, 6. 01, 4. 8. 20. 07, 14. 10, 6. 11, 14. 19. 12, 2. 19, 16. 22, 2. 30, 18. 32, 4. 33, 4. 22. 44, 24. 46, 21. 53, 15. 57, 11. 60, 14. 62, 11. 71, 19. 20. 21. 72, 16. 74, 2. 75, 5. 78, 21. 79, 25. 80, 20. 89, 15. 90, 15. 95, 4. 97, 3. 303, 13. 15. 16. 04, 12. 06, 11. 14, 11. 21, 20. 35, 11. tāni 83, 15. 143, 18. 52, 11. 65, 3. 265, 8. 79, 21. PA tān 3, 10. 11. 14. 6, 8. 14, 8. 15, 17. 16, 11. 18, 11. 24, 23. 25, 6, 39, 12, 40, 1, 43, 5, 46, 8, 57, 15, 60, 1, 64, 7, 69, 18, 70, 2, 5, 12, 17, 77, 4. **78**, 8. **95**, 10. **97**, 12. 13. **128**, 16. **48**, 15. 50, 9. 16. 54, 8. **2**01, 15. 18, 13. 19, 1. 20. 32, 11, 13, 17, 55, 9, 61, 3, 5, 64, 9, 301, 12, 15, 1, tani 14, 16, 49, 14, 90, 22, 97, 15. 223, 11. 32, 16. PI tais 8, 13. 23, 8. 39, 9. 15. 50, 4. 105, 19. 29, 13. 36, 7, 42, 7, 43, 13, 47, 14, 52, 19, 53, 6, 59, 19, 66, 4, 9, 77, 1, 78, 5, 82, 1, 204, 1. 6. 15, 15. 18, 15. 35, 9. 37, 14. 47, 2. 57, 19. 61, 3. 78, 25. 79, 21. 96, 15. 99, 14. 14. 304, 12. 15, 19. 17, 14. PD tebhyas 7, 15. 198, 19. 269, 13. PAb tebhyas 232, 20. 301, 12. PG teṣām 3, 2. 5, 12. 6, 7. 8, 5. 9, 18. 19. 13, 3. 14, 4. 10. 30, 13. 46, 10. 48, 10. 49, 12. 74, 24. 99, 10. **1**03, 1. 05, 17. 11, 15. 12, 3. 7. 28, 3. 32, 10. 15. 43, 3. 48, 10. 50, 17. 51, 11. 57, 20. 58, 11. 16. 59, 10. 70, 15. 71, 3. 72, 11. 73, 3. 7. 82, 21. 98, 21. **2**67, 2. 87, 15. 95, 6. **3**05, 12. 21, 1. 22, 1. 5. PL teşu 10, 16. 262, 6. 94, 4.

tad Adv. (erstarrter SA von tad) darum, dazu, dann, also. 8, 9. 26, 19. 65, 1. 76, 1. 95, 12. 96, 9. 16. 97, 3. 7. **1**03, 6. 6. 04, 17. 06, 7. 18. 20. 10, 10. 14, 9. 10. 14. 15, 7. 12. 19. 21. 16, 14. 22. 17, 5. 14. 19. 18, 8. 16. 21, 1. 5. 5. 10. 18. 19. 22, 2. 4. 14. 18. 25, 4. 11. 11. 26, 7. 27, 9. 28, 1. 3. 13. 13. 20. 29, 1. 5. 12. 15. 16. 19. 30, 14. 31, 2. 5. 32, 12. 33, 7. 9. 22. 36, 2. 10. 10. 37, 2. 6. 38, 7. 11. 39, 1. 40, 9. 18. 18. 41, 6. 9. 10. 12. 13. 42, 11. 17. 44, 11. 18. 45, 5. 6. 15. 46, 3. 47, 6. 16. 18. 48, 4. 9. 20. 49, 4. 7. 9. 9. 12. 19. 20. 21. 22. 50, 8. 10. 10. 18. 51, 5. 6. 16. 19. 52, 2. 6. 9. 12. 13. 53, 1. 7. 19. 54, 7. 13. 19. 20. 55, 1. 1. 13. 15. 17. 19. 56, 1. 6. 11. 57, 2. 13. 58, 10. 13. 17. 18. 59, 2. 11. 12. 17. 60, 2. 3. 20. 61, 1. 2. 9. 14. 15. 19. 19. 62, 4. 8. 63, 8. 11. 13. 18. 20. 20. 64, 1. 3. 21. 65, 9. 12. 12. 14. 66, 1. 67, 1. 16. 19. 68, 7. 11. 12. 19. 69, 2. 11. 70, 16. 16. 18. 19. 72, 5. 12. 73, 5. 6. 8. 74, 3. 7. 17. 76, 5. 9. 21. 77, 5. 5. 20. 78, 18. 79, 3. 9. 10. 16. 16. 80, 14. 17. 81, 8. 11. 82, 1. 4. 20. 83, 5. 92, 22. 96, 8. 20. 99, 13. 200, 6. 04, 9. 06, 6. 7. 8. 09, 6. 16. 13, 24. 14, 17. 19, 18. 20, 4. 22, 1. 24, 24. 25, 13. 26, 14. 31, 18. 33, 8. 23. 37, 13. 39, 20. 41, 4. 42, 2. 49, 21. 50, 9. 23. 52, 16. 53, 1. 18. 65, 1. 67. 5. 68, 1. 74, 6. 77, 5. 98, 18. 309, 4. 15, 20. 16, 14. 22, 3.

tad-amśa M. ein Teil von ihm, ihr. SG -asya 301, 7.

tad-agre in seiner Gegenwart. 229, 3.

tad-adharāmişa-lola-martya-matsya (a-ā) M. die Menschenfische, die lüstern sind nach der Lockspeise: ihren Lippen. PA -ān 289, 19.

tad-anantaram unmittelbar darauf. 197, 10. 222, 8. 37, 8.

tad-anantarā F. von -a ihm am nächsten stehend. SN -ā 80, 13.

tad-anityatva N. (von a-nitya) seine Unbeständigkeit. SA -am 278, 33.

tad-anugraha M. Gnade gegen ihn, sie. SA -am 197, 4.

tad-anupraveśa M. (V viś) das sich ihm Unterwerfen. SN -as 166, 1.

tad-antara N. sein Inneres. SL -e 202, 20.

tad-anya ein anderer als dieser, dieses. SN -as 99, 16.

tad-apatya N. sein, ihr Kind. PA -āni 126, 3.

```
tad-abhimata von ihm hochgeschätzt. SL -e 110, 4.
tad-artham (-a M.) um seinet-, ihretwillen, für ihn, sie, deswegen. 97, 13. 100, 20.
tad-ardha N. die Hälfte von ihm. SN -am 317, 1.
                                                                 [41, 4, 296, 17.
tad-arha dem entsprechend, angemessen. SI -ena 144, 16.
tad-avayava-leśa M. ein Minimum eines Teiles von ihm, ihr. SL -e 301, 7.
tad-avastha (von -ā F.) in diesem Zustand befindlich. SA -am 100, 19.
tad-avasthā F. von -a. SA -ām 63, 16.
tad-astitva-vişaya M. Gebiet, Sphäre seiner Existenz. SL -e 257, 21.
tadā damals, dann, da. 2, 24. 3, 3. 9. 14. 4, 14. 16, 11. 18, 11. 20, 11. 21, 6. 23, 13.
    24, 21, 25, 7, 27, 15, 28, 16, 21, 29, 3, 16, 34, 11, 41, 22, 23, 43, 5, 45, 14, 46,
    4. 8. 19. 47, 7. 48, 22. 49, 14. 15. 50, 2. 51, 8. 53, 4. 54, 21. 55, 2. 4. 60, 8. 61,
    20. 63, 16. 64, 5. 65, 12. 68, 6. 71, 23. 25. 72, 6. 74, 12. 28. 80, 16. 84, 14. 85,
    16. 88, 14. 90, 10. 94, 5. 127, 14. 48, 11. 72, 5. 77, 12. 89, 10. 20. 22. 92, 11.
    94, 20, 95, 21, 97, 19, 213, 15, 14, 23, 18, 3, 5, 20, 11, 22, 12, 30, 5, 31, 1, 11,
    41, 22. 43, 13. 17. 47, 12. 59, 13. 15. 312, 6. 34, 3.
tad-ākārā F. von -a dieses Aussehen habend. SA -ām 4, 19.
tad-ākrti diese Gestalt habend. DA -ī 254, 7.
tad-āgama M. (Vgam) sein Kommen. SA -am 235, 4.
tad-āgamana-ja (V jan) aus seinem Kommen entstanden. SAb -ād 209, 23.
tad-ādeśa M. (V diś) seine, ihre Anweisung, Geheiss. SI -ena 229, 5.
tad-anayana N. seine, ihre Herbeischaffung. SA -am 211, 9.
tad-ārādhana-para beflissen ihn, sie zu gewinnen. PI -ais 298, 3.
tad-āśaya M. (V śī) seine Absicht, Gesinnung. SN -as 239, 24.
tad-āspada N. sein Standort, Wohnsitz. SA -am 245, 20.
tad-āsya-pavana M. der Hauch seines, ihres Mundes. SN -as 288, 16.
tad-ās vādana N. (V svad) dessen Genuss. SI -ena 141, 2.
tad-icchānugraha (ā-a) M. Willfahrung, Erfüllung seines Wunsches. SAb -ād 212,
tad-itara ein anderer als dieser. SL -e 311, 12.
                                                                           [11.
tad-īpsitā F. von -a von ihm, ihnen begehrt. SA -ām 254, 20.
tadīya (von tad) sein, ihr. SN -am 202, 3. 331, 12. DN -au 331, 8.
tadīya-dviş M. (V dviş) sein Feind. PG -şām 272, 3.
tadīyā F. von -a. DA -e 330, 2.
tad-utthā F. von -a von diesem ausgehend. SN -ā 144, 10.
tad-udara N. sein Bauch. SA -am 170, 6.
tad-ūru M. sein, ihr Schenkel. DG -vos 330, 8.
tad-ostha-pallava-rasa M. das Nass ihrer Lippenknospen. SN -as 288, 17.
tad-Ganatā F. (von Gana M.) Ganaschaft, Stellung und Würde eines Gana bei ihm.
tad-Ganatva N. (von Gana M.) dass. SN -am 252, 13.
                                                               [SA -ām 252, 19.
tad-gata bei ihm, ihr befindlich. SI -ena 203, 21.
tad-gata-mānasa 'mit zu ihr gegangenem, auf sie gerichtetem Sinn'. SN -as 236, 12.
tadgatauşadhi-ratna (a-o) N. die auf ihm (dem Himālaya) befindlichen Arznei-
    pflanzen und Edelsteine. PG -anam 322, 1.
tad-guna M. seine Tugend, sein Vorzug. PI -ais 147, 2.
tad-guņa-smaraņārdra-hrdaya (a-ā) dessen Herz feucht war durch die Erinnerung
    an dessen Tugenden. SN -as 182, 15.
tad-grha M.N. sein Haus. SAb -ād 247, 3. SL -e 220, 9.
tad-grahana N. (V grah) dessen Ergreifung. SI -ena 130, 2.
tad-darśana N. dessen Anblick. SAb -ād 220, 18.
tad-darśana-bhaya N. die Furcht, ihn zu sehen. SA -am 210, 4.
```

# tad-darśana- — tanu-madhyamā F.

tad-darśana-vyāja M. (Vañj) der Vorwand ihn, sie zu sehen. SAb -ād 201, 9.

```
tad-darśanotkantha (a-u) F. die Sehnsucht, sie zu sehen. SN -ā 200, 12.
tad-dana N. sein Geben, seine Freigebigkeit. SG -asya 110, 5.
tad-duhkha N. sein, ihr, dieses Leid. SA -am 57, 2. SI -ena 178, 18.
tad-duhkha-duhkhita über dieses, sein, ihr Leid betrübt. SN -as 163,7. DN -au 157,1.
tad-deśa M. dieser Ort. SL -e 236, 4.
                                                                      [153, 20.
tad-deśāntara-gamana (a-a) N. das Gehen in einen andern Ort als diesen. SN -am
tad-dvāra N. dieses, sein, ihr Tor, Öffnung. SA -am 181, 5. SI -ena 107, 5.
tad-dviş M. (V dviş) sein Feind. SL -şi 110, 4.
tad-dhana-lubdha gierig nach dessen Gelde. SN -as 100, 8.
tad-bandhava M. sein, ihr Verwandter. PN -as 237, 5.
tad-bimboştha-pipāsā (a-o) F. (V pā I Des.) der Durst nach ihren Bimba-Lippen
    (bimba N. die rote Frucht der Cucurbitacee Momordica monadelpha). SI -avā 205,
tad-bhaya N. Furcht vor ihnen. SAb -ād 231, 12.
tad-bhartr-maurkhya-värttä F. das Gerücht von der Dummheit ihres Gatten. SN
tad-bhāryā F. seine Frau. SN -ā 247, 10. 52, 6.
                                                                    [-ā 195, 1.
tad-bhāsā F. diese Sprache. SI -ayā 256, 8.
tad-yathā nämlich, so zum Beispiel. 95, 6. 98, 5. 99, 17. 124, 7.
tad-raksārtham (ā-a, -a M.) ihres Schutzes wegen. 126, 7.
tad-vacana N. seine, ihre Rede, Aussage. SA -am 202, 6. SAb -ād 220, 9.
tad-vacas N. sein, ihr Wort, Rede, Sprache. SN -as 288, 16. SA -as 137, 4.
tadvat (von tad) ebenso. 132, 5. 63, 4. 208, 3. 41, 7.
tad-vadha M. seine Tötung, Ermordung. SA -am 222, 8. SD -āya 165, 9.
tad-vadha-pātava N. Geschicklichkeit, Behendigkeit ihn zu töten. SA -am 224, 9.
tad-vana-ja (V jan) in diesem Walde geboren. PN -ās 130, 20.
tad-vaśa M. dessen Kraft.
                           SAb -ād 227, 3.
tad-vikṛti F. eine Sinnesänderung von, an ihm. SN -is 165, 9.
tad-vicāra M. (∨car) eine Erwägung darüber. SN -as 257, 25.
tad-vidya (von -ā F.) dessen Wissenschaft, Zauberkunst besitzend. SN -as 71, 6.
tad-vināśa M. sein, ihr Verschwinden, Untergang. SD -āva 178, 19.
tad-vibhrama M. ihre Anmut, Koketterie. SN -as 288, 18.
tad-viruddha im Widerspruch mit ihr. SN -am 278, 11.
tad-vrkşāśraya (a-ā) diesen Baum als Wohnsitz habend.
                                                        PN -ās 179, 6.
tad-vrddhi F. deren Wachstum, Zinsen. SN -is 232, 4.
tad-vaiparītya N. (von vi-parīta) dessen Umkehrung. SL -e 278, 32.
tad-vairāgya-kāraņa N. die Ursache dieser Melancholie. SN -am 127, 8.
∨tan VIII dehnen, ausdehnen. Mit ā dass., mit pra dass.
Akt. Ind. 3.S tanoti 262, 9. 3.P pra-tanvanti 301, 2.
    Imp. 3.S ā-tanotu 294, 16.
Med. Ind. 3.S tanute 285, 17.
tanaya M. (Vtan, eig. der das Geschlecht ausdehnt) Sohn, Kind. SN -as 96, 6.
    196, 7. 213, 23. 47, 12. DN -au 229, 17. DI -ābhyām 54, 23. DAb -ābhyām
    48, 20. PG -ānām 215, 20.
tanayā F. (von -a M.) Tochter. SN -ā 203, 1. SA -ām 37, 16. 40, 6. 63, 9. 251, 16.
taniman M. (von tanu dünn) Dünnheit, Verkleinerung. SI -nā 266, 5.
tanu F. (Vtan) Leib, Körper. SA -um 256, 1. PI -ubhis 310, 5.
tanu-bhrt M. (V bhr, eig. einen Kürper tragend) belebtes Wesen, Mensch. PG -tam
    169, 6. 306, 19. 10, 5.
tanu-madhyamā F. (von -a) eine schmale Mitte, Taille habend. SN -ā 69, 2.
```

443

Digitized by Google

```
tanu-madhyā F. (von -a) dass. SA -ām 8, 19.
tanū-jā F. (von -a M., V jan) (leibliche) Tochter. SA -ām 335, 7.
tantu M. (V tan) Faden. PN -avas 279, 10.
tantra N. (Vtan, eig. Aufzug eines Gewebes) Grundlage, Doktrin, Buch. SN -am
    98, 1. 183, 20. PA -āni 97, 14. PI -ais 95, 5.
tandrā F. (V tand) Mattigkeit, Abspannung. SA -ām 89, 14.
tannamaskārātınaka (tan-namaskāra + ātman) bestehend in einer Huldigung für diesen.
tan-nāśa M. (V naś) dessen Untergang. SD -āya 168, 3.
                                                                [SA -am 278, 14.
tan-nimittam (-a N.) deswegen. 240, 1.55, 3.
tan-netra-samcāra-sūcita durch den Gang ihrer Augen angewiesen, bezeichnet. PL
tan-madhya N. seine, ihre Mitte. SL -e 130, 4. 214, 2.
                                                                   [-eşu 292, 16.
tan-madhyatas (von madhya N.) aus ihrer Mitte. 96, 15.
tan-mātra (-ā F.) dieses als Mass habend, nur dies, nur soviel. SN -am 141, 4. SA
    -am 175, 17. SAb -ād 218, 1.
tan-mārga M. dieser Weg. SI -ena 179, 4.
tan-mukha N. sein Eingang, Anfang. SN -am 320, 18.
tan-mekhalā-madhya-maņi M. der Edelstein auf der Mitte ihres Gürtels. SG es
tanv-angī F. von -a schlankgliederig. SG -yas 283, 19.
                                                                        [330, 16.
tanvī F. von -u dünn, schlank, schmal. SN -ī 291, 8. 330, 14. SV -i 294, 15.
tanvī-netra-cakora-pārvaņa-vidhu M. der Mond am Knotentage (d. i. der Voll-
    mond) für die beiden Cakora: die Augen der Schlanken. Der Cakora (Perdix rufa)
    soll Mondstrahlen trinken. SL -au 288, 9.
Vtap I erhitzen, glühend machen, quälen. Mit pari und sam dass.
Pass. Ind. 3.S tapyate 254, 14. 3.P sain-tapyante 274, 2 (reflexiv).
    Impf. 3.S pary-atapyata 195, 15.
Vtap X dass.
    Pot. 3.S tāpayet 225, 11.
tapah-prasannā F. von -a gnädig infolge (meiner) Busse. SN -ā 216, 15.
tapah-sthita in Busse verweilend. DA -au 194, 10.
tapana-tejas dessen Glanz dem der Sonne gleicht. SA -asam 236, 21.
tapas N. (V tap) Busse, Kasteiung (ursprünglich und vorwiegend durch Hitze), nicht
    zur Sühne für begangene Schuld (das wäre prayascitta), sondern zur Erwerbung
    von religiösem Verdienst. SN -as 18, 21. 260, 12. 99, 8. 12. 314, 16. SA -as
    212, 8. 16, 1. 52, 10. 76, 12. 335, 3. SI -asā 41, 14. 86, 15. 154, 8. 88, 6. 90,
    18, 94, 9, 206, 20, 42, 7, 68, 3. SD -ase 198, 20, 206, 19, 16, 7, 45, 6, 47, 15.
    17. 334, 5. SAb -asas 306, 16. 28, 1. SG -asas 273, 7. 91, 6. 306, 8. 35, 2.
    SL -asi 39, 13. PI -obhis 187, 3. 207, 7.
tapas-tusta zufrieden mit (seiner) Busse. SI -ena 195, 17.
tapasyat Ppra von V tapasy (Den. von tapas N.) sich kasteien. SN -n 198, 11. PN
tapas vin M. (von tapas N.) Büsser, Asket. SN -ī 250, 14. 312, 14.
                                                                   [-ntas 304, 2.
tapas vinī F. (von -vin M.) Büsserin. SN -ī 28, 1.39, 7.56, 10.68, 17.
tapo-dhana dessen Schatz seine Busse ist, bussereich. PN -as 39, 10. 40, 3.
tapo-'dhīnā F. von -a (Weiterbildung von adhi) beruhend auf Busse. PN -as 200, 3.
tapo-'rtham (-a M.) der Busse wegen, um zu büssen. 188, 2.
tapo-vana N. Busswald, Büsserhain. SA -am 41, 3. 225, 17. 18. 51, 23.
tapo-vrddha alt an Busse oder reich an Busse. PA -an 39, 8.
```

tapta Ppp v. Vtap erhitzen, quälen, (Busse) üben. SN -am 299, 8. 12. PN -ās 299, 8.

ta-bha-ja M. Antibacchius, Dactylus und Amphibrachys. PN -ās 258, 12. 78, 30.

taptum Inf. von V tap (s. o.). 216, 1.

```
tamah-pinda M. Ballen, Klumpen von Finsternis. PN -as 211. 19.
tamas N. Dunkel, Finsternis. SN -as 171, 11. SL -asi 209, 19. 86, 7.
tamo-bhūta zu Finsternis geworden, dunkel. SN -am 292, 18.
taranga M. Welle. SN -as 190, 13. 97, 26. 204, 23. 16, 18. 28, 24. 43, 5. 53, 3. 56, 13.
tarala hinundhergehend, unruhig. DN -e 290, 23.
taralāyata-locanā (a-ā) F. von -a mit beweglichen langen Augen. PG -ānām 279, 25.
taras N. (V tr) Kraft, Energie. SI -asā 91, 20. 197, 5.
tarītum Inf. von \tr \tilde{u}bersetzen. 312, 2.
taru M. Baum. SN -us 274, 1. PN -avas 271, 1. 72, 16, 16. PAb -ubhyas 309, 10.
taruna jung, zart. PN -ās 99, 6.
                                                               PG -ūnām 314, 8.
taruna-karunā-pūrna-hrdava das Herz von zartem Mitleid erfüllt. PN -ās 305, 18.
∨ tarunāy (Den. von taruna) sich wie ein Junger benehmen, jung bleiben.
     Ind. 3.S tarunāyate 299, 16.
tarunī F. (von -a) junges, zartes Mädchen. SN -1 285, 16. SAb -yās 319, 5. SG
     -yās 294, 11. PN -yas 280, 13. 84, 6.
tarunendu-sekhara (a-i) den jungen Mond als Diadem tragend. SL -e 315, 10.
taruśikhara-prāsādaśŗnga-dāruparyanta M. Baumgipfel, Zinnen des Gebäudes
     und Balkenenden. PL -eşu 102, 20.
taru-śrestha der erste, schönste der Bäume. SA -am 42, 9.
taru-sanda-madhya N. Mitte einer Baumgruppe. SL -e 102, 15.
Vtark X erwägen, halten für.
     Perf. 3.S tarkayāmāsa 14, 11. 14. 33, 5. 58, 10.
tarkayitvā Ger. von V tark. 78, 18.
tartum Inf. von Vtr überfahren, übersetzen. 157, 9.
tarhi dann, alsdann. 110, 6. 20, 19. 33, 16. 34, 1. 35, 22. 36, 11. 251, 16.
talpa N. Lager, Bett. SN -am 306, 10. PN -ani 302, 20.
tal-lakşana N. dessen, deren Kennzeichen, Merkmal, Definition. SN -am 70, 22.
     321, 11. 22, 21. SAb -ād 278, 30. 79, 13. 24.
tal-lipta damit gesalbt, bestrichen. PN -as 209, 1.
tasmād (SAb von tad) darum, deshalb. 16, 6, 35, 3, 98, 10, 114, 16, 19, 21, 28, 20.
     29, 7. 34, 13. 38, 7. 44, 19. 46, 12. 65, 6. 68, 4. 79, 17. 207, 22. 14, 20. 15, 3. 11.
     17, 2. 23, 3. 28, 13. 37, 17. 47, 7. 310, 14.
tādayat Ppra von V tad schlagen, treffen. SN -n 176, 8.
tādita Ppp von V tad (s. o.). SN -as 113, 5.
tādyamānā F. von -a Pprp von V tad (s. o.). SN -ā 332, 10.
tāta M. (Lallwort) Väterchen, Lieber. SV -a 128, 14. 77, 7. 10. 87, 18. 305, 2. 12, 17.
tādrk (Adv. von tā-drs) auf solche Weise. 2, 15.
                                                                [SG -asya 159, 7.
tādrk-cestita ein derartiges Gebahren zeigend. SA -am 178, 15.
                                                                          [50, 8.
tā-drś (drś F.) dieses Aussehen habend, derartig, solch. SN -k 139, 12. 305, 2. SA -k
tādrśa (Wb. v. tā-drś) dass. SN -as 222, 13. SA -am 249, 14. PN -ās 219, 22.
tādršī F. von -a. SN -ī 315, 15.
tāna-pradāyitva N. Abstr. von tāna-pradāyin (Vdā) die Begleitung spielend. SA -am
tāpa M. (Vtap) Hitze, Qual. SA -am 271, 22.91, 2. SI -ena 248, 19. SD -āya 296, 1.
tā pasa M. (von tapas N.) Büsser, Asket. SN -as 307, 5. PN -as 41, 12. 22 (unregel-
     mässige Kontraktion aus tāpasā antarhitāh). 42, 2. PI -ais 38, 18. 39, 3. 9.
tāpasādhyuşita (a-a, ∨vas I) von Büssern bewohnt. SA -am 39, 1.
tāpasāraņya N. (a-a) Büsserwald. SA -am 38, 17.
tāmarasa N. Lotus. SN -am 113, 18.
tāmbūla-vallī-dala N. (V dal) ein Blatt von der Betel-Ranke. SA -am 290, 21.
```

```
tāmbūlī-dala-pūga-pūrita-mukha den Mund gefüllt mit Betelblatt und Areka-
    Nuss. PN -ās 287, 3.
tāmrostha-paryasta-ruc (a-o, ruc F. (Vruc)) dessen Glanz sich ausbreitete auf
    den roten Lippen. SG -cas 332.6.
Tārakāntaka-mat-putra-prāpti (a-a) F. Erlangung meines Sohnes, des Erlegers
    des (Dämons) Tāraka. SD -ave 188, 4.
tāra-svara M. durchdringende Stimme. SI -ena 177, 15. 81, 12.
tārasvaram (Adv. von tāra-svara) mit durchdringender Stimme. 233, 20.
tārā F. Stern. PA -ās 184, 11.
tārā-ravīndu (i-i) M. Sterne, Sonne und Mond. PL -uşu 292, 17.
tāruņya N. (von taruņa) Jugend. SN -am 313, 8. SA -am 283, 13.
tāruņya-pūrņa-ghana-pīna-payodharā F. (von -a) mit durch die Jugend vollen,
    festen und starken Brüsten. PG -anam 279, 26.
tārunya-śrī-nava-parimala mit dem jungen Duft der Jugendpracht. PN -as 294,6.
tāla M. die Weinpalme, Borassus flabelliformis. SG -asya 274, 10.
tāla-taru M. dass. SG -os 218, 9.
tālopari (a-u) auf der Weinpalme. 218, 11.
tāvat so gross, so viel. PN -antas 244, 25. -anti 73, 19.
tāvat (Adv. vom vorigen) so weit, so sehr, so lange, inzwischen, zunächst. 16,8.
     37, 4. 54, 9. 102, 8. 03, 3. 04, 17. 08, 14. 15. 14, 8. 17, 1. 5. 6. 19. 18, 16. 24, 7.
     25, 2. 26, 6. 13. 30, 4. 10. 31, 4. 32, 19. 20. 33, 7. 37, 6. 13. 40, 9. 41, 15. 43, 7.
     44, 17. 48, 18. 50, 17. 51, 1. 1. 52, 5. 66, 12. 67, 19. 68, 11. 73, 16. 74, 16. 75, 4.
     76, 7. 17. 78, 2. 20. 88, 19. 203, 12. 08, 2. 09, 14. 21. 10, 1. 16, 23. 17, 7. 23, 8.
     26, 9. 29, 13. 33, 8. 53, 18. 74, 17. 78, 31. 79, 14. 16. 20. 21. 83, 14. 14. 15. 15.
     89, 11. 92, 9. 94, 16. 303, 10. 13, 3.
tigmāmśu (a-a) M. (scharfstrahlig) Sonne. SN -us 87, 16.
tithi M.F. ein lunarer Tag. SL -au 13, 9, 100, 15.
timi M. ein grosser Raubfisch. SN -is 218, 20.
timira N. (im Ablaut zu tamas N.) Finsternis. SN -am 296, 20.
tiras-karinī F. (Vkr) Vorhang, Gardine. PN -yas 325, 4.
tiras-kriyā F. (Vkr) Verachtung, Spott. SA -ām 104, 15. 20.
tiro-bhūta Pp von ∨ bhū mit tiras verschwinden. SL -e 217, 14.
tiryak (Adv. von tiry-ac) seitwärts, zur Seite. 282, 8.
tiry-ac M. (Vañc, eig. horizontal gehend) Tier. PG -aścām 332, 19.
tilaka M. (von tila M. Sesam) Mal, Muttermal. SN -as 224, 24. SA -am 219, 12.14.
tila-kana M. Sesamkorn. PA -ān 276, 9.
                                                               [SG -asya 219, 16.
tişthat Ppra von V sthā stehen, dastehen, verweilen. SI -tā 188, 21. DL -tos
     193, 11. PG -tām 14, 16. PL -tsu 10, 14.
tisr F. von tri drei. PN -ras 199, 11. 265, 20. PA -ras 198, 19. 99, 19. 229, 3.
tīkṣṇa (V tij) scharf. SA -am 74, 11.
tīksna-śrnga N. das scharfe Horn. DI -ābhyām 154, 20.
tīra N. (V tr) Ufer, Gestade. SL -e 236, 21.
                                                                    [-āni 235, 14.
tīrtha N. (Vtr) Furt, Badeplatz, Wallfahrtsort. SN -am 198, 8. SI -ena 268, 3. PA
tīvra heftig, scharf, streng. SN -as 198, 22. SI -ena 188, 6. 206, 20.
tīvra-tapah-kṛśa durch scharfe Busse abgemagert. SN -as 243, 14.
tīvra-tapo-'rjita durch strenge Busse gewonnen. SN -as 247, 18.
tīvratara (Komp. von tīvra) sehr streng. SA -am 212, 8.
tīvra-roşa-samāviştā F. v. -a (Vviś) von heftigem Zorn durchdrungen. SN -ā 33,3.
tīyra-śoka-samāviṣṭā F. von -a (∨viś) von heftigem Kummer durchdrungen. SN -ā
```

[85, 17.

```
tīvra-śokārtā (a-ā) F. v. -a von heftigem Kummer betroffen. SN -ā 31, 4.
tīvrātitīvra (a-a) streng und überstreng. SN -am 314, 16.
tu aber, doch. 2, 8, 20, 21, 3, 8, 15, 4, 5, 11, 14, 5, 8, 14, 6, 10, 18, 8, 22, 9, 4, 9, 15,
     10, 9, 13, 20, 12, 8, 13, 6, 15, 17, 16, 3, 10, 12, 18, 17, 10, 18, 2, 10, 14, 20, 4, 6,
     12. 21, 7. 22. 22, 8. 10. 23, 6. 18. 24, 11. 13. 19. 26, 20. 21. 27, 8. 28, 2. 9. 11. 29,
     18. 31, 1. 14. 32, 10. 33, 4. 6. 10. 47, 14. 20. 48, 1. 10. 50, 2. 51, 6. 52, 6. 20. 57, 3.
     60, 22. 62, 6. 63, 3. 14. 16. 65, 11. 66, 5. 67, 12. 69, 24. 70, 17. 19. 71, 10. 11. 15.
     23. 25. 73, 3. 6. 19. 74, 28. 75, 4. 14. 15. 78, 10. 18. 80, 7. 13. 82, 2. 19. 83, 3. 18.
     84, 12. 14. 85, 2. 7. 10. 16. 23. 86, 5. 7. 11. 19. 25. 87, 4. 88, 8. 14. 90, 19. 91, 2.
     92, 4. 15. 93, 2. 4. 6. 16. 94, 21. 97, 4. 99, 7. 101, 10. 02, 5. 04, 6. 16. 07, 11. 10,
     12. 12, 15, 13, 7, 10, 14, 18, 6, 19, 20, 12, 30, 15, 35, 5, 45, 17, 55, 8, 64, 9, 70, 14.
     71, 3, 76, 19, 86, 2, 87, 17, 88, 17, 89, 21, 93, 8, 99, 3, 203, 1, 20, 08, 12, 11, 17,
     15, 10, 18, 20, 19, 6, 20, 15, 22, 3, 23, 21, 28, 12, 35, 17, 37, 8, 41, 1, 51, 6, 55, 21,
     58, 8. 14. 14. 17. 18. 28. 59, 3. 61, 10. 19. 63, 4. 14. 64, 2. 67, 10. 71, 6. 8. 18. 72,
     1. 2. 77, 9. 10. 85, 15. 92, 10. 94, 1. 300, 2. 06, 3. 13, 4. 20. 16, 5. 21, 11. 25. 22,
tunga hoch. SL -e 300, 4.
                                                                          [21, 32, 1,
tundila (von tunda N. Bauch) dickbäuchig; als M. Name des Ganesa. SA -am 320, 8.
tura-ga M. (V gam) Pferd. PN -ās 145, 20.
turaga-cala-citta dessen Sinn unstät ist wie ein Ross. PN -as 306, 13.
turam-ga M. (V gam) = tura-ga M. PI -ais 145, 20 (lies m für n).
tulā F. Wage; die Wage im Tierkreise. SN -ā 180, 8, 12. SA -ām 161, 7, 70, 15.
     79, 18. 81, 10. 11. 18. 82, 3. 251, 5. SL -āyām 251, 4.
tulā-śiśu-pradāna N. Herausgabe der Wage und des Kindes. SI -ena 182, 2.
tulita Ppp von ∨tulay (Den. von tulā F.) wägen, gleichstellen. SN -am 300, 12.
tulita-bisinī-pattra-payas dem Wassertropfen auf dem Blatt der Lotuspflanze
     gleich (wo Wasser nicht haftet, sondern als Kügelchen stehen bleibt und bei
     Berührung herabrollt). PG -asam 303, 3.
                                                                        [-e 120, 12.
tulya (von tulā F.) gleich. SN -as 10, 16. -am 71, 5. 11. SA -am 71, 4. 267, 6. SL
tulya-kulya (von kula N.) aus gleichem Hause stammend. PL -eşu 307, 4.
tulyatā F. (von tulya) Gleichheit. SA -ām 52, 14.
tulva-dharmatas (von dharma M.) infolge einer gleichen Eigenschaft. 322, 4.
tulyayogitā F. (von tulya-yogin (Vyuj)) Zusammenstellung von Gleichem. SN -ā 322,
tulya-śīla-vayo-yuktā F. von -a mit gleichem Charakter und Lebensalter verbunden,
     versehen. SA -ām 59, 17.
tulya-sāmarthya von gleicher Macht. SA -am 139, 3.
tulyākrti (a-ā) von gleicher Gestalt. PA -īn 14, 7.
tulyābhijana-samvrtā (a-a) F. von -a mit gleichem Adel gerüstet, von gleich edler
     Abkunft. SA -ām 59, 17.
tulyābhilāṣā (a-a, Vlaṣ) F. von -a mit gleichem Verlangen. SA -ām 244, 14.
tulyārtha (a-a) von gleichem Reichtum. SA -am 139, 3.
tulyāvasthā (a-a) F. gleiche Situation. SA -ām 303, 18.
                                                                       frieden sein.
V tus IV zufrieden sein. Mit pari völlig zufrieden sein, sich freuen, mit sam zu-
     Ind. 3.S tusyati 103, 18. pari-tusyati 258, 3.8.9. 2.S sam-tusyasi 298, 2.
     Impf. 3.S sam-atuşyat 217, 20.
     Perf. 3.S tutosa 201, 1. 3.P tutusus 272, 19.
Kaus. Perf. 3.S toşayāmāsa 2, 2. 186, 12. 3.D toşayāmāsatus 187, 3.
tuşāra-samghāta-śilā F. Fels von kompaktem Schnee, Eisfels. PA -ās 334, 13.
tuşāra-sruti-dhauta-rakta (die Spur) deren Blut abgewaschen wurde durch das
```

Schmelzen des Schnees. SA -am 323, 3.

# tuşārādri M. — tejasvin

tuşārādri (a-a) M. Schneeberg, Himālaya. SA -im 188, 2. SG -es 264, 18. SL -au 212, 8. tuṣṭa (Pp von V tuṣ) zufrieden. SN -as 112, 14.64, 8.67, 8.219, 7.21, 7. SL -e 262, 16. DN -au 251, 8.

tuşta-manas zufriedenen Geistes. PN -asas 307, 8.

tuşti F. (V tuş) Zufriedenheit. SN -is 79, 3.

tuhinotkampi-vakso-mṛgākṣī (a-u) F. (von -a) eine Gazellenäugige mit vor Kälte zitterndem Busen. SN -ī 287, 14.

tūrņam Adv. von -a (Pp von V tvar eilen) eilends, schnell. 73, 17. 196, 3. 23.

tūlikā F. (von tūla N. Rispe) Malerpinsel. SI -ayā 329, 7.

tūṣṇīm (V tuṣ) still, schweigend. 240, 8.

trna N. Gras, Grashalm, Stroh. SN -am 261, 5. 300, 24. SA -am 260, 10. 63, 12. 308, 21. SI -ena 111, 1. SG -asya 104, 8. 16, 10. SL -e 304, 8. PA -āni 120, 4. PI -ais 48, 8. 161, 11.

trna-gana M. eine Menge von Grashalmen. PA -an 311, 9.

tṛṇa-jala-samtoṣa-vihita-vṛtti deren Lebensunterhalt besteht aus Gras, Wasser, Genügsamkeit. PG -īnām 269, 8.

trna-musti M. eine Handvoll Gras. SA -im 83, 7.

tṛṇa-lava-prāya (Vi) einem Stück eines Grashalmes ähnlich. PN -ās 265, 7.

trnavatī F. von -vat (von trna N.) grasreich, grasig. SN -ī 312, 9.

trna-samā F. von -a einem Grashalm gleich. SA -ām 266, 7.

trnānkura-bhuj (a-a, V bhuj VII) die jungen Gräser geniessend. PN -jas 298, 20. trtīya (von tri) der dritte. SN -as 10, 3. 79, 20. 185, 2. 204, 23. 08, 6. 58, 14. SL -e 208, 8. 09, 22. 58, 24.

trtīyā F. von -a. SN -ā 229, 18. 66, 1.

∨trp IV satt werden, sich laben.

Kaus. Impf. 3.S atarpayat 63, 8.

trpta Pp von Vtrp. SN -as 273, 15. PN -ās 18, 19.

trpti F. (Vtrp) Sättigung. SN -is 131, 2. 16. 51, 4. 68, 12. SA -im 144, 13. 328, 4.

trs F. (V trs) Durst. SI -sā 235, 22. 313, 21.

trşā-parişvanga M. (V svanj) Umarmung der Begierde. SL -e 300, 3.

tṛṣā-pātra N. ein Gefäss des Verlangens. SN -am 300, 6.

tṛṣita (Pp von V tṛṣ) durstig. SN -as 31, 2.

trşnā F. (Vtrs) Durst, Begierde. SN -ā 299, 10. 16. 306, 3. SA -ām 272, 7. SV -e 297, 27. 98, 2. [304, 18.

tṛṣṇā-taraṅgākulā (a-ā) F. von -a voll von Wellen (nämlich) den Begierden. SN -ā tṛṣṇāmbu-rāśi (ā-a) M. Meer der Begierde. SG -es 282, 4. [-as 262, 19. tṛṣṇā-sroto-vibhaṅga M. (V bhañj) das Brechen des Stromes der Begierde. SN V tṛ I übersetzen, fahren über, überwinden. Mit ava herabsteigen, mit vi geben,

schenken, mit sam fahren über.

Ind. 3.S vi-tarati 99, 11. 2.S vi-tarasi 94, 7. 1.S vi-tarāmi 93, 19.

Pot. 3.S taret 295, 6. sam-taret 258, 26.

Impf. 3.S avātarat (a-a) 193, 5.

Perf. 3.S ava-tatāra 202,.16.

1.Fut. 3.S tarişyati 192, 10. 1.D tarişyavas 229, 10.

tejas N. (V tij) Glanz, Glut, Energie, Macht. SI -asā 1, 6. 2, 8. 8, 20. 9, 2. 8. 12, 18. 28, 14. 34, 10. 74, 31. 160, 19. SD -ase 257, 17. 20. SG -asas 265, 3. PN -āthsi 333, 15.

tejasvin (von tejas N.) glänzend, mutig, kraftvoll. SN -ī 74, 32. 112, 9. 265, 1. -i 317, 18. SI -inā 293, 11. SL -ini 267, 21. PN -inas 278, 5.

```
tejo-bala-samanvita (Vi) mit Feuer und Kraft begabt. PA -an 70, 12.
tejo-bala-samāyukta (Vyuj) dass. PA -ān 69, 15.
tena (SI von tad) darum, deshalb, dann. 78, 15. 104, 13. 27, 6. 28, 3. 7, 36, 15. 46,
    19. 53, 7. 64, 20. 67, 12. 68, 6. 87, 6. 23. 91, 16. 93, 12. 94, 8. 99, 1. 16. 207, 2.
    12, 16, 17, 14, 19, 13, 40, 11, 43, 18, 46, 5, 48, 2, 55, 8, 66, 11.
taila N. (von tila M.) Sesamöl. SA -am 258, 29.
taila-kajjala N. Russ mit Sesamöl. SN -am 209, 11.
                                                                   [-ais 209, 20.
taila-kajjala-mardana N. (V mrd) Einreiben mit Russ (vermischt) mit Sesamöl. PI
taila-miśrita (V miśray) gemischt mit Sesamöl. SA -am 208, 24.
toya N. Wasser. SN -am 300, 19. SA -am 89, 13. 160, 20.
toya-nidhi M. Ozean. DA -ī 320, 22. 21, 2.
toyābhāva (a-a) M. Nichtvorhandensein von Wasser. SAb -ād 128, 2.
torana N. Torbogen, Ehrenpforte. SI -ena 13, 13.
toşayişyat Pfa vom Kaus. von Vtuş zufrieden sein. SN -n 247, 17.
toşita Ppp vom Kaus. von V tuş (s. o.). SN -as 242, 7. SAb -ād 206, 20.
tositā F. von -a. SN -ā 221, 12.
tyakta Ppp von V tyaj verlassen, aufgeben. SN -am 241, 8.99, 11. SA -am 234, 9.
    PN -ās 300, 2.
tyakta-jīvita-yodhin (Vyudh) mit Preisgabe des Lebens (eig. mit aufgegebenem
     Leben) kämpfend. PN -inas 6, 5.
tyakta-bhāṣā-traya der drei Sprachen aufgegeben hat. SN -as 227, 18.
tyaktavat Ppa von V tyaj verlassen, aufgeben. SN -ān 51, 10. 86, 2.
tyakta-śrī der seine Herrlichkeit aufgegeben hat. SA -iyam 37, 25 (F.).
tyaktā F. von -a. SN -ā 57, 4.8.
tyaktānya-bhoga-lipsa (a-a, -ā F., Vlabh Des.) aufgebend das Verlangen nach
     andern Genüssen. SI -ena 252, 13.
tyaktu-kāma (V kam) zu verlassen begehrend. SN -as 26, 15.
tyaktum Inf. von V tyaj verlassen, aufgeben. 26, 20. 115, 19. 17, 2. 59, 11.
tyaktvā Ger. von V tyaj verlassen, aufgeben. 24, 8. 34, 17. 99, 5. 124, 2. 39, 8. 42, 2.
     83, 18. 225, 16. 29, 4. 35, 13. 36, 24. 51, 7. 52, 2. 56, 1. 63, 15. 97, 29.
∨tyaj I verlassen, aufgeben. Mit pari und sam dass.
Akt. Ind. 3.S tyajati 111, 13. 299, 20. 3.P tyajanti 293, 18. pari-tyajanti 263, 4.
     300, 10. sam-tvajanti 278, 5.
     Imp. 2.S tyaja 234, 8. sam-tyaja 307, 15. 3.P tyajantu 87, 21.
     Pot. 3.S tyajet 150, 21.65, 16.16.17. sam-tyajet 155, 21. 1.S tyajeyam 26, 16.
     Impf. 1.S atyajam 86, 10.
     Aor. 3.S atyāksīt 152, 19.
     Perf. 3.S tatyāja 249, 2.
Med. Pot. 2.S tyajethās 26, 21.
Pass. Imp. 3.S pari-tyajyatām 318, 6.
tyāga M. (V tyaj) Hingabe, Freigebigkeit. SN -as 270, 3. SAb -ād 265, 19.
tyājya (V tyaj) zu verlassen, aufzugeben. SN -as 107, 15. 13, 14. 65, 6. -am 157, 6.
     PN -ās 183, 12.
trapādhomukha (ā-a) mit vor Scham, Verlegenheit gesenktem Antlitz. SN -as 164,
trapu N. Zinn. SL -uni 111, 17.
                                                                            [11.
traya N. (von tri) Dreiheit, Dreizahl. SA -am 270, 16.
trayodaśa (von trayo-daśan dreizehn) der dreizehnte. SN -as 52, 18.
trayodasī-srāddha N. Manenopfer am dreizehnten (lunaren) Tage. SA -am 226, 7.
trayovimsatitama (von trayo-vimsati F.) der dreiundzwanzigste. SN -as 84, 20.
```

∨trā II (ep. für ∨trai I) schützen, retten.

```
Imp. 2.S trāhi 10, 18.
trātum Inf. von V trai schützen, retten. 35, 8. 53, 11.
trāsa M. (V tras) Schreck, Angst. SN -as 298, 9.
tri drei. PN -ayas 87, 20. 95, 9. 107, 2. 52, 7. 58, 8. 98, 12. 15. 99, 1. 210, 6. 11, 19.
     13, 5. PA -īn 2, 5, 38, 16, 88, 3. PI -ibhis 111, 13.
trih-śruta dreimal gehört. SN -am 197, 13.
tri-guna aus drei Schnüren oder Fäden bestehend, dreifach.
                                                              SA -am 100, 13.
trijagaj-jananī F. die Mutter der Dreiwelt. SN -ī 185, 22.
tri-jagat N. Dreiwelt, die drei Welten (Himmel, Erde, Unterwelt). SG -tas 186, 8.
tridasendra (a-I) M. 'der Indra der dreimal zehn' Beiname des Indra. SI -ena 118,21.
trida śeśvara (a-ī) M. Gebieter, Oberster der dreimal zehn (d.i. der Götter). PN -ās 13,6.
tri-diva N. (von div M.F.) der dritte, höchste Himmel. SA -am 17, 3. SG -asya 328,8.
tripatha-gā F. (v. -a, Vgam) auf drei Wegen gehend, Beiname der Gangā. SA -ām 207,
tri-bhuvana N. die Dreiwelt (vgl. tri-jagat N.). SA -am 272, 12.305, 2.12, 8.
tri-mārgā F. (von -a) Beiname der Gangā. SI -ayā 328, 8.
                                                                       [-ās 305, 21.
tri-yāmā F. (-a M., eig. aus drei Nachtwachen bestehend) Nacht. SL -āyām 208,8. PA
tri-rātra M. (-i F.) ein Zeitraum von drei Nächten (Tagen). SA -am 24, 10. 16. 101, 1.
trilokī-sarit F. der Fluss der Dreiwelt (der Ganges). SL -ti 314, 12.
tri-vidha dreierlei. PN -ās 258, 13.
tri-śikhā F. von -a (-ā F.) dreizackig.
                                          SA -ām 165, 11.
trutat Ppra von Vtrut zerreissen. PN -ntas 279, 10.
truțita-bhavabandha-vyatikara bei dem die Vereinigung mit der Daseinsfessel
     zerrissen ist.
                  PN -ās 307, 9.
∨trai I schützen, retten.
     Imp. 2.P trāyadhvam 47, 4,
                                                                    [SA -am 87, 20.
trailokya N. (v. tri-loka M.) die Dreiwelt, die drei Welten (Himmel, Erde, Unterwelt).
trailokya-bhaya-kāraka (Vkr) die drei Welten in Furcht versetzend. SN -as 47,3.
trailokya-rājya N. Herrschaft über die Dreiwelt. SI -ena 315, 18.
trailok yarājyādi (a-ā) die Herrschaft über die Dreiwelt und dergleichen. PN -ayas
tvan-māmsāsthi-maya (a-a) aus Haut, Fleisch und Knochen bestehend. SA -am 295,
tvac F. Haut, Fell, Rinde. SL -ci 330, 5. PN -cas 314, 8.
tvac-charaghata-paryanta (a-a) das Treffen durch deinen Pfeil als Grenze habend.
tvac-chāpa M. dein Fluch. SAb -ād 86, 13.
                                                                    [SA -am 237, 8.
tvac-chāpa-dagdha durch deinen Fluch gebrannt. SN -as 86, 14.
tvat-karņa-vişasūcikā F. (v. sūcī F.) eine Giftnadel für dein Ohr. SA -ām 187,20.
tvat-krte um deinetwillen, deinetwegen. 10, 10, 59, 30, 73, 8.
tvattas (von tvad) von dir. 60, 14, 65, 2, 81, 4, 93, 21, 232, 6.
tvat-pratīksiņī F. von -in (Vīks) dich erwartend. SN -ī 64, 11. 80, 20.
tvat-prasāda M. deine Gnade. SAb -ād 192, 21. 314, 6.
                                                                       [SL -e 52, 7.
tvat-samnidhi M. deine Gegenwart. SL -au 67, 6.
tvat-sakāśa M. deine Gegenwart, Nähe. SA -am 145, 5. SAb -ād (von dir) 141, 9.
tvat-sācivya-samanvita (Vi) begleitet, unterstützt durch deine Ministerschaft.
     SA -am 137, 3.
tvad du. SN tvam 3, 19. 4, 3. 6. 8, 2. 12. 9, 11. 10, 11. 12, 4. 16, 5. 19, 9. 22, 12.
     13. 26, 13. 18. 27, 4. 32, 16. 36, 9. 39, 16. 19. 42, 14. 44, 5. 7. 8. 53, 8. 9. 54, 10.
     22. 55, 1. 56, 2. 62, 6. 64, 9. 70, 4. 5. 72, 9. 73, 4. 7. 16. 74, 7. 25. 79, 4. 5. 13. 21.
     80, 18. 82, 4. 10. 86, 20. 87, 3. 88, 6. 90, 22. 24. 91, 2. 92, 9. 93, 14. 16. 18. 94, 1.
     114, 7. 9. 17, 19. 20, 3. 19. 21, 10. 23, 1. 25, 17. 29, 4. 11, 33, 7. 35, 21. 39, 9. 40,
```

```
9. 18. 41, 12. 14. 44, 7. 48, 8. 61, 1. 67, 8. 68, 13. 70, 10. 18. 71, 12. 12. 72, 5. 74,
    3, 7, 77, 11, 79, 11, 16, 80, 15, 87, 10, 11, 14, 88, 1, 8, 10, 92, 20, 95, 18, 201, 11,
    06, 8. 12, 4. 15, 13. 16, 3. 20, 7. 21, 7. 22, 19. 23, 19. 27, 17. 29, 10. 33, 16. 38,
    16. 18. 46, 12. 15. 49, 10. 52, 16. 53, 1. 67, 7. 98, 6. 301, 1. 2. 02, 5. 6. 06, 1. 15, 12.
    SA tvām 3, 5, 8, 4, 9, 17, 11, 12, 12, 6, 13, 3, 20, 22, 22, 22, 26, 7, 15, 16, 27, 3,
    29, 11. 31, 1. 35, 18. 20. 37, 16. 44, 5. 7. 45, 5. 54, 5. 8. 56, 4. 59, 27. 73, 9. 74,
     22. 23. 84, 18. 86, 10. 87, 6. 10. 88, 5. 92, 22. 97, 7. 120, 22. 21, 11. 29, 7. 33, 7.
     36, 1, 39, 8, 42, 13, 49, 12, 53, 19, 65, 3, 11, 68, 7, 88, 3, 209, 6, 14, 18, 25, 6,
     27, 14. 41, 1. 4. 45, 8. 13. 15. 302, 7. 14, 4. tvā 37, 7. SI tvayā 12, 12. 13, 2.
     30, 15. 34, 20. 36, 2. 13. 37, 27. 38, 4. 60, 13. 62, 12. 67, 8. 15. 74, 19. 81, 3. 82,
     11. 85, 20. 86, 11. 88, 6. 7. 92, 17. 93, 13. 15. 101, 3. 20, 20. 21, 17. 23, 5. 25, 11.
     27, 4, 39, 5, 41, 10, 51, 16, 61, 8, 63, 17, 64, 1, 65, 13, 67, 1, 70, 10, 76, 8, 77, 12,
     79, 10. 12. 81, 6. 82, 4. 87, 17. 18. 22. 88, 6. 89, 7. 92, 12. 205, 20. 07, 21. 23.
     11, 8, 19, 24, 21, 5, 15, 24, 21, 28, 9, 32, 4, 33, 8, 37, 12, 40, 10, 21, 41, 6, 49, 8,
    SD tubhyam 100, 4, 42, 17. te 11, 12, 24, 1, 26, 11, 37, 6, 39, 9, 53, 11, 13, 19.
    54, 19. 23. 55, 18. 63, 12. 67, 14. 70, 2. 73, 10. 74, 17. 77, 9. 79, 10. 10. 88, 1.
     92, 6. 93, 19. 156, 10. 63, 18. 88, 18. 91, 6. 200, 7. 08, 18. 26, 6. 27, 15. 34, 5.
     36, 8. 43, 16. 46, 13. SAb tvad 3, 6. 35, 9. SG tava 3, 4. 10, 8. 12. 12, 3. 13, 4.
     23, 21. 25, 4. 26, 5. 27, 1. 7. 9. 10. 34, 22. 35, 5. 41, 13. 52, 14. 61, 5. 62, 3. 8.
     63, 19. 64, 2. 18. 72, 4. 87, 4. 9. 90, 25. 91, 4. 92, 4. 10. 94, 6. 97, 9. 131, 2. 3. 4.
     38, 11, 39, 7, 7, 44, 7, 11, 47, 7, 18, 52, 13, 57, 17, 63, 10, 73, 8, 77, 8, 80, 17,
     83, 4. 87, 8. 88, 7. 8. 91, 7. 93, 15. 96, 6. 7. 202, 24. 06, 6. 07, 18. 14, 10. 23, 8.
     26, 8. 32, 3. 38, 16. 40, 15. 41, 10. 15. 47, 20. 48, 23. 50, 23. 55, 22. 94, 3. 4. 308,
     13. te 3, 4, 20, 9, 12, 10, 6, 16, 16, 6, 8, 25, 13, 26, 8, 32, 6, 7, 39, 17, 50, 14.
     51, 17. 52, 4. 5. 10. 53, 12. 54, 5. 12. 14. 55, 2. 56, 3. 59, 26. 28. 28. 62, 7. 68, 2.
     69, 8. 19. 72, 22. 24. 73, 20. 90, 19. 93, 18. 110, 6. 18, 8. 25, 17. 28, 19. 35, 24.
     36, 12. 39, 9. 40, 13. 45, 6. 47, 6. 60, 3. 65, 10. 70, 19. 71, 19. 19. 74, 3. 80, 13.
     86, 14, 87, 12, 19, 200, 5, 01, 14, 05, 19, 21, 13, 3, 14, 20, 15, 1, 25, 20, 20, 21, 7.
     22, 3. 25, 7. 27, 17. 22. 28, 8. 33, 8. 36, 17. 41, 23. 42, 2. 43, 11. 46, 11. 47, 6.
     50, 21. 51, 13. 87, 19. 94, 15. 302, 8. 18. 08, 19. 14, 20. 20, 9. SL tvayi 16, 8.
     22, 12. 25, 5. 51, 16. 52, 1. 54, 7. 9. 62, 11. 74, 8. 20. 79, 21. 80, 7. 91, 3. 93, 17.
     20. 225, 22. 41, 22. 44, 19. 93, 1. 302, 8. 17. DN yuvām 157, 15. 95, 2. 96, 1.
     202, 2. 30, 11. 37, 6. DI yuvābhyām 194, 13. DD vām 195, 2. 230, 1. DG yuva-
     yos 196, 20. 230, 13. vām 196, 2. PN yūyam 40, 3. 57, 16. 79, 12. 133, 14.
     308, 16. 16. 17. 17. PA yuşmān 211, 13. vas 65, 3. 7. 184, 12. PD vas 184, 9.
     201, 16, 18, 14. PG yuşmākam 199, 20, 236, 2. vas 7, 18, 39, 14, 57, 18, 79, 20.
tvad-artha M. deine Sache, Angelegenheit. SL -e 36, 1.
                                                                                [162, 1.
tvad-artham (-a M.) deinetwegen. 86, 18. 88. 4.
tvad-āgama M. (Vgam) dein Kommen. SN -as 245, 18.
tvad-ātman M. dein Selbst, deine Person. SI -anā 187, 9.
tvad-āśrayonmatta (a-u) tollgeworden infolge deines auf ihm Ruhens.
                                                                               SI -ena
tvad-icchā F. dein Wunsch. SI -ayā 244, 19.
                                                                              [164, 12.
tvadīva (von tvad) dein, dir gehörend. SN -am 91, 5. SA -am 66, 1.
tvadīya-mantra-buddhi F. die Klugheit deines Rates. SI -yā 170, 16.
tvadīya-vacana N. deine Rede, dein Wort. SA -am 125, 4.
tvadīyā F. von -a.
                       SN -ā 180, 12.
tvad-guna M. deine Tugenden, Vorzüge. PI -ais 213, 3.
tvad-geha N. dein Haus. SL -e 247, 7.
tvad-duhkha N. dein Leid, dein Schmerz. SA -am 205, 22.
```

Digitized by Google

∨tvar I eilen.

Ind. 3.S tvarate 73, 4.

tvaramāņa Pprm von V tvar eilen. SN -as 32, 11. 71, 25. 72, 8. 91, 19. SA -am tvaramānā F. von -a. SN -ā 3, 12. SI -avā 82, 9. [214, 5.

tvarānvita (ā-a) von Eile begleitet, eilig. SN -as 70, 9.

tvarita (Pp von V tvar) eilend, eilig. SN -as 67, 1.74, 1.86, 24. PN -ās 13, 12. tvaritā F. von -a. SN -ā 84, 4.

tvaryamāņa Pprp von V tvar Kaus. zur Eile antreiben. SN -as 69, 12.

dam-pati M. Ehepaar, die Gatten. DG -yos 203, 20.

∨damś I beissen.

Impf. 3.S adasat 53, 20. 141, 18.

damstrā F. (V dams) Fangzahn, Reisszahn. SI -ayā 153, 13.

damstrantargata (a-a) zwischen (meinen) Fangzähnen befindlich. SN -as 133, 10.

damstrā-bhanga M. Fangzahn-Brechung. SN -as 117, 11.

damştrā-virahita der Fangzähne beraubt. SN -as 134, 18.

damstrin M. (von damstrā F.) reissendes Tier. PAb -ibhyas 54, 12.

dakşa geschickt, brav. PN -ās 280, 4.

Dakşa M. (s. o.) Name eines Prajāpati (etwa = Demiurg). SG -asya 326, 13.

Dakşa-Prajāpati M. der Prajāpati D. SG -es 187, 13.

Dakşa-makha M. Opfer des D. SN -as 187, 23.

Dakşa-roşa M. (Vruş) Zorn gegen D. SAb -ād 334, 2.

dakşā F. von -a. SA -ām 30, 10.

dakşina M. N. (von dakşa) die rechte Seite. SL -e 25, 19. 321, 7.

dakşinadrkpāta-samkucad-vāmadrşti dessen linkes Ange sich schliesst, weil es vom Blick des rechten getroffen wird. SD -aye 320, 4.

dakşina-pāni M. die rechte Hand. SA -im 110, 12. 22, 22.

dakşinā F. (eig. eine tüchtige Milchkuh, der übliche Opferlohn) Geschenk an Brahmanen, Honorar für den Lehrer. SA -ām 212, 20.

daksinātas (von daksiņā F.) vonseiten des Opferlohnes, als O. 226, 8.

Daksināpatha M. (daksinā-patha eig. Südpfad) der Dekhan. SN -as 25, 19. SA -am 25, 14. 198, 16. 230, 21.

dakşināvat (von dakşinā F.) mit Opferlohn verbunden. PG -atām 37, 11.

dagdha Ppp von V dah brennen, verbrennen. SN -as 188, 5. 214, 10. 15, 6. 96, 16. -am 214, 3. PN -āni 255, 20. PG -ānām 169, 4.

dagdhvā Ger. von V dah verbrennen. 228, 20.

danda M. Stock, Strafe, Gewalt. SN -as 164, 19. 71, 3. 5. 321, 3. 4. SI -ena 260, 5. danda-dhārana N. (V dhr) Schwingen des Stockes, Züchtigung. SN -am 18, 13.

danda-bhaya N. Furcht vor (seinem) Stab. SAb -ād 11, 3.

danda-ruci (V ruc) an Gewalt Gefallen findend. SG -es 170, 19.

dandādhipa (a-a) M. Herr der Strafen, Polizeipräsident. SN -as 208, 6. 10, 1. 4.

dandādhipati (a-a) M. dass. SN -is 209, 22. SI -inā 207, 13.

dandita Ppp von V danday (Den. von danda M.) strafen. SN -as 113, 5.

dandin M. (von danda M.) Stabträger, Türhüter. PI -ibhis 12, 16.

Dandin M. (s. o.) Dichter und Verfasser eines Lehrbuches der Poetik (Kāvyādarśa), im 6. Jahrh. n. Chr. SN -ī 322, 23 (das Zitat steht Kāvyādarśa II, 169).

dandodyama (a-u) Anwendung von Gewaltmitteln. PI -ais 170, 14.

dandya (V danday, Den. von danda M.) zu strafen, strafbar. SN -as 52, 4.

datta Ppp von V dā geben, schenken, gewähren. SN -as 134, 16. 38, 17. 232, 10.

```
-am 81, 3. 138, 11. 49, 2. 12. 95, 13. 210, 5. 44, 1. 57, 28. 300, 24. 10, 3. SA -am
    195, 12. 237, 13. SL -e 227, 1. PN -ās 232, 3. 71, 21.
datta-karna das Ohr leihend. SG -asya 203, 3.
datta-dakṣiṇa (von -ā F.) nachdem er das Honorar gegeben hatte. SN -as 215, 24.
dattavat Ppa von V dā geben. SN -ān 257, 29.
dattavatī F. von -vat. SN -ī 257, 29. 30.
dattā F. von -a. SN -ā 62, 5. 122, 4. 214, 23. 51, 18.
dattvā Ger. von V dā geben, schenken, gewähren. 55, 5. 57, 15. 110, 12. 22, 22.
    45, 1. 48, 4. 5. 49, 18. 96, 4. 23. 98, 19, 201, 14. 09, 10. 25. 10, 4. 8. 12, 4.
    23, 4. 33, 13. 51, 9. 54, 2.
dadat Ppra von V da geben, weggeben. PN -tas 301, 11.
                                                                      [-ās 334, 10.
dadhāna Pprm von Vdhā an sich nehmen, annehmen, anlegen. SN -as 165, 11. PN
dadhi-dugdha-sarpir-asana saure Milch, süsse Milch und Schmelzbutter als Speise
    habend. PN -ās 286, 19.
danta M. (Vad) Zahn. SI -ena 248, 15. 23. SG -asya 110, 17. PI -ais 46, 17. 157,
danta-cchada M. (V chad) Lippe. PA -ān 287, 10.
                                                                              [14.
danta-bhanga M. Zerbrechen des Zahnes. SN -as 169, 13.
danta-musala-prahāra M. Schlag, Stoss mit den keulenförmigen Zähnen. PI -ais
dantāvali (a-ā) F. Zahnreihe. SN -is 318, 11.
                                                                          [148, 12.
dantin M. (von danta M.) Elefant. PI -ibhis 91, 17.
dama M. (Vdam zahm sein, Kaus. zähmen, bezwingen) Selbstbeherrschung. SN -as 18,
Dama M. (V dam) Kşatriya-Name. SA -am 2, 6.
Damana M. (Vdam) Brahmanen- und Kşatriya-Name. SN -as 2, 1. 4. SA -am 2, 6.
Damanaka M. (Dem. von Damana M.) Name eines Schakals. SV -a 115, 11. 37, 2.
    13. 42, 9. SN -as 102, 8. 14. 03, 6. 05, 3. 06, 20. 08, 15. 09, 16. 10, 7. 11. 13.
    14, 10. 18. 15, 13. 15. 18, 9. 12. 17. 19, 2. 12. 14. 15. 20, 13. 15. 20. 23. 21, 6. 11.
    17. 22, 12. 19. 25, 2. 12. 18. 36, 13. 15. 37, 5. 14. 38, 1. 39, 1. 43, 1. 47, 6. 12.
    53, 20. 54, 19. 65, 10. 66, 10. 11. 67, 12. 72, 15. 74, 14. 79, 20. 83, 3. SA -am
    110, 8. 19, 1. 70, 9. SL -e 118, 10. 68, 14.
Damanaka-vākya N. Rede, Wort des Damanaka. SA -am 170, 5.
Damanaka-sācivya N. Ministerschaft des D. SI -ena 183, 18.
Damanakoktākāra (a-u, a-ā) das von D. bezeichnete Aussehen habend. SA 170, 3.
Damayantī F. ('die bezwingende' Ppra des Kaus. von V dam) Frauenname. SN -ī
    2, 8, 3, 15, 4, 5, 11, 14, 6, 12, 9, 10, 11, 9, 19, 12, 12, 14, 2, 21, 10, 22, 3, 24, 1.
    9. 18. 26, 3. 17. 27, 19. 30, 2. 32, 18. 33, 2. 6. 35, 18. 36, 10. 37, 8. 38, 15. 39, 7.
    40, 21. 41, 24. 42, 5. 43, 6. 44, 12. 47, 10. 48, 10. 49, 14. 51, 20. 57, 20. 59, 32.
    60, 21. 62, 9. 63, 7. 19. 67, 4. 19. 23. 68, 15. 75, 15. 76, 3. 78, 10. 18. 21. 79, 8.
    82, 2. 83, 18. 85, 4. 16. 19. 86, 25. 89, 12. 90, 1. 92, 3. SA -īm 2, 6. 21. 3, 16.
    4, 21. 7, 4. 13, 12. 16, 3. 9. 25, 7. 20. 27, 11. 29, 3. 41, 12. 50, 11. 52, 17. 20. 57,
    9. 16. 64, 6. 85, 14. 90, 4. 93, 2. 94, 18. 19. SI -yā 17, 17. 18, 15. 27, 18. 61, 3.
    63, 14. 65, 16. 82, 12. 89, 4. 90, 14. SD -yai 8, 2. 20, 16. 81, 22. 82, 14. 84, 5.
    85, 3. SG -yās 3, 9. 4, 20. 5, 5. 8. 8, 16. 12, 15. 15, 9. 17, 5. 7. 18, 6. 22, 8. 23, 6.
    24, 2. 28, 13. 17. 42, 15. 60, 17. 61, 20. 68, 11. 79, 11. 16. 86, 5. 88, 2. 89, 1. 92,
    18. SL -yām 17, 18. 28, 2. 16. 88, 11. SV -i 3, 17. 26, 13. 62, 8. 65, 21, 82, 17.
Damayantī-sakāśa M. Gegenwart der D. SL -e 3, 5.
Damayantī-sakhī-gaņa M. Schar der Freundinnen der D.
                                                             SAb -ād 5, 1.
Damayanty-artha M. Sache, Angelegenheit der Damayantī.
Damayanty-artham (-a M.) der Damayanti wegen. 7, 20.
                                                                           [38, 19.
```

dama-śauca-samanvita (Vi) begabt mit Selbstbeherrschung und Reinheit. PI -ais

dambha M. (V dambh) Verstellung, Heuchelei. SN -as 267, 19.

```
dayā F. (Vday) Mitleid. SN -ā 262, 3. SA -ām 44, 3.65, 1.272, 10. SI -ayā 251, 15.
dayālu (von dayā F.) mitleidig. SN -us 183, 15 (F.) 266, 15 (F.).
dayita (Ppp von Vday) geliebt, lieb, teuer. SN -as 59, 26. PA -an 6, 9. 23, 2.
dayitā F. (von -a) Geliebte, Gattin. SN -ā 296, 2. 305, 9. SA -ām 190, 12. PA -ās
dayitā-pārśva N. Seite der Geliebten, Gattin. SL -e 284, 15.
dayitā-mandirāsanna-bāla-cūta-taru (a-ā) M. ein junger Mango-Baum nahe dem
    Hause der Geliebten.
                          SG -os 206, 1.
daram (\bigvee d\bar{r}) ein wenig.
                          307, 3.
daridra (Int.-Bildung von V drā II umherstreichen, vagieren) arm. SN -as 143, 10.
    95, 6. 306, 3. 4. SG -asya 235, 12. PN -ās 301, 11. PG -āṇām 98, 16. 231, 20.
daridratā F. (von daridra) Armut. SA -ām 274, 15.
darī F. (\bigvee d\bar{r}) Höhle, Grotte. SN -ī 294, 21. PA -īs 34, 3.
darīgrha-dvāra-vilambi-bimba (die Wolken) deren Scheiben, Ballen hernieder-
    hängen zu den Türen der Höhlenwohnungen. PN -as 325, 3.
darīgrhotsanga-nişakta-bhās (a-u, V bhās) (die Kräuter) deren Schein haftet im
    Schöss der Höhlenhäuser. PN -sas 324, 2 (F.).
darī-mukhottha (a-u) aus der Höhle, seinem (des Berges) Munde sich erhebend. SI
darpa M. (V drp) Übermut, Frechheit. SA -am 191, 15. 228, 6.
darpa-kala aus Übermut leise brüllend, brummend. SN -as 334, 14.
darbha M. (V drbh) Grasbüschel, Grasbusch. SA -am 226, 3.
darśana N. (V drś) das Sehen, Anblick. SN -am 243, 22. SA -am 247, 18. SAb
    -ād 140, 13. 75, 19. SL -e 198, 16.
darśana-mātra-kāma (sie) nur zu sehen wünschend. PN -ās 291, 11.
darśana-lālasā F. von -a (Vlas Int.) heiss begehrend zu sehen.
                                                                 SA -ām 40, 21.
darśaniya (von darśana N.) ansehnlich, schön. SN -as 265, 14.
darśayat Ppra von V drś Kaus. zeigen.
                                         SN -n 217, 17.
darśayitvā Ger. von V drś Kaus. (s. o.). 84, 14.
darśayişyat Pfa von V drś Kaus. (s. o.). SN -n 230, 23.
daršita Ppp von V drš Kaus. (s. o.). SN -as 136, 3. -am 151, 16. 93, 22. 254, 6.
daráita-bhaya Gefahren zeigend, erscheinen lassend. SL -e 116, 3.
darśitā F. von -a. SN -ā 151, 5. DN -e 217, 18.
davīvasī F. von -vas (Komp. von dūra) sehr fern, sehr weit. SN -ī 287, 20.
daśan zehn. PA -a 57, 21. 87, 5. 279, 11. PI -abhis 69, 17.
daśama (von daśan) der zehnte. SN -as 29, 22. SL -e 53, 20 (er zählt bis daśa:
    dieses Wort bedeutet aber sowohl 'zehn' als 'beisse'. Nil. dasety ukte 'dasat;
                                                                         [303, 8.
    ājňām vinā nāgo na daśatīti bhāvah). 55, 10.
daśā F. Zustand. SN -ā 296, 17. SA -ām 148, 17. 49, 22. 79, 16. 263, 9. PN -ās
Dasārņa M. Name eines Volkes in Zentralindien. P Name des Landes. PL -eşu 62,6
Daśārpādhipati (a-a) M. Beherrscher der D. SG -es 62, 4.
daśāvatāra-gahana N. (a-a) das Dickicht der zehn Inkarnationen. SL -e 275, 10.
daşta Ppp von Vdams beissen. SN -as 142, 4. 293. 17. SG -asya 54, 1. SL -e 293.
daştavat Ppa von V danis beissen. SN -ān 236, 11.
∨dah I brennen, verbrennen. Mit nis ausbrennen, mit sam ganz verbrennen.
    Ind. 3.S dahati 10, 9. 64, 16. 268, 11. nir-dahati 277, 18. 1.S dahāmi 211, 13.
    Pot. 3.S dahet 96, 2.
Pass. Ind. 3.S dahyate 83, 11. 3.P dahyante 301, 11 (reflexiv).
    Imp. 3.S sam-dahyatām 265, 5.
```

Kaus. Impf. 3.S adāhayat 214, 1.

```
dahat Ppra von V dah. SL -ti 254, 21.
dahatitarām Komp. von dahati (V dah) er verbrennt sehr, am meisten. 160, 6.
dahanātmaka (dahana + ātman M.) dessen Wesen im Brennen besteht. SN -as 141, 21.
dahyat Ppra von V dah IV (ep.) brennend. SA -ntam 52, 21.
                                                                   [66, 18, 81, 17.
dahyamāna Pprp v. Vdah I. SN -as 56, 19. 74, 21. 81, 8. 86, 13. 248, 19. SG -asya
dahyamānā F. von -a; auch refl. sich abhärmend. SN -ā 51, 11. 64, 12. 80, 21. SA
∨dā III geben, gewähren. Mit pra hin-, weggeben, schenken.
Akt. Ind. 3.S dadāti 231, 20. 66, 1. 71, 11. 15. 1.S dadāmi 201, 16. 08, 18. 10, 11.
    14, 7, 50, 23. 3.P dadati 195; 10.
    Imp. 2.S dehi 74, 3. 196, 8. 200, 6. 10, 9. 50, 9. 51, 13. 16. 98, 14.
    Pot. 3.S dadyāt 168, 2.
    Aor. 3.S adāt 216, 15. 24, 4. 33, 1. 35, 12. prādāt (a-a) 16, 16. 18. 84, 5. 187,
    15. 235, 25. 1.S adām 232, 14.
    Perf. 3.S dadau 2, 4, 16, 15, 17, 74, 9, 91, 7, 200, 15, 14, 12, 32, 15, 47, 18, pra
    -dadau 55, 4. 3. P dadus 16, 13. 17, 2.
    1.Fut. 1.S dāsyāmi 57, 18. 19. 21. 67, 14. 74, 17. 213, 10. 18, 14. pra-dāsyāmi
    2. Fnt. 3.S dātā 54, 19.
                                                                         [100, 4]
Med. Ind. 3.P dadate 255, 4.
Pass. Ind. 3.S dīyate 164, 14. 213, 22. 21, 15. pra-dīyate 100, 2.
    Imp. 3.S dīyatām 152, 1. 80, 11. 212, 21. 33, 23. 3.P dīyantām 165, 2.
Kaus. Ind. 1.S dāpayāmi 226, 6.
    Imp. 2.S dāpaya 213, 19.
Dāksiņātya (von daksiņā, Adv. von daksiņa recht, südlich) im Süden, im Dekhan ge-
    legen, aus dem D. stammend. SN -as 198, 11. SL -e 95, 6.98, 5. PN -as 308, 4.
dāksiņya N. (von daksiņa) zuvorkommendes Wesen, Pietāt. SN -am 262, 3.
dāksya N. (von daksa) Rührigkeit, Fleiss; Geschicklichkeit. SN -am 18, 21.
dātum Inf. von V dā geben. 214, 22. 97, 13. 19.
                                                                   [-āram 182, 7.
dātr M. (Vdā) Geber, Spender, freigebig. SN -ā 37, 23. 76, 16. 250, 15. 96, 8. SA
dāna N. (Vdā) das Geben, Freigebigkeit; Gabe, Geschenk. SN -am 18, 21. 98, 13.
    260, 12. 65, 20. 66, 19. SI -ena 271, 6. SAb -ād 201, 2.
dāna-mānādi-toya (a-ā) N. das Wasser der Spenden, Ehren u.s.w. SI -ena 131, 18.
Dānava-pati M. der Fürst der D. (Rāhu). SN -is 264, 11.
                                                                           [63, 2.
dāna-śata N. Hunderte von Gaben. PI -ais 154, 9.
dānādāna-virakta-mārga-nirata (a-ā, ∨ram) Gefallen findend an dem Pfade derer,
    die gegen Geben und Nehmen indifferent sind. SN -as 312, 14.
dānārthin (a-a) nach Brunstsaft begierig. SN -ī 169, 16.
Dānta M. (V dam) Kşatriya-Name. SA -am 2, 6.
                                                                         [122, 2, ]
dāpayitavyā F. von -a (vom Kaus. von ∨dā) geben zu lassen, zu erwirken. SN -ā
dara M.P Eheweib, Gattin. PA -an 108, 11.65, 18.304, 3. PI -ais 54, 22.90, 18.
    165, 19. PL -eşu 115, 3.
dāraka M. Knabe, Sohn. D Sohn und Tochter. SI -ena 181, 11. SL -e 237, 10.
    DN -au 59, 29. 62, 15. DA -au 23, 4. 63, 4.
dāridrya N. (von daridra) Armut. SN -am 99, 13.
daridryopeta (a-u) von Armut heimgesucht. SN -as 174, 16.
dāru N. (Vdr spalten) Holz. SN -u 116, 17. 72, 13. 73, 19. 232, 20. 22. SL -uņi 104,
daru-krtya N. das durch Holz zu Leistende. SN -am 114, 5.
dāruņa (von dāru N.?) hart, schrecklich. SN -as 48, 13. 68, 19. SA -am 137, 4.
     49, 10. SL -e 38, 1. 45, 16. 47, 9. 57, 7.
```

dāruņatara (Komp. von dāruņa) sehr schrecklich, sehr wild. SA -am 43, 1.

```
dāruņā F. von -a. SA -ām 34, 13.
dāruņākrti (a-ā) von schrecklicher Gestalt. SN -is 35, 7.
dāru-śeşa dessen Rest Holz ist. SA -am 117, 12.
dāva M. (V du brennen) Waldbrand, -feuer. SA -am 52, 21.
dāva-vivarjita (V vrj) vom Waldfeuer frei. SA -am 53, 15.
dāsa M. (urspr. Name eines besiegten Volkes) Diener, Sklave. PN -ās 278, 23.
dāsa-jana M. Dienerschaft, (seine) Sklaven. SG -asya 210, 20.
dāsatva N. (von dāsa M.) Knechtschaft, Sklaverei. SA -am 93, 14.
dāsavat (von dāsa M.) wie ein Sklave, nach Sklavenart. 278, 23.
dāsī F. (von -a M.) Sklavin. PG -īnām 2, 10.
dāsya N. (von dāsa M.) = dāsatva N. SI -ena 137, 9.
dāha-jvara M. ein brennendes, hitziges Fieber. SA -am 227, 3.
dāhārti (a-ā) F. (Vr) die Qual des Brennens. SA -im 300, 15.
dik-kālādy-anavacchinnānanta-cinmātra-mūrti (a-ā, a-a) dessen Gestalt durch
    Richtung, Zeit und anderes nicht begrenzt, (daher) unendlich und rein geistig ist.
    SD -aye 257, 16.
dig-ambara die Weltgegenden als Gewand habend. SN -as 309, 21.
dig-vāsas dass. SA -asam 25, 3.
din-mandala N. Umkreis der Weltgegenden. SA -am 310, 19.
Diti F. Name einer Tochter des Daksa, Gemahlin Kaśyapa's. SG -es 118, 21.
didrkşu (V drś Des.) zu sehen begehrend. SN -us 20, 22. PN -avas 8, 3.
dina N. Tag. SG -asya 269, 6. SL -e 128, 19. 99, 21. 21. 207, 15. 08, 3. 16, 14. 14.
dina-kara M. (Vkr) Sonne. SN -as 271, 13.
                                                         [44, 25, 25, 327, 12, 12,
dina-traya N. Dreiheit von Tagen, drei Tage. SA -am 232, 20.
dina-śeşa Rest des Tages. SL -e 133, 2 (erg. sati).
dineśvara-niśāprāņeśvara M. der Herr des Tages und der Gemahl der Nacht. DA
∨div IV spielen.
                                                                  [-au 264, 10.
    Imp. 2.S divya 20, 1. 1.D divyāva 20, 7. 92, 2.
V div X mit pari beklagen.
    Impf. 3.S pary-adevayat 48, 12.
div M.F. (V div glänzen) Himmel. SN -yaus 177, 17. SA -ivam 19, 5, 253, 15. SG
    -ivas 156, 4. SL -ivi 13, 20. 92, 21.
divasa M. (von div M.F.) Tag. SN -as 311, 1. SL -e 208, 7. 27, 4. PN -as 304, 8.
    PI -ais 226, 20. PL -eşu 225, 18.
divasa-dhūsara (V dhvams) am Tage staubfarben, grau. SN -as 268, 6.
divaseśvara (a-ī) M. Herr des Tages, Sonne. SG -asya 274, 9.
divā (SI von div M.F.) bei Tage. 4, 18, 245, 22, 46, 4, 75, 2, 99, 18.
divā-kara M. (V kr) Sonne. SAb -ād 324, 9.
divā-niśam (niś F.) Tag und Nacht. 51, 11. 74, 21. 76, 18. 86, 12. 124, 12. 96, 18.
divā-bhīta am Tage furchtsam; M. Eule. SA -am 324, 10.
divā-rātram (rātri F.) Tag und Nacht. 56, 19. 80, 21.
divi-sprś (V sprś) an den Himmel rührend. PI -gbhis 36, 19.
divaukas (a-o, Vuc) M. Himmelsbewohner, Gott. PN -asas 7, 9. 18, 14.
divya (von div M.F.) himmlisch. SN -am 204, 17. SA -am 55, 4. 197, 14. 227, 15.
```

divya N. (s. o.) Gottesurteil. SN -am 177, 4. SA -am 176, 20. [17. divya-kānana-darśana das Aussehen eines himmlischen Waldes habend. SA -am 38, divyatā F. (von divya) himmlische, göttliche Natur. SN -ā 235, 21. divya-darśana ein göttliches Auge, himmlische Einsicht besitzend. SV -a 37, 5.

35, 7. 25. 56, 2. SI -ena 240, 13.

```
divya-drsti dass. SN -is 245, 19.
divya-buddhi-prabhāva himmlische Kraft des Verstandes besitzend. SN -as 220, 3.
divyamānuşa-ceştā F. das Tun und Treiben der Genien, Geister. SN -ā 188, 17.
divyā F. von -a. SN -ā 240, 14. 51, 6. 53, 5. SA -ām 188, 13. 205, 18. 28, 21.
    29, 9. 53, 15. 54, 21. 55, 18. SI -ayā 197, 9. PA -ās 10, 19.
divyānubhāvā (a-a) F. von -a (V bhū) von göttlicher Kraft. SI -ayā 214, 21.
divyāmbara-dhara (a-a, Vdhr) ein himmlisch schönes Gewand tragend. SN -as 273, 3.
divyārtham (a-a, -a M.) zu einem Gottesurteil. 176, 16.
divyauşadha (a-au) N. himmlische Arznei. PI -ais 261, 21.
∨ diś VI zeigen, gewähren. Mit ā anweisen, anbefehlen, befehlen, mit sam-ā dass.
    vorhersagen, mit upa zeigen, lehren, Unterricht erteilen, mit sam-upa dass., mit
    nis hinweisen auf, beschreiben, mit pra anzeigen, kundtun, mit sam anweisen.
    Ind. 3.S diśati 262, 8. nir-diśati 320, 19.
                                                                      [15, 2. 4. 6.
    Imp. 2.S diśa 290, 19. ā-diśa 62, 18. 3.S diśatu 184, 9. 3.P pra-diśantu 14, 22.
    Impf. 3.S ādiśat (ā-a) 192, 5. 94, 10. 211, 9. 18, 2. 35, 23. 47, 21. 49, 14. 52, 17.
    sam-ādiśat (ā-a) 213, 19. 19. 23.
    Perf. 3.S ā-dideśa 236, 15. sam-ā-dideśa 333, 10. 35, 7. sam-dideśa 57, 15.
    1. Fut. 1. S upa-dekşyāmi 53, 11.
Pass. Ind. 3.S upa-diśyate 172, 14. sam-upa-diśyate 26, 19.
diś F. (V diś) Richtung, Welt-, Himmelsgegend. Stf. -k 257, 18. SN -k 257, 18. 18.
    SA -sam 38, 15. SG -sas 44, 6. SL -si 217, 13. 93, 13. 13. 320, 20. 24. PN
    -śas 282, 21. PA -śas 58, 15. 64, 4. 65, 11. 75, 12. 87, 5. 142, 12. 279, 4. 11. 11.
    PL -ksu 262, 9. 301, 2.
diśā F. (Weiterbildung von diś F.) dass. SN -ā 257, 18.
dişţa Ppp von V diś anweisen. SA -am 78, 5.
                                                                             [19.
diştyā (SI von dişti F., Vdiś) vortrefflich! Gott sei Dank! 52, 10. 90, 18. 92, 17. 18.
dīna traurig, armselig, kläglich. SN -as 307, 4. SA -am 25, 3.59, 6.166, 7.267, 12.
dīnam (Adv. von -a) traurig, kläglich. 180, 7.
                                                                   [PN -ās 48, 1.
dīna-mānasa traurigen Geistes, kleinmütig. SN -as 69, 6.
dīna-mukha mit traurigem Antlitz. PI -ais 298, 11.
dīnā F. von -a. SN -ā 4, 13. 42, 6. SA -ām 35, 13. 49, 20. 58, 21. 298, 11.
dīnāra M. (Grundwort lateinisch denarius, das ī für e weist auf griechische Vermitt-
    lung) Denar. PN -ās 232, 3.
dīnopari (a-u) über, gegen einen Elenden. 120, 2.
∨dīp IV flammen, strahlen. Mit pra aufflammen, erstrahlen.
Kaus. Ind. 3.S pra-dīpayati 296, 21.
dīpa M. (V dīp) Lampe. SN -as 174, 6. 328, 7. SA -am 210, 8. 14.
Dīpakarņi M. (mind. aus dvīpikarņi, von dvīpin Leopard + karņa Ohr) Name eines
    Königs. SN -is 236, 9. SL -au 237, 19.
dīpa-dahana N. (V dah) Lampenbrand. SL -e 300, 15.
dīpavat (von dīpa M.) wie eine Lampe. 313, 8.
dīpa-śikhā-kānti F. Schönheit der Lampenflamme. SN -is 147, 5.
dīpita-kāmā F. von -a Liebe entzündend. SN -ā 285, 16.
dīptā F. von -a Pp von \/ dīp flammen, brennen. SA -ām 33, 5.
dīptāmśu (a-a, eig. dessen Strahlen brennen) M. Sonne. SN -us 112, 9.
dīrgha lang. SG -asya 65, 19. DN -au 154, 6. PN āņi 161, 5.
dīrgha-kāla M. lange Zeit. SA -am 74, 13.
```

dīrgha-bāhu langarmig. SN -us 38, 2.

Dīrghajangha M. (dīrgha + janghā F. Langbein) Name eines Yakşa. SI -ena 192, 6.

```
dīvyat Ppra von V div spielen. SG -tas 23, 18.
dīvyamāna Pprm (ep.) von V div spielen. SA -am 20, 13.
duhkha N. (von duh-kha Adj. unbehaglich, unangenehm) Unbehagen, Schmerz, Leid.
    SN -am 31, 11. 49, 4. 9. 162, 1. 68, 10. SA -am 28, 1. 8. 10. 31, 10. 81, 8. 115, 10.
    48, 15, 62, 3, 273, 4, 97, 19, 314, 7. SI -ena 20, 20, 26, 2, 54, 6, 68, 15, 80, 22.
    88, 19, 127, 3, 70, 2. SAb -ād 31, 11, 36, 15, 68, 14. SG -asya 59, 13, 22, 86, 16.
duhkhatara N. (Komp. von duhkha N.) grösseres Leid. SA -am 31, 13.
duhkhadatva N. Abstr. von duhkha-da (\sqrt{da}) Unglück bringend. SL -e 297, 22.
duhkha-paramparā F. (para) ununterbrochene Reihe, stete Folge von Leiden.
    SN -ā 143, 8.
duhkha-parītātman (a-ā) mit von Schmerz überwältigtem Geiste. SN -ā 84, 13.
duhkham (Adv. von duh-kha) übel, mit Unbehagen. 54, 7.9.
duhkha-mārga M. Weg des Unglücks.
                                       SL -e 167, 6.
duhkha-soka-samanvitā F. von -a (Vi) von Schmerz und Kummer erfüllt. SN -ā
duhkha-sevita (vsev) ungern besucht. PN -ās 109, 8.
                                                                        [67, 20.
duhkhārta (a-ā) von Schmerz bedrängt. SN -as 31, 10. PN -ās 21, 5.
duhkhārtā (a-ā) F. von -a. SN -ā 33, 6. 36, 1. 49, 13. 85, 5. SA -ām 59, 22.
duhkhāsikā (a-ā) F. von -aka (Vās) im Unglück sitzend. PG -ānām 314, 14.
duhkhita (von duhkha N.) unglücklich. SN -as 25, 9. 12. 29, 21. 127, 3. 78, 18. SG
    -asva 29, 16. SL -e 272, 10.
duhkhitā F. von -a. SN -ā 31, 5. 8. 41, 2. 49, 6. 50, 7. 241, 15. SA -ām 38, 6. 59, 12.
duhkhin (von duhkha N.) unglücklich. SN -1 167, 7.
                                                                [SG -avā 86, 12.
duhkhopāttālpa-vitta-smaya-pavana-vaśād (a-u, a-a, SAb von -a M.) infolge
    des Hochmutswindes über die mit Mühe erworbene unbedeutende Habe. 309, 12.
duh-sabda M. das Wort dus. SN -as 258, 19.
                                                     SN -as 46, 10.
duh-saha (V sah) schwer zu ertragen, unwiderstehlich.
duḥsaha-śīta-vāta-tapana-kleśa M. unerträgliche Leiden von Kälte, Wind und
    Hitze. PN -ās 299, 12.
duh-sādhya schwer zu besiegen. SN -as 134, 9.
duh-stha (V sthā) in Not befindlich, unglücklich. SL -e 314, 15.
dukūla N. (von -a M., Name einer Pflanze) feines Gewebe. PI -ais 306, 1.
dugdha-jala-bheda-vidhi M. die Tätigkeit des Scheidens von Milch und Wasser. SL
dugdha-dā F. (von -a, \sqrt{da}) Milch gebend. SN -ā 96, 7.
                                                                   [-au 261, 10.
dundubhi M. (tonmalend) Pauke, grosse Trommel. SA -im 117, 6. SG -es 116, 20.
dur-atikrama (V kram) schwer zu überschreiten. SN -as 228, 10.
dur-adhigama (Vgam) schwer zu erlangen. SN -as 161, 6.
dur-ātman schlecht, niederträchtig, frevelhaft. SV -an 165, 2.76, 10. SN -ā 154, 20.
    PN -ānas 105, 18 (Doppelpunkt vor durātmāno zu setzen). PG -anām 201, 7. 67,
dur-āpā F. von -a (Vāp) schwer zu erlangen. PN -ās 109, 14.
dur-ārādhya schwer zu befriedigen, zu gewinnen. SN -as 306, 13. PN -ās 105, 18.
                                                                         [09, 7.
dur-ārādhyā F. von -a. PN -ās 109, 14.
dur-āroha (V ruh) schwer zu erklimmen. SN -am 109, 12.
dur-ukta übel angeredet, gescholten. SN -as 113, 5.
dur-ga (Vgam) unwegsam, unzugänglich. SA -am 41, 5.
dur-ga M.N. (s.o.) Burg, Kastell. SN -as 158, 16. -am 134, 15. 16. 274, 4. SA -am
     134, 13. 36, 1. 2. SI -ena 134, 11. SAb -ād 134, 8. PN -āni 134, 17.
durga-gata in der Burg befindlich. SN -as 134, 9.
durgatatā F. (Abstr. von dur-gata) Armut, Dürftigkeit.
                                                        SN -ā 143, 7.
dur-gati F. Not, Armut. SA -im 194, 23.
```

### durgama- - dusta-mati

durgama-mārga-nirgama (Vgam) aus dem man auf schwer zu passierenden Wegen

```
herauskommt. SA -am 172, 3.
                                                              [SI -ena 252, 15.
durga-vana-bhūmi-samudbhava (Vbhū) entstammend von unwegsamen Waldstellen.
durga-stha (V sthā) in der Burg befindlich. SA -am 134, 20.
durga-hīna ohne Burgen. SN -as 134, 19.
durgāśraya (a-ā) der eine Burg als Stützpunkt hat. SN -as 134, 8.
durgāhyatva N. Abstr. v. dur-gāhya (Vgāh) schwer zu ergründen. SAb -ād 146, 16.
dur-jana M. schlechter Mensch, Bösewicht. SN -as 267, 17. SD -āya 168, 2. SI
     -ena 153, 7. SL -e 262, 3. PN -as 262, 1. PI -ais 147, 7. 268, 1. 316, 9.
     PG -ānām 147, 8. 300, 22.
durjana-gamyā F. von -a schlechten Menschen zugänglich. PN -as 145, 9.
V durjanāy (Den. von dur-jana M.) sich als schlechter Mensch benehmen.
    Ind. 3.S durjanāyate 98, 16.
dur-jaya (Vji) schwer zu besiegen. SN -as 161, 10. 217, 6.
dur-javā F. von -a. SA -ām 217, 21.
dur-dina N. schlechter Tag, schlechtes Wetter. SN -am 286, 14.
dur-dharşā F. von -a (V dhrs) schwer zu überwältigen. SA -ām 33, 5.
dur-naya-cestita N. unkluges Benehmen. PI -ais 170, 15.
dur-bala von geringer Kraft, schwach. SN -am 151, 3. PN -as 118, 18. PI -ais
dur-buddhi einfältig. SN -is 156, 14.
                                                                      [118, 19.
dur-bhaga (von bhaga M., V bhaj) unglücklich, Pechvogel. PN -ās 182, 6.
dur-bhikşa M. (-ā F., eig. wo schlecht betteln ist) Hungersnot. SN -as 198, 22.
durbhikşa-doşa M. die Schuld der Hungersnot. SI -ena 200, 5.
dur-manas mutlos, niedergeschlagen. SN -as 239, 11. 14.
dur-mukha übles Gesicht habend, hässlich; üblen Mund habend, Lästerer. SD -āya
     289, 5. PA -an 270, 19.
Duryodhana-prasanga M. das Hängen an, Halten zu D. SI -ena 139, 20.
durvaha-śroni-payodharārtā (a-ā) F. (von -a) gequält von den schweren Hüften
     und Brüsten. PN -ās 324, 7.
durvāra-Smara-bāṇa-pannaga-viṣa-jvālāvalīḍha (ā-a, V lih) beleckt von den
     Giftflammen der Pfeilschlangen des schwer abzuwehrenden Sm. SN -as 293, 5.
dur-vidagdha verschroben. SN -as 258, 19.
dur-vyākhvā-visa-mūrchitā F. von -a (\/mūrch) betäubt durch das Gift schlechter
     Erklärungen. SN -ā 320, 15.
duś-ceștita N. schlechtes, verkehrtes Benehmen. SN -am 282, 17.
Vdus IV verderben, Schaden nehmen, verunreinigt werden. Kaus. schädigen, tadeln.
     Ind. 3.S duşyati 109, 13.
Kaus. Ind. 2.S dūsayasi 168, 13.
     1. Fut. 3.S dūşayişyati 155, 19.
dus-kara (Vkr) schwer zu vollbringen. SN -am 57, 4.6.92, 18. SA -am 59, 9.
duş-kula aus schlechtem Hause. SD -āya 289, 6.
                                                               [112, 20, 317, 5.
dus-krta N. Missetat. SN -am 49, 1.
duşta (Pp von V duş) verdorben, schlecht. SV -a 120, 21. SN -as 223, 1. SA -am
dusta-grāha in dem schlimme Krokodile sind. SN -as 172, 8.
                                                                        [33, 2.
dustatva N. (Abstr. von dusta) Verdorbenheit, Schlechtigkeit. SN -am 179, 12.
duşţa-buddhi Böses im Sinn habend. SN -is 118, 12. 42, 10. 44, 11. 65, 7. 12. SV
dusta-bhāva übelgesinnt. SI -ena 28, 17.
                                                                   [-е 144, 17.
dustam (Adv. von dusta) schlecht, übel. 258, 20.
dusta-mati von böser Gesinnung. SN -is 183, 10.
```

### dusta-sattva — V drś

```
dusta-sattva von bösem Charakter. SG -asva 169, 10.
duşta-samudra M. das böse Meer. SA -am 160, 2.
duşta-sarpa M. die böse Schlange. SN -as 129, 19. SA -am 179, 5.
dustātman (a-ā) bösartig. SN -ā 126, 6.
dustārthaka (dusta + artha M.) die Bedeutung 'schlecht' habend.
dustāśaya (a-ā, \bigvee \dot{si}) von böser Gesinnung. SN -as 128, 15. 21.
dus-parigrahā F. von -a schwer zu bewahren. PN -ās 109, 14.
dus-tara (V tr) schwer zu überschreiten. SA -am 118, 4.
dus-tarā F. von -a. PN -ās 287, 21.
∨duh II melken.
    Perf. 3.P duduhus 321, 19. 31.
Pass. Ind. 3.S duhyate 132, 2.
Des. Ind. 2.S dudhukşasi 266, 10.
duhi M. das Verbum duh. SG -es 321, 33.
                                                                 [SG -ur 85, 11.
duhitr F. (\duh?) Tochter. SN -ā 5, 3. 6, 12. 62, 2. SA -aram 52, 12. SI -rā 327, 8.
duhitr-artha M. Sache, Angelegenheit der Tochter. SL -e 77, 10.
duhi-yāci Anfang des Merkverses zu Panini I, 4, 51, der die Verba mit doppeltem
    A aufzählt. 321, 31.
dūta M. Bote. SV -a 163, 12. SN -as 7, 12. 17. 163, 17. PN -ās 86, 21.
dūta-mukha N. Mund des Boten. SI -ena 164, 2.
dūtī F. (von -a M.) Botin. SN -ī 79, 7. SA -īm 78, 19.
dūra (verwandt mit dūta M.?) fern, weit. SA -am 223, 14.
dūra N. (s. o.) die Ferne. SA -am 202, 15. SAb -ād 102, 3. 15, 11. 29, 3. 245, 11.
    93, 15. 318, 6. SL -e 72, 4. 232, 4.
dūrataram (Komp. von dūram) weiter, sehr fern. 156, 11. 70, 4.
                                                                        [313, 1]
dūratas (von dūra N.) von fern, fern, in die Ferne. 99, 5. 136, 1. 201, 17. 68, 13.
dūra-deśāntara (a-a) N. ein fernes andres Land. SA -am 100, 14.
dūram (Adv. von dūra) fern, in der Ferne.
                                           155, 17.
dūra-stha (∨sthā) in der Ferne befindlich.
                                           SN -as 154, 5.
dūrā F. von -a. SA -ām 236, 19.
dūrādhva-paridhūsara (a-a) ganz grau vom weiten Wege. DN -au 193, 10.
dūrī-bhūta Pp von ∨dūrī-bhū sich entfernen, sich zurückziehen. SN -as 123,15. PN
dūrvā F. eine Hirse-Art, Panicum Dactylon. SN -ā 113, 17.
                                                                   [-ās 114, 18.
dūşana N. (V duş Kaus.) Schuld, Fehler. SN -am 275, 2. 3.
dūşayat Ppra von ∨ duş Kaus. schädigen, tadeln, anklagen. DN -ntau 176, 16. PN
dūşayitvā Ger. von ∨duş Kaus. (s. o.). 138, 8.
                                                                  [-ntas 270, 19.
dūşita Ppp von V duş Kaus. (s. o.). SA -am 247, 14. PN -ās 297, 3.
∨dr VI mit ā mit Achtung behandeln, respektieren.
    Ind. 3.S ā-driyate 318, 13.
drdha (Ppp von V drh festmachen) fest. SN -as 317, 7.
drdhatva N. (Abstr. von drdha) Festigkeit. SA -am 116, 12.
drdha-danda-samāhata (Vhan) mit einem derben Stock geschlagen. SN -as 153, 12.
drdham (Adv. von drdha) sehr, in hohem Grade. 82, 16.
drdha-rajju F. ein fester Strick. SN -us 157, 13.
drdha-vrata von festen Gelübden. SN -as 18, 20.
                                                              [Pass. sich zeigen.
∨drá sehen, ansehen, erblicken, wahrnehmen. Kaus. sehen lassen, zeigen. Mit pari
Akt. Aor. 3.S adrāksīt 226, 1. 1.S adrāksam 234, 14. 45, 10.
```

Digitized by Google

Perf. 3.S dadarśa 3, 1. 10. 8, 17. 14, 7. 19, 15. 34, 7. 38, 16. 39, 1. 43, 2. 5. 7. 52, 21. 53, 3. 54, 3. 77, 1. 89, 21. 132, 20. 90, 22. 200, 16. 02, 1. 15. 03, 8. 28, 2. 29, 5.

```
36, 20. 48, 6. 55, 11. 3.D dadrsatus 187, 1. 3.P dadrsus 7, 5. 18, 3. 45, 18. 50, 1.
     1. Fut. 2. S draksyasi 41, 14. 20. 236, 16. 314, 21. 1. S draksyāmi 41, 7.
     2. Fut. 1.S drastā 89, 4.
Med. Perf. 3.S dadrée 14, 10. 34, 8.
     1.Fut. 2.S drakşyase 41, 16.
Pass. Ind. 3.S dráyate 22, 17. 70, 22. 115, 7. 21, 5. 54, 20. 73, 7. 92, 2. 232, 1. 41, 16.
     57, 25, 77, 9, 93, 1. pari-drévate 239, 19. 2.S drévase 30, 18, 18, 111, 20, 36,
     14. 40, 12. 3.P dráyante 6, 11. 13, 17.
     Imp. 3.S dráyatām 279, 4.12.
Kaus. Ind. 1.S darśayāmi 136, 2. 3.P darśayanti 108, 21.
     Imp. 2.S darśaya 30, 17. 38, 8. 134, 1. 20. 35, 21. 36, 2.
     Pot. 3.S darśayet 175, 18.
     Impf. 3.S adarsayat 226, 11. 1.S adarsayam 217, 13. 20, 17. 21, 11.
     1. Fut. 1. S darśayisyāmi 193, 15.
     2. Fut. 2. S darśayitāsi 73, 11.
Pass. des Kaus. Imp. 3.S darsyatām 220, 16.
                                                                     [DA -sau 287, 8.
drś F. (Vdrś) Blick, Auge. SA -śam 292, 14. SI -śā 205, 9. 48, 10. SL -śi 203, 17.
drśya (Vdrś) anzusehen, ansehnlich. SN -as 293, 12. PI -ais 5, 11.
dṛṣad F. Fels, grosser Stein. SAb -das 286, 8 (meine Änderung für dṛṣadām). SL
     -di 304, 7. PN -das 302, 20.
drşta Ppp von V drs sehen, ansehen, erblicken, wahrnehmen. SN -as 12, 2.30, 18.
     36, 2. 13. 38, 1. 4. 42, 1. 85, 20. 87, 9. 110, 13. 35, 23. 42, 16. 47, 15. 65, 8. 76, 17.
     239, 11. 46, 12. 49, 6. 334, 15. -am 82, 11. 15. 119, 13. 14. 15. 20, 2. 50, 16. 18.
     203, 24. 40, 12. 312, 6. SL -e 244, 19. PL -eşu 257, 24.
drstatva N. (Abstr. von drsta) das Gesehenwerden. SAb -ād 277, 9. 78, 29.
drsta-nasta gesehen und verschwunden. DN -au 190, 2.
drsta-nastā F. von -a. SA -ām 249, 12.
dṛṣṭa-naṣṭāpad (a-ā) 'wenn sie Unglück gekannt und wieder verloren haben'. PG
drşta-pūrva vorher, früher gesehen. SN -as 4, 2, 82, 17.
                                                                        [-dām 201, 6.
drsta-pūrvā F. von -a. SN -ā 2, 16.
drstavat Ppa von V drś sehen. SN -ān 12, 17. 42, 14. 16. 73, 20. 217, 22. 19, 20.
     35, 2. 48, 8. DN -antau 176, 7. PN -antas 4, 2.
drstavatī F. von -vat. SN -ī 83, 13.
                                                                     [PN -ās 12, 19.
dratā F. von -a. SN -ā 12, 12. 58, 12. 62, 6. 137, 2. 42, 7. 65, 9. 207, 12. 30, 3. 96, 1.
drsti F. (Vdrs) Blick, das Sehen. SN -is 14, 4. 312, 8. 18, 12. 28, 3. SA -im 282, 9.
drati-gocara M. Bereich des Sehens. SL -e 116, 22.
                                                                    [SL -au 291, 12.
drsti-pāta M. Blick. PN -ās 308, 18.
drsti-bāna M. Blickpfeil. PN -ās 283, 17.
drsti-vibhava M. die Macht des Blickes. SN -as 283, 10.
drstvā Ger. von Vdrś sehen. 3, 11. 7, 7. 8, 21. 9, 1. 12, 11. 20. 16, 10. 21, 10. 25, 3.
    29, 3. 32, 10. 39, 3. 17. 41, 23. 42, 8. 43, 12. 16. 44, 5. 46, 8. 47, 12. 50, 2. 54, 2.
     58, 13. 59, 12. 60, 3. 4. 61, 21. 63, 4. 9. 16. 66, 19. 69, 18. 70, 17. 72, 8. 78, 10.
    81, 18. 82, 19. 83, 9. 17. 84, 17. 85, 2. 14. 16. 86, 8. 88, 10. 14. 90, 8. 105, 20. 13, 3.
    21, 10. 36, 1. 4. 40, 8. 50, 16. 55, 5. 58, 8. 65, 12. 66, 11. 70, 3. 9. 89, 19. 91, 1. 93,
    21. 99, 10. 201, 12. 13, 20. 18, 16. 19, 3. 23, 18. 24, 7. 27, 14. 28, 6. 29, 21. 34, 21.
    35, 15. 39, 4. 40, 16. 45, 15. 47, 12. 49, 14. 51, 23. 53, 12. 54, 7. 57, 30. 72, 1. 79, 28.
∨dr IX zerreissen. Mit vi dass.
                                                                  [82, 16, 95, 4, 98, 9,
Pass. Ind. 3.S diryate 76, 19.
    Impf. 3.S vy-adīryata 24, 4. 68, 14.
```

dedīpyamānā F. von -a Pprm von Vdīp Int. in hellen Flammen stehen, stark leuchten,

```
glänzen. SN -ā 279, 7. SA -ām 8, 18. PN -ās 296, 14.
deya (\bigvee d\bar{a}) zu geben. SN -as 82, 8, 168, 4. -am 82, 9.
deva M. (Vdiv glänzen) Gott, König. SV -a 6, 1. 96, 12. 97, 8. 114, 10. 15, 2. 22, 20.
    36, 21, 37, 14, 83, 4, 86, 16, 90, 4, 91, 7, 92, 20, 99, 11, 211, 4, 5, 13, 22, 24, 18,
    34, 19. 38, 12. 40, 7. 10. 15. 41, 4. 22. SN -as 9, 6. 122, 20. 49, 9. 87, 7. 99, 14.
    212, 9. 22, 23. 39, 11. 41, 6. 44, 6. 11. 50, 12. 51, 10, 94, 18. 305, 6. SA -am 8.5.
    9, 18. 249, 5. SI -ena 243, 11. SAb -ād 120, 1. SG -asya 150, 19. 240, 17.
    43, 20. 315, 1. SL -e 244, 22. PN -ās 7, 5. 8, 4. 10. 9, 17. 12, 4. 9. 14, 22. 15,
    4. 6. 12. 17, 3. 18, 19. 19, 5. 87, 20. 94, 16. 188, 16. 272, 19. PA -an 10, 20. 14,
    12. 15, 17. 16, 11 (lies ñ für n). 18, 11. 86, 1. 87, 3. 275, 5. PI -ais 8, 13. 15, 3.
    16, 1. PD -ebhyas 10, 5. 11, 11. 14, 20. PG -ānām 2, 17. 10, 17. 11, 2. 14, 15.
    18. 18, 12. 86, 3. 119, 18. PL -esu 2, 15. 19, 6.
deva-kārya N. eine Angelegenheit der Götter. SI -ena 163, 10.
deva-Gandharva-mānuşoraga-rākşasa (a-u) M. Götter, Gandharven, Menschen,
    Schlangen und Nachtdämonen. PA -an 4, 1.
deva-guru-krta von den Göttern und Respektspersonen gemacht (ausgesprochen). SN
deva-grha N. Gotteshaus. SAb -ād 214, 2. SG -asya 249, 3. SL -e 213, 14.
devatā F. (von deva M.) Gottheit, Gott. SN -ā 40, 1. 2. 44, 7. 320, 24. PN -ās 49, 11.
    177, 4. 211, 8. PV -ās 210, 13. 11, 11. PA -ās 63, 6. PG -ānām 11, 15.
devatātman (ā-ā) von göttlichem Wesen, göttlicher Natur. SN -ā 320, 20.
devatā-prasāda M. die Gnade eines Gottes. SA -am 121, 15.
devatābhyarcana-para (ā-a) sehr beflissen die Götter zu ehren. SN -as 40,9.
devatāyatana (ā-ā) N. (Vyat) Tempel. SN -am 102, 16. PN -āni 90, 12.
Devadatta M. (deva-datta) Brahmanenname.
                                              SN -as 248, 3. 49, 13. 51, 19. 52, 1.
Devadatta-pitr M. Vater des D. SN -ā 252, 8.
                                                                [SD -āya 251, 18.
Devadattākhya (a-ā, -ā F. (Vkhyā)) Devadatta mit Namen.
                                                              SN -as 247, 12.
deva-dantin M. Elefant der Götter. SI -inā 198, 9.
deva-dundubhi M. Pauke der Götter. PN -ayas 88, 9.
deva-dūta M. Bote der Götter. SA -am 9, 16.
deva-deva M. König der Götter. SA -am 333, 16.
devana N. (V div spielen) Spiel, das Spielen. SL -e 21, 11.51, 1.93, 1.
devana-kuśala spielgewandt. PI -ais 40, 19.
deva-pati M. Herr der Götter (Beiname Indra's). SN -is 1, 5.
deva-pāda M. P Fuss des Königs (der P steht uneigentlich, zum Ausdruck des Re-
    spekts; wären 'die Füsse' gemeint, so würde im Skr. der Dual stehen). PN -as
    114, 14. 49, 22. PG -ānām 110, 14. 11, 3. 4. 36, 15. 38, 6. 49, 19.
devabhūmitva N. Abstr. von deva-bhūmi F. Land, Sitz der Götter. SN -am 320,24.
devara-grhinī F. die Frau des Schwagers. SI -yā 195, 13.
deva-rāj M. (Vrāj) der König der Götter (Indra). SN -d 94, 22.
deva-rāja M. (rājan M.) dass. SG -asya 5, 17. 6, 19. 70, 21.
devarāja-sama-dyuti dessen Glanz dem des Götterkönigs gleicht. SN -is 40, 13.
deva-rūpinī F. von -in göttliche Gestalt habend. SA -īm 52, 13. 60, 15.
deva-linga N. Abzeichen, Kennzeichen der Götter. PA -ani 14, 14.
deva-samnidhi M. Nähe, Gegenwart der Götter. SL -au 16, 5.
Devasyāmi-Karambhaka M. Devasyāmin und K. (Brahmanennamen). DN -au 194,2.
devādeśa (a-ā, V diś) M. Befehl des Königs. SN -as 149, 9.
devī F. (von -a M.) Göttin, Königin, Prinzessin. SN -ī 39, 19. 61, 15. 63, 7. 14.
    85, 10. 188, 9. 89, 12. 90, 18. 219, 10. 21, 12. 35, 19. 23. SA -īm 58, 15. 192, 1.
```

```
201, 11, 28, 16, 35, 15. SI -yā 201, 15, 27, 19, 36, 3, 45, 7, 53, 17. SG -yās
    188, 19. 91, 8. 219, 17. 52, 6. SL -yām 107, 16. SV -i 20, 17. 187, 14. 90, 8.
    91, 19. PN -yas 239, 13. PG -īnām 243, 4.
devi-krta von der Göttin geschaffen. SA -am 237, 24.
devī-krti F. (Vkr) Schöpfung der Göttin. SN -is 235, 2.
devī-garbhagrhāntara (a-a) N. das Innere des Allerheiligsten der Göttin. SL -e
devītva N. (Abstr. von devī F.) Gestalt der Königin. SL -e 244, 17.
devī-vara M. Wunschgeschenk von der Göttin. SA -am 235, 21.
devī-vidhvamsana N. (Vdhvams) Verführung der Königin. SAb -ād 219, 24.
devī-vinirmita von der Göttin geschaffen. SL -e 254, 4.
devopajīvin (a-u, V jīv) vom Gotte lebend, Tempeldiener. PI -ibhis 244, 23.
devy-anugraha M. Gnade der Göttin. SA -am 236, 4.
deśa M. (V diś) Ort, Platz, Gegend; Land, Reich. SN -as 25, 19. SA -am 43, 1.
    53, 15. 248, 2. 74, 10. 97, 28. SAb -ād 48, 23. 175, 5. 212, 3. 23, 5. SG -asya
    223, 1. SL -e 174, 15. 80, 3. 222, 23. 31, 19. PG -ānām 124, 8.
deśa-kāla-jñā F. von -a (Vjñā) ort- und zeitkundig. SN -ā 22, 11.
deśa-kāla-vibhāga M. (V bhaj) Einteilung von Ort und Zeit. SN -as 171, 14.
deśa-tyāga M. das Verlassen, Aufgeben des Landes. SN -as 165, 15.66, 1. SD -āya
deśa-bhanga M. Zusammenbruch, Ruin des Landes. SA -am 158, 21.
deśa-bhāsā F. Landessprache. SN -ā 241, 7.
deśa-vaya-ādi Ort, Lebensalter und anderes. SN -i 257, 18. PG -īnām 257, 19.
deśātithi (a-a) M. Gast des Landes, Fremdling. PN -ayas 84, 19.
deśāntara (a-a) N. anderes Land, Fremde. SA -am 174, 17. 20. 75, 5. 7. 80, 9. 10.
    SAb -ād 99, 19. PL -esu 175, 1.
deśāntara-gamana (a-a) N. das Gehen in ein anderes Land. SA -am 155, 2.
desantara-gamana-manas dessen Geist auf das Gehen in die Fremde (gerichtet)
    ist. SN -ās 180, 2.
deśāntara-nivāsin (V vas I) (noch) in der Fremde weilend. PG -inām 175, 11.
deha M. (V dih) Leib, Körper. SN -as 257, 20. SA -am 59, 6. 10. 213, 11. 14. 24.
    27, 16, 306, 15, 17, 10. SI -ena 187, 21. SG -asya 41, 8. SL -e 16, 7.
deha-dāha M. (V dah) Verbrennung des Körpers. SAb -ād 214, 12.
deha-mukti F. Aufgabe, Verlassen des Körpers. SD -yai 228, 19.
deha-moksa M. dass. SD -āya 228, 1.
                                                                      [261, 20.
dehin M. (von deha M.) leibliches Wesen, Mensch. SI -inā 262, 16. PG -inām 166, 4.
Daitya M. (Sohn der Diti) Name einer Klasse von Feinden der Götter. SN -as 138, 14.
Daitya-Dānava-mardana (V mrd) Zermalmer der D. und D. SA -am 11, 5.
dainya N. (von dīna) traurige Lage, Armut. SN -am 267, 20.
dainya-bhaya N. Furcht vor Armut. SN -am 319, 5.
daiva (von deva M.) göttlich. SI -ena 71, 8.
daiva N. (s. o.) göttliche Fügung, Schicksal, Verhängnis. SN -am 166, 18. 18. 274, 6.
    SA -am 166, 19. 273, 16. SI -ena 47, 1. SAb -ād 51, 1. 169, 1. 208, 9. 45, 9.
    69, 2. SL -e 166, 14.
daiva-gati F. Gang des Geschickes, Schicksalsfügung. SI -yā 277, 4.
daiva-jña-mukha N. Mund eines Astrologen. SAb -ād 127, 10.
daivata N. (von devatā F.) Gottheit. SN -am 261, 18.
daivata-para für den die Gottheit das Höchste ist. SN -as 40, 12.
daiva-doşa M. Fehler, Schuld des Schicksals. SAb -ād 58, 18.
daiva-prabodhita (V budh) vom Schicksal erweckt. SN -as 224, 3.
```

daiva-mānuşa göttlich und menschlich. SA -am 82, 11. 15.

daiya-vihitāyatta (a-ā, Vyat) vom Tun des Schicksals abhängend. SN -am 166,12.

daiva-raksita vom Schicksal behütet. SN -am 101, 18. 59, 13.

daiva-hata vom Schicksal geschlagen. SN -am 101, 19. 59, 14. dogdhr M. (V duh) Melker. SN -ā 321, 36. SL -ari 321, 17. 22.

```
dolayat Ppra von V dul X schwingen, werfen. SN -n 303, 21.
dolā F. (V dul) Schaukel. SN -ā 29, 17.
dolādhirūdha (ā-a) auf die Schaukel gestiegen. SI -ena 194, 16.
dosa M. (Vdus) Fehler, Schuld. SN -as 12, 3, 7, 13, 4, 22, 20, 68, 19, 111, 15, 17, 16.
    38, 1, 10, 44, 20, 45, 2, 49, 19, 20, 51, 1, 11, 66, 20, 71, 19, 19, 72, 12, 74, 3, 80,
    13. 83, 2. 275, 1. 322, 11. 17. 19. SA -am 93, 17. 255, 2. SI -ena 87, 2. 140, 2.
    PG -āṇām 295, 14.
dosatas (von dosa M.) eines Fehlers. 84, 18 (Nīl. dosatah kāmadoseņa).
dosa-darsana-rūpa-mātsarya N. Missgunst in der Form des Sehens von Fehlern.
    SI -ena 297, 1.
dosa-yukta mit Fehler verbunden. PN -ās 297, 3.
doşānukīrtana (a-a) N. (Vkīrt) Angabe eines Fehlers, Beschuldigung. SAb -ād 215,6.
doha-daksa geschickt im Melken, melkkundig. SL -e 321, 17. 22.
dohana-kriyā-rūpa-samāna-dharma-sambandha M. (V bandh) Verbindung, Zu-
     sammenhang durch ein gleiches Attribut in der Form der Tätigkeit des Melkens.
dohana-samartha zu melken vermögend. SL -e 321, 22.
                                                                 [SAb -ād 322, 2.
dautya N. (Abstr. von duta M.) Botenamt, Botschaft. SI -ena 11, 14.
daurgatya N. (von dur-gata) Armseligkeit, Armut. SN -am 299, 18.
daurgatya-hāni F. Aufhören der Armut. SD -aye 196, 3.
daurmanasya N. (von dur-manas) Niedergeschlagenheit, Traurigkeit. SI -ena 102,10.
daurmantrya N. (von dur-mantra) schlechte Beratung. SAb -ād 265, 16.
dauhitra M. (von duhitr F.) Tochtersohn, Enkel. SA -am 251, 21.
∨dyut I glänzen. Mit vi blitzen, blinken, Kaus. erleuchten, in Glanz versetzen.
Kaus. Ind. 3.S vi-dyotayati 50, 8.
dyuti F. (V dyut) Glanz. SA -im 39, 17.
dyutimat (von dyuti F.) glänzend, leuchtend. PA -anti 321, 26.
dvu-sarit F. der Fluss des Himmels, die Gangā. SG -tas 304, 15.
dyu-sindhu F. dass. SN -us 216, 14.
dyūta N. (V div spielen) Würfelspiel. SN -am 21, 6. 23, 21. 92, 5. 93, 8. SA -am
     92, 9. 108, 10. 231, 5. SL -e 20, 11. 22, 15. 51, 2. 61, 2.
dyūta-kalā F. Kunst des Würfelspiels. SA -ām 231, 4.
dyūta-kāra M. (V kr) Spieler. SA -am 173, 10.
draviņa N. (von dru-, im Ablaut zu dāru N.) Gut, Habe. SN -am 47, 6. SI -ena 63, 9.
draviņa-mada-niķśaṅka-manas dessen Geist rücksichtslos ist vom Rausch des Be-
     sitzes. PG -asām 303, 5.
dravya N. (verw. mit dravina N.) Gut, Habe, Besitz. SN -am 21, 19. SA -am 177, 10.
dravya-kşaya M. Schwinden des Vermögens. SAb -ād 180, 2.
dravva-prakrti-hīna der Grundlagen der fürstlichen Macht ermangelnd. SN -as 107,8.
drastavya (Vdrš) zu sehen, prüfen, das zu Sehende. SN -am 156,6. PL -eşu 288,15.
drastavyā F. von -a. SN -ā 203, 5.
drastum Inf. von \bigvee drá sehen. 20, 15. 21, 1. 55, 1. 128, 3. 90, 17. 93, 14. 97, 16.
     205, 22. 27, 13. 29, 4. 35, 14. 45, 6. 8. 49, 5.
∨drā II schlafen. Mit ni dass.
     Ind. 3.S ni-drāti 314, 20.
drāk (V drā laufen?) eiligst, alsbald, sogleich. 97, 4. 6.
                                       464
```

∨dru — dvija-vara ∨dru I laufen, eilen. Mit sam-ā zusammen herbeilaufen, mit sam-upa hineilen zu, mit pra fortlaufen, mit vi auseinanderlaufen. Akt. Ind. 3.P vi-dravanti 47, 7. Impf. 3.S prādravat (a-a) 29, 1. 18. 48, 11. 3.P sam-upādravan (a-a) 3, 14. Perf. 3.P pra-dudruvus 43, 16. Med. Impf. 3.P sam-ādravanta (ā-a) 46, 9. drutataram (Komp. von drutam) sehr schnell. 122, 5, 33, 19, 64, 1. drutam (Adv. von druta Pp von V dru) eilends, schnell. 83, 12. 17. 119, 18. 77, 9. 224, 15. 33, 14. 34, 1. 38, 13. 50, 17. 306, 19. druma M. (von dru-, im Ablaut zu daru N.) Baum. SN -as 33, 11. 225, 9. SA -am 73, 17. PG -āṇām 291, 7. Drona-putra M. der Sohn des Dr., Asvatthāman (übrigens kein Kşatriya, sondern Brahmane). SI -ena 145, 4. droha-kārin (Vkr) verräterisch. SA -inam 183, 4. droha-cyuta von Verrat sich fern haltend. PG -anam 146, 10. droha-buddhi F. das Sinnen auf Verrat. SA -im 137, 14. droha-buddhi auf Verrat sinnend. SN -is 137, 1. SG -es 139, 1.2. drohin (V druh) verräterisch (gegen). SN -ī 222, 4. PA -inas 201, 21. dvaya (von dvi) zweifach, zweierlei. SN -am 281, 14. PG -ānām 322, 1. dvavī F. von -a. SN -ī 264, 6. dvāḥ-stha M. (∨sthā) Türsteher, Türhüter. SA -am 110, 9. dvādaša (von dvā-dašan) der zwölfte. SN -as 45, 12. SL -e 19, 15. dyā-daśan zwölf. PN -a 258, 23. PA -a 127, 14. 222, 23. 41, 10. PI -abhis 96, 12. dvādaśa-vārsikī F. von -a (varsa M.N.) zwölfjährig. SN -ī 127, 9. Dyāpara M. (dvā-para M. N.) Personifikation des Würfels mit zwei Augen. SV -a 19, 7. SA -am 18, 3. 19, 5. 6. SI -ena 18, 5. 19, 12. dvār F. Tür, Tor. SA -ram 307, 3. 3. SL -ri 20, 17. 22. 90, 11. 11. 113, 1. 88, 21. dvāra N. (Weiterbildung von dvār F.) dass. SL -e 188, 15. PL -eşu 314, 21. dvāra-patta M. Türfüllung, Fläche der Tür. SG -asya 249, 6. dvārāśrita (a-ā) an der Tür seinen Platz einnehmend. SN -as 108, 13. dvāvimsatitama (von dvā-vimsati F.) der zweiundzwanzigste. SN -as 81, 24. dvi zwei. DN -au 69, 23. 23. 23. 24. 24. 102, 6. 58, 5. 74, 12. 75, 9. 76, 2. 6. 15. 81, 12. 82, 1. 93, 9. 229, 17. -e 72, 17 (N.). 174, 15 (N.). 91, 20 (N.). 217, 18 (F.). 77, 6 (F.). 82, 10 (F.). DA -au 170, 8. 202, 2. 64, 10. 303, 21. -e 72, 16 (F.). 217, 13 (F.). 32, 15 (N.). 15 (N.). DI -ābhyām 177, 6. DG -ayos 92, 13. 133,

20. 71, 15. 217, 19. 42, 11. 89, 9. DL -ayos 72, 15. dvih-śruta zweimal gehört. SN -am 197, 12.

dvikarmakatva N. Abstr. von dvikarmaka (dvi + karman N.) zwei Objekte habend, zwei Akkusative regierend. SN -am 321, 31.

dvi-guna aus zwei Schnüren oder Fäden bestehend, doppelt. SA -am 100, 13. dvigunatara (Komp. von dvi-guna) doppelt, doppelt so stark. SN -as 136, 5.

dvigunībhūta-tāpa mit verdoppelter Pein. SN -as 206, 4.

dvi-ja M. (Vjan) der Zweigeborne (Brahmane, Vogel, Zahn). SN -as 58, 4.65, 19. **193**, **4**, 98, 11, **2**14, 9, 15, 6, 20, 15, 27, 2, 18, 33, 6, 17, 34, 9, 35, 6, 9, 43, 7. 46, 20. 47, 3. 50, 1. 52, 8. 55, 6. SA -am 226, 1. 50, 4. SI -ena 233, 12. SAb -ād 79, 16. SL -e 218, 3. PN -ās 201, 9. 20. 02, 17. PA -ān 57, 14. 75, 1. PG -ānām 294, 13 (doppelsinnig).

dvija-nişevitā F. von -a (V sev) von Vögeln besucht. SN -ā 42, 3. dvija-vara der beste der Zweigebornen. SAb -ād 193, 6.

```
dvija-sattama (Sup. von sat) dass. SN -as 60, 16. SA -am 67, 6. 12. PV -as 40, 6.
dvi-jāti M. (zwei Geburten habend) Brahmane. SN -is 307, 5. PN -ayas 65, 14.
    201, 4. 17, 5.
                                                            sinnt. SN -as 40, 9.
dvijāti-jana-vatsala ein Freund der zweigebornen Leute, den Brahmanen wohlge-
dvijottama (a-u) der höchste der Zweigeborenen. SV -a 67, 16. SN -as 195, 4.
    247, 5. SA -am 60, 3. PV -ās 65, 6.
dvitīya (von dvi) der zweite. SN -as 7, 13. 79, 16. 197, 26. 258, 14. SA -am
    21, 22 (erg. vāram 'zum zweiten Male'). 68, 3. 86, 22, 296, 6. SL -e 209, 14.
    58, 24. -asmin 208, 4.
dvitīya-mandala-vartin (Vvrt) der zweiten Rangstufe angehörig. SN -1 110, 10.
dvitīyā F. von -a. SN -ā 131, 16.
dvidhā (von dvi) zwiefach. 29, 16.
dvi-pa M. (V pā I trinken) Elefant. SN -as 259, 12. SA -am 263, 15.
dvi-pad zweifüssig, Mensch. PG -adam 17, 8.
dvipada (Weiterbildung von dvi-pad) zweifüssig. SG -asya 234, 8.
dvirepha-mālā F. Guirlande von Bienen, Bienenschwarm. SN -ā 328, 6.
∨dvis II (von dvi) hassen.
    Ind. 3.S dvesti 107, 12, 13.
dvisat M. (Ppra von V dvis) Feind. PG -tam 41, 19. 103, 8.
dvi-samśrayā F. von -a (∨ sri I) doppelte Grundlage, doppelten Anlass habend. SA
dvīpin M. (von dvīpa M.N., eig. Inseln habend) Leopard. SN -1 151, 12. 19.
dvīpi-vāyasa-gomāyu M. Leopard, Krähe und Schakal. PN -avas 147, 14.
dvedhā-krta in zwei Teile gemacht, entzwei gebrochen. SAb -ād 191, 11.
dvesa M. (Vdvis) Hass, Feindschaft. SN -as 110, 4.
dveşi-dveşa-para von Hass gegen die Feinde erfüllt. SN -as 108, 8.
dveşin (von dveşa M.) feindselig. PA -inas 276, 1.
dveşya (V dviş) verhasst, unangenehm. SA -am 136, 18. PN -ās 182, 11.
dvesyatā F. (Abstr. von dvesya) das Verhasstsein. SA -ām 146, 14.
dvairatha N. (von dvi-ratha, erg. yuddha N.) Zweikampf zu Wagen. SI -ena 92, 10.
dhana N. Geld, Gut, Reichtum, Schatz, Lohn, Gabe. SN -am 145, 10, 76, 9, 77, 21.
    202, 3. 7. 10, 11. 11, 7. 15. 25, 3. 61, 2. 16. 19. 65, 19. 67, 3. 77, 2. SA -am 57, 21.
    143, 5, 65, 18, 75, 14, 96, 23, 207, 4, 08, 16, 10, 9, 11, 1, 12, 4, 32, 2. SI -ena 67, 13.
    92, 20, 232, 23. SD -āya 143, 18. SG -asya 99, 1. SL -e 194, 8. PN -āni 289, 2.
    PA -āni 32, 5. 198, 19. 317, 6. PI -ais 151, 10. 65, 18. 19. 262, 1. 68, 5.
Dhanada M. (dhana-da (\sqrt{da}) Schätzespender) Beiname des Kubera. SI -ena 192, 11.
    SG -asya 237, 1.
dhanadeśvara (a-ī) M. der schätzespendende Herr, Beiname Kubera's. SN -as 192,5.
dhanapati-puras vor reichen Leuten.
                                       305, 10.
dhana-parāyana (a-a, Vi) Reichtum als höchstes Ziel habend. SN -as 268, 8.
dhana-lava M. ein bisschen Geld. SA -am 301, 12.
dhana-lava-madhupāna-bhrānta-sarvendriya (a-i) dessen sämtliche Sinne in Ver-
    wirrung geraten sind durch den Rauschtrank: das bisschen Geld. PG -anam 300,21.
dhana-lipsā F. (vom Des.-Stamme von Vlabh) Streben nach Reichtum. SI -ayā 316,8.
dhana-lubdha geldgierig. PN -ās 202, 18.
dhana-sneha M. das Öl 'Geld'. SA -am 131, 19.
dhanādhya (a-ā) reich an Geld. SN -as 111, 10.
dhanādika (dhana + ādi M.) Geld und dergleichen. SL -e 166, 8.
dhanādhipa (a-a) M. der Herr der Schätze (Kubera). SN -as 192, 4.7.
```

#### dhanāndha — dharmārtha-

```
dhanāndha (a-a) durch Geld verblendet. PN -ās 302, 7.
dhanārtham (a-a, -a M.) zum Gelderwerb. 99, 16.
dhanin (von dhana N.) reich. SG -inas 130, 1. PG -inam 98, 14, 15, 266, 8.
dhanur-dhara M. (V dhr) Bogenschütze. SN -as 134, 12.
dhanuşmat M. (von dhanus N.) dass. SI -atā 125, 15.
dhanus N. Bogen. SN -us 92, 14.
dhanya (von dhana N.) reich, glücklich. SN -as 281, 20. 88, 10. PN -as 142, 19.
    279, 25. 87, 3. 306, 12. 07, 9. PG -ānām 286, 14. 316, 3.
dhanyatara Komp. von dhanya glücklich. SN -as 122, 14.
dhanvin M. (von dhanvan N. = dhanus N.) Bogenschütze. PG -inām 1, 10.
dharani F. (V dhr) Erde. SL -au 248, 18.
dharapidhara-pāda M. Fuss des, der Berge. PI -ais 309, 19.
dharani-tala M.N. Erdboden. SL -e 27, 18. 46, 20. 152, 4. 243, 15.
dharanī-pītha N. Oberfläche der Erde. SL -e 175, 2.
dharā F. (V dhr) Erde. SN -ā 309, 19.
dharā-tala M.N. Erdboden. SA -am 127, 2.
dharitrī F. (V dhr) Erde. SA -īm 266, 7. 321, 19. 24.
dharitrī-dharana-kṣama zum Tragen der Erde ausreichend. SA -am 325, 14.
dharma M. (V dhr) Sitte, Recht, Pflicht, Gesetz, religiöses Verdienst. SN -as 11, 17.
    65, 2. 92, 8. 139, 2. 40, 15. 223, 7. 50, 21. 60, 13. 99, 4. SA -am 11, 4. 166, 7.
    SI -ena 15, 18. 17, 13. 29, 11. SAb -ād 143, 18. SG -asya 273, 7. SL -e 16, 18.
    PA -an 18, 17. PL -esu 39, 13.
Dharma M. (s. o.) der Gott des Rechtes. SN -as 177, 19. SA -am 250, 17.
dharma-krechra N. Schwierigkeit das Rechte zu treffen. SL -e 86, 11.
dharma-jña (Vjñā) gesetzeskundig, das Rechte kennend. SV -a 38, 7. SN -as 30, 8.
    85, 20. SG -asya 64, 18. PN -as 6, 5.
dharma-tattva N. das wahre Wesen des Gesetzes. SL -e 277, 1.
dharmatas (von dharma M.) dem Gesetze gemäss. 18, 19.
dharma-nāśa M. Verlust des religiösen Verdienstes. SD -āya 131, 12.
dharma-buddhi dessen Geist auf das Rechte gerichtet ist. SN -is 174, 12.76, 11.
Dharmabuddhi M. (dharma-buddhi) Name eines Kaufmanns. SN -is 174, 15.75, 13.
    76, 1, 77, 13. 78, 11. SA -im 174, 17. 19. 76, 4. 78, 7. SI -inā 177, 21. 78, 2.
    SAb -es 177, 8. SG -es 178, 1. SV -e 176, 8.
Dharmabuddhi-purahsara (V sr) den Dh. als Vorgänger habend, von Dh. begleitet.
    SN -as 177, 14.
Dharmabuddhi-prabhava M. Macht, Tüchtigkeit des Dh. SI -ena 175, 7.
dharma-bhaginī F. Schwester von Rechtes wegen (nicht von Geburt). SN -ī 213, 2.
dharma-bhrt (V bhr) das Recht erhaltend, Schützer des Gesetzes. PG -tam 41, 16.
dharma-vatsala (von vatsa M.) das Gesetz liebend. SV -a 38, 13.
dharma-vid (V vid II) das Gesetz kennend. SN -d 2, 2. 37, 14. 40, 11.
dharma-śāstra N. Gesetzbuch. PN -āni 96, 12.
dharma-şad-bhāga M. ein Sechstel des religiösen Verdienstes. SN -as 162, 15.
dharmātman (a-ā) dessen Wesen Dharma ist, gerecht. SN -ā 60, 20. SA -ānam 11, 5.
Dharmādi (a-ā) Dharma und andere. PD -ibhyas 187, 15.
dharmādhikaraņādhisthita-purusa (a-a, a-a) M. zur Rechtpflege angestellte Per-
    son. PI -ais 176, 16.
dharmādhikārin (a-a) M. (Vkr) Richter. SA -iņam 176, 15. PN -iņas 181, 14.
dharmārtha-kāma-śāstra (a-a) N. die Lehre vom Gesetz, von dem was nützt und
```

von der Liebe. PN -āņi 96, 14.

### dharmārtha- — dhārādhirūdha

```
dharmārtha-darśin (Vdrś) das Rechte und das Nützliche kennend. SG -inas 20,19.
dharmārtham (a-a, -a M.) der Pflicht wegen. 169, 1.
dharmārthin (a-a) nach religiösem Verdienst begehrend. PN -inas 293, 13.
dharmāśraya (a-ā) der sich auf das Recht stützt, redlich. SA -am 182, 8.
dharmopārjita-bhūri-vibhava (a-u) ein redlich erworbenes grosses Vermögen be-
    sitzend. SN -as 98, 6.
dharşayitum Inf. von ∨dhrş X überwältigen, vergewaltigen. 28, 14.
dharsitā F. von -a Ppp von \( \forall \text{dhrs} X (s. o.). \quad PN -\bar{as} 9, 2. 8.
dhayala (\dhay waschen) glänzend weiss. SN -am 302, 1. PN -ani 106, 4.
dhayalāmbarā (a-a) F. von -a in glänzend weissem Gewande. SN -ā 240, 14.
∨dhā III setzen, richten auf, verleihen, erlangen, annehmen, Med. auf sich nehmen,
    annehmen, machen, bewirken. Mit antar Pass. verschwinden, mit abhi sagen, er-
    zählen, mit ā legen auf, empfangen, mit sam-ā setzen, richten auf, anzünden,
    mit tiras Med. verschwinden, mit ni niedersetzen, mit sam-ni beruhigen, festigen.
    Pass. gegenwärtig sein, mit vi tun, machen, anlegen, verleihen, zeigen, richten auf,
    mit sam-vi Med. betreiben, behandeln, mit srad glauben, vertrauen, annehmen,
    mit sam Med. auf sich nehmen.
Akt. Ind. 3.S vi-dadhāti 108, 3. śrad-dadhāti 171, 19. 2.S vi-dadhāsi 97, 7. 3.P
    dadhati 184, 8. 99, 12. 305, 11. vi-dadhati 300, 2. 01, 8.
    Pot. 3.P sam-ni-dadhyus 284, 4.
    Impf. 3. S sam-ādadhāt (ā-a) 83, 7.
    Aor. 3.S abhy-adhāt 189, 8. 91, 22, 250, 8. vy-adhāt 208, 8. 23, 19, 35, 7, 43, 2.
    54, 16. 3.P vy-adhus 237, 7.
    Perf. 3.P dadhus 46, 1.
    1. Fut. 3. S vi-dhāsyati 315, 6. 1. S dhāsyāmi 53, 19. abhi-dhāsyāmi 40, 4. 47, 8.
Med. Ind. 3.S dhatte 127, 17.53, 10.257, 4.305, 4. sam-ā-dhatte 160, 16. vi-dhatte
    283, 15. sam-dhatte 134, 12.
    Imp. 2.S vi-dhatsva 44, 11. 2.P vi-dhaddhvam 306, 20.
    Impf. 3.S ādhatta (ā-a) 155, 12.
    Perf. 3.S tiro-dadhe 221, 12. 36, 2. śrad-dadhe 226, 11.
    1. Fut. 1. S ā-dhāsye 93, 17. sam-vi-dhāsye 106, 9.
Pass. Ind. 3.S vi-dhīyate 154, 2. 85, 15.
    Imp. 3.S sam-ā-dhīvatām 316, 1. vi-dhīvatām 11, 18. 152, 14. sam-vi-dhīvatām
    Impf. 3.S antar-adhīyata 54, 1. 55, 6. ny-adhīyata 215, 8.
                                                                            [85, 9]
     1. Fut. 1. S sam-ni-dhāsye 221, 7.
dhātu M. (V dhā) Erz, Mineral, Metall, Grundstoff, Element. PN -avas 297, 24.
dhātumattā F. (Abstr. von dhātumat, von dhātu M.) Mineral-, Metallreichtum. SA
dhātu-rasa M. Mineralsaft, metallische Tinte. SI -ena 323, 7.
                                                                     [-ām 322, 27.
dhātr M. (V dhā) Schöpfer. SI -rā 61, 10. 267, 3. SL -ari 116, 3.
dhātrī F. (V dhe saugen) Amme. SA -īm 21, 16. 22, 5. 50, 6.
dhānuşkatā F. (Abstr. von dhānuşka M., von dhanus N.) Bogenkampf. SN -ā 293,1.
dhāman N. (V dhā) Wohnsitz, Palast. SN -a 285, 12.
dhāranā F. (Vdhr) Sammlung des Gemütes, Konzentration. SA -ām 228, 19. SI -ayā
dhārayatī F. (ep.) von -at Ppra von V dhr Kaus. bewahren, (am Leben) erhalten.
     SA -īm 59, 6.
dhārayitum Inf. von V dhr Kaus. tragen, ertragen. 2, 24.
```

dhārādhirūdha (ā-a) auf der Schneide stehend, den Gipfel erreichend. SN -am 234,6.

dhārā F. (V dhāv rinnen, fliessen) Tropfen. PN -ās 275, 3. dhārā-grha N. Badehaus, -zimmer. PN -āņi 285, 5.

```
Vdhāv I laufen. Mit anu zu Hilfe eilen, mit abhi dass., mit sam-upa heranlaufen zu, mit pari umherlaufen, mit pra fortlaufen.
```

Akt. Ind. 3.S dhāvati 31,17. 2.S anu-dhāvasi 32,3. 3.P dhāvanti 311,2. 2.P pra Imp. 2.S abhi-dhāva 53,1. 2.P dhāvata 47,4. [-dhāvatha 47,5. Impf. 3.S sam-upādhāvat (a-a) 3,15.

Med. Impf. 3.S pary-adhavata 31, 5.

dhāvat Ppra von V dhāv laufen. SN -n 202, 12. PN -ntas 46, 16.

dhāvita Pp von V dhāv laufen. DN -au 202, 13.

dhik pfui; pfui über. 149, 11. 267, 8. 74, 6. 6. 301, 12. Praep. 224, 9. 54, 10. 58, 4. 301, 12. Postp. 258, 9. 9. 10. 11.

dhī F. (Vdhyai) Geist, Verstand, Gedanke. SN -īs 233, 5. SI -iyā 227, 7. SG -iyas 262, 7. PN -iyas 221, 16. 24, 23.

dhīmat (von dhī F.) einsichtig, verständig, klug, weise. SN -ān 17, 15. 38, 2. 40, 7. 77, 11. 123, 14. 216, 5. 37, 22. 39, 21. SI -atā 248, 20. SG -atas 61, 1. 85, 2. PG -atām 106, 1. 213, 21.

dhīra (Vdhr) standhaft, fest, beherzt. SN -as 250, 15. 67, 5. 77, 20. PN -ās 154, 10. 272, 22. 73, 12. 300, 25. 35, 11. PG -āṇām 116, 3. 215, 14.

dhīram (Adv. von dhīra) fest, ruhig. 264, 3.

dhīrā F. von -a. SI -ayā 188, 6.

dhunvat Ppra von' V dhū V sich schütteln, sich sträuben. SA -ntam 105, 13.

dhur F. Spitze der Deichsel, vorderste Stelle, Ehrenplatz. SA -uram 184, 8. 226, 13. SL -uri 111, 13. 226, 9. 12. 15.

dhūma M. (∨dhū schütteln, hin und her schwingen) Rauch. SI -ena 174, 13.

dhūma-jāla N. Netz, Schleier von Rauch. SI -ena 58, 8.

dhūma-pa (\pi pā I) Rauch trinkend. SN -as 247, 16.

dhūyamāna Pprp von V dhū schütteln, anfachen. SN -as 64, 16.

dhūr-jați M. (dhur + jatā F.) Beiname Śiva's. SI -inā 252, 20.

dhūrta M. (V dhurv) Schelm. SN -as 188, 10.

dhūrtatā F. (von dhūrta) Verschlagenheit, Schlauheit. SN -ā 262, 5.

dhūr-vodhr M. Jochträger, Zugtier. DN -ārau 100, 17. [-uṣam 194, 22 (F.).

dhüsara-kṣāma-vapus einen staubfarbigen und abgemagerten Körper habend. SA Vdhr VI feststehen, am Leben sein, Kaus. tragen, halten, fest-, be-, erhalten. Mit

ava Kaus. vernehmen, mit vi Kaus. halten, tragen, mit sam dass.

Akt. 1. Fut. 3. P dharişyanti 16, 7.

Pass. (refl.) Ind. 3.S dhriyate 56, 1. 2.S dhriyase 92, 19.

Kaus. Ind. 3.S dhārayati 59, 10. 138, 5. 3.P dhārayanti 66, 14. 81, 13. 87, 20.

Imp. 3.S dhārayatu 150, 19. 3.P ava-dhārayantu 114, 14.

Pot. 3.S dhārayet 193, 18. 258, 27.

Impf. 3.S adhārayat 221, 20.

Perf. 3.S dhārayāmāsa 8, 22.

[ryate 112, 10.

Pass. des Kaus. Ind. 3.S dhāryate 122, 8. 261, 14. vi-dhāryate 264, 13. sam-dhā-dhṛta-garbhā F. (-a) einen Embryo tragend, schwanger. SL -āyām 250, 4.

dhrtā F. von -a Ppp von V dhr tragen. SN -ā 309, 19.

dhrti F. (V dhr) Festigkeit, fester Wille. SN -is 18, 21. 316, 10. SA -im 225, 15.

dhrti-muş (V muş) die Festigkeit stehlend. PN -şas 283, 17.

dhrtvā Ger. von V dhr fest-, zurückhalten. 133, 19.

dhrsta (Pp von V dhrs V) dreist, frech. SN -as 268, 13.

Dhrstadyumna M. (dhrsta + dyumna N. Glanz (Vdiv)) Sohn des Drupada, einer der Helden des Epos Mahābhārata. SN -as 145, 4.

```
dhenu F. (V dhe saugen) Milchkuh. SI -vā 96, 7.
```

dhairya N. (von dhīra fest) Festigkeit, männliches Wesen. SN -am 9, 5. 116, 2. 57, 6. 269, 14. SA -am 117, 5. SAb -ād 157, 7.

dhairya-guna M. die Tugend der Standhaftigkeit. SN -as 277, 14.

dhairya-druma-dhvamsinī F. von -in (\sqrt{dhvams}) den Baum Festigkeit entwurzelnd. SN -ī 304, 19.

dhairya-dhvamsa M. (V dhvams) Schwinden der Festigkeit. SN -as 116, 3.

dhairya-vrtti dessen Wesen Standhaftigkeit ist. SG -es 277, 13.

dhairya-samādhi-siddhi-sulabha (Vlabh) leicht zu erlangen durch das Gelingen der Konzentration durch festen Willen. SL -e 306, 20.

dhairyāvaṣṭambha (a-a) M. (V stambh) das sich Stützen auf Festigkeit. SN -as 116, 14. SA -am 117, 15.

dhautāñjanātāmra-netra (a-ā, a-ā) dessen Augen gerötet sind von der hineingespülten Augensalbe. PI -ais 238, 5.

Dhaumya-maharşi-kathita vom grossen Rşi Dh. vorgetragen. SN -as 106,21.

dhmāta Ppp von V dhmā blasen, anblasen, schmelzen. PN -ās 297, 24.

dhyāta Ppp von ∨ dhyai denken an, nachsinnen über. SN -am 299, 3. 13. 313, 20. dhyāta-mātrāgata (a-ā) durch das blosse ihn sich (im Geiste) Vorstellen herbeigekommen. SN -as 220, 14.

dhyātāgata (a-ā) durch das ihn sich Vorstellen herbeigekommen. SA -am 220, 17. dhyātvā Ger. von ∨ dhyai nachdenken. 42, 5.

dhyāna N. (Vdhyai) das Denken, sich Vorstellen. SA -am 314, 5. SAb -ād 221, 11.

dhyāna-ccheda M. (V chid) Unterbrechung der Meditation. SL -e 305, 13.

dhyāna-tatparā F. von -a ganz in Sinnen versunken. SA -ām 59, 22.

dhyāna-parā F. von -a in Gedanken versunken. SN -ā 4, 15.

dhyana-sthita in Meditation befindlich. SA -am 194, 20.

dhyāyat Ppra von ∨ dhyai meditieren, sich vorstellen, denken an. SN -n 195, 21. dhyāyantī F. von -at. PN -yas 199, 5. [PG -tām 316, 3. dhyeya (∨ dhyai) zu denken, vorzustellen. SN -am 288, 18. SL -e 314, 5.

anjoja (V dajai) za deliken, voizuotenen. Siv -am 200, 10. Sii -t 314, 5

∨dhyai I nachdenken, sich vorstellen. Mit pra nachzudenken beginnen.

Perf. 3. S pra-dadhyau 68, 14. [18, 22. dhruva (Wb. von \dhr) feststehend, sicher, unveränderlich. SA -am 92, 16. PN -āṇi dhruva M. der Polarstern. SG -asya 317, 18.

dhruvam (Adv. von dhruva) sicherlich, gewiss, bestimmt. 47, 19. 48, 5. 146, 5. 207, dhvaja M. Fahne, Flagge. SN -as 104, 3. [21.23.

dhvani M. (V dhvan tönen) Ton, Laut, Schall. SA -im 197, 14.

dhvasta Pp von V dhvams schwinden, zugrunde gehen. PG -anam 246, 4.

na nicht. 2, 15. 15. 3, 4. 6. 18. 4, 2. 12. 17. 18. 18. 5, 3. 6, 8. 11. 8, 7. 12. 9, 4. 7. 13. 20. 20. 10, 16. 11, 2. 4. 6. 12, 3. 7. 17. 13, 4. 14, 5. 9. 16. 15, 1. 18, 16. 19, 7. 8. 20, 8. 12. 21, 3. 5. 22, 1. 18. 19. 20. 21. 23, 1. 24, 4. 14. 15. 25, 5. 9. 10. 26, 10. 14. 15. 16. 18. 20. 27, 7. 8. 28, 3. 14. 20. 29, 4. 4. 30, 14. 19. 21. 22. 22. 32, 1. 3. 33, 8. 34, 12. 35, 6. 8. 9. 12. 16. 18. 20. 36, 14. 38, 6. 40, 1. 2. 2. 41, 7. 45, 2. 5. 47, 6. 16. 17. 18. 20. 48, 6. 14. 15. 49, 5. 6. 7. 8. 50, 14. 15. 51, 8. 13. 52, 2. 2. 3. 7. 8. 53, 10. 12. 54, 5. 8. 12. 14. 55, 12. 57, 20. 58, 3. 59, 8. 10. 61, 3. 6. 11. 12. 62, 13. 63, 15. 65, 7. 14. 66, 3. 4. 12. 13. 16. 18. 67, 5. 7. 15. 68, 4. 4. 69, 3. 19. 70, 1. 71, 6. 9. 72, 5. 10. 10. 11. 21. 23. 23. 73, 2. 7. 9. 74, 24. 25. 76, 6. 7. 8. 9. 10. 13. 13. 14. 14. 15. 77, 8. 10. 12. 13. 13. 18. 78, 2. 13. 80, 10. 11. 14. 81, 11. 12. 15. 17. 21. 82, 8. 9. 16. 18. 83, 11. 86, 9. 18. 87, 2. 10. 13. 88, 1. 5. 7. 90, 19. 24. 25.

```
91, 4, 12, 92, 9, 93, 1, 7, 13, 15, 16, 17, 20, 21, 95, 13, 96, 3, 6, 7, 7, 8, 8, 97, 8,
    10, 19, 98, 9, 9, 13, 13, 13, 13, 14, 14, 99, 11, 14, 101, 5, 03, 7, 9, 12, 04, 3, 5, 16,
    20, 05, 15, 16, 06, 3, 07, 5, 6, 6, 7, 11, 13, 13, 14, 08, 4, 5, 7, 09, 2, 10, 14, 11, 4,
    5, 7, 9, 13, 15, 15, 18, 18, 21, 12, 3, 6, 6, 9, 13, 21, 13, 6, 7, 7, 8, 14, 5, 7, 13, 15,
    15, 1. 5. 19. 21. 16, 1. 2. 3. 6. 6. 12. 14. 22. 17, 1. 4. 4. 13. 15. 18, 3. 7. 10. 18. 20.
    19, 5, 5, 6, 9, 10, 21, 20, 2, 3, 4, 11, 17, 17, 17, 17, 21, 1, 9, 12, 15, 22, 11, 14, 23,
    4. 12. 16. 24, 4. 5. 6. 16. 20. 25, 5. 15. 20. 26, 11. 11. 13. 14. 27, 4. 7. 14. 28, 7. 11.
    13. 16. 29, 5. 12. 14. 30, 14. 19. 31, 5. 16. 32, 1. 9. 11. 33, 9. 9. 11. 34, 4. 4. 5. 6.
    10. 10. 35, 2. 5. 15. 36, 15. 15. 19. 37, 5. 16. 16. 18. 20. 38, 6. 7. 10. 12. 14. 16. 19.
    39, 1, 2, 4, 9, 12, 14, 40, 1, 9, 10, 17, 41, 5, 6, 10, 14, 19, 42, 1, 8, 43, 11, 11, 12,
    18. 44, 2. 13. 16. 19. 45, 2. 3. 6. 14. 17. 46, 3. 11. 20. 47, 3. 5. 6. 7. 8. 48, 1. 11.
    13. 14. 18. 49, 2. 7. 8. 14. 14. 15. 20. 50, 1. 7. 18. 51, 1. 4. 11. 14. 18. 52, 2. 6. 16.
    16. 53, 2. 9. 20. 54, 3. 4. 5. 7. 8. 55, 18. 56, 5. 12. 13. 57, 4. 6. 17. 58, 9. 16. 18. 21.
    59, 10. 17. 60, 3. 61, 5. 6. 62, 1. 11. 16. 18. 63, 15. 15. 16. 17. 20. 20. 64, 5. 14. 14.
    16. 20. 65, 2. 6. 8. 13. 66, 20. 67, 3. 4. 9. 10. 11. 14. 68, 4. 7. 10. 21. 69, 9. 70, 10.
     10. 17. 19. 71, 5. 9. 10. 10. 10. 10. 13. 18. 19. 72, 2. 6. 7. 12. 13. 13. 14. 73, 1. 4. 5.
     11. 16. 19. 74, 1. 3. 3. 4. 8. 9. 75, 1. 4. 5. 14. 18. 76, 9. 11. 17. 77, 4. 79, 9. 10. 10.
     15. 17. 19. 80, 12. 13. 13. 19. 81, 10. 11. 16. 19. 82, 17. 83, 2. 5. 7. 12. 85, 13. 17.
    86, 1. 18. 87, 18. 88, 10. 11. 14. 89, 7. 91, 5. 92, 23. 93, 17. 95, 12. 96, 2. 5. 97, 19.
    99, 2. 200, 13. 01, 17. 02, 24. 03, 20. 05, 15. 19. 20. 22. 06, 6. 08, 12. 09, 6. 10, 7.
    21. 11, 4. 13. 12, 24. 15, 2. 18. 16, 6. 21. 22. 17, 16. 18, 14. 15. 19, 17. 20, 2. 12.
     13. 15. 21, 16. 22, 2. 19. 21. 23. 23, 2. 3. 7. 23. 24, 3. 12. 25, 11. 26, 15. 17. 28, 9.
     11. 12. 30, 1. 32, 4. 33, 5. 35, 12. 38, 17. 18. 39, 1. 8. 11. 17. 18. 19. 40, 17. 22.
     41, 9, 16, 42, 16, 44, 6, 45, 22, 46, 4, 6, 6, 8, 9, 47, 7, 9, 48, 11, 18, 49, 9, 50, 12,
    52, 4. 54, 14. 15. 55, 5. 8. 57, 25. 58, 16. 17. 22. 22. 22. 28. 59, 3. 18. 19. 60, 7. 10.
     12. 12. 13. 13. 13. 13. 17. 22. 61, 2. 5. 7. 10. 12. 12. 13. 13. 13. 13. 19. 62, 10. 12.
    63, 1. 4. 6. 6. 14. 64, 5. 9. 19. 65, 3. 66, 1. 1. 67, 1. 4. 7. 10. 18. 68, 1. 10. 14. 14.
     70, 9. 20. 71, 5. 6. 8. 11. 15. 20. 72, 19. 20. 21. 22. 73, 4. 4. 12. 18. 18. 74, 2. 75,
     1. 2. 3. 8. 13. 13. 13. 14. 14. 76, 12. 16. 77, 10. 14. 16. 17. 18. 19. 78, 6. 11. 24. 28.
     79, 14. 18. 21. 28. 80, 13. 15. 17. 18. 81, 4. 7. 8. 82, 3. 4. 7. 12. 83, 4. 4. 13. 17.
     84, 5. 10. 85, 3. 15. 17. 86, 11. 18. 87, 14. 20. 21. 88, 6. 10. 89, 12. 90, 14. 91, 19.
    92, 2. 11. 11. 12. 93, 2. 4. 6. 9. 12. 14. 14. 94, 5. 17. 95, 17. 17. 18. 96, 8. 97, 3.
     4. 6. 8. 10. 14. 15. 27. 28. 98, 2. 8. 9. 12. 99, 3. 4. 5. 7. 8. 9. 10. 11. 11. 12. 13.
     20. 300, 10. 18. 22. 01, 3. 5. 13. 13. 14. 16. 02, 8. 18. 03, 4. 7. 9. 20. 04, 5.
    05, 3. 14. 14. 15. 16. 06, 8. 16. 07, 4. 8. 8. 20. 08, 7. 10. 09, 4. 5. 5. 6. 10, 11.
     11. 21. 11, 4. 12, 1. 12. 13, 2. 5. 6. 7. 16. 20. 20. 14, 11. 15. 20. 20. 15, 6. 9. 16,
     10. 17, 7. 7. 7. 8. 18, 1. 5. 13. 13. 20, 14. 14. 21, 1. 22, 5. 10. 17. 17. 18. 24, 7.
    28, 4. 30, 1. 31, 19. 33, 14. 16. 35, 11.
nakula M. Manguste, der indische Ichneumon, Herpestes pallidus. SN -as 179, 4. SI
     -ena 178, 10. 79, 5. SG -asya 179, 3.
naktam (vedisch nakta N. Nacht) bei Nacht. 4, 18. 273, 14. 328, 16.
nakşatra N. Gestirn, Sternbild. PN -āni 13, 20.
                                                                                [12, 22, 22,
nakha-kuliśālamkrta (a-a) mit donnerkeilgleichen Krallen geschmückt. SA -am 110,
```

PI -ais 323, 5.

nakhāyudha (a-ā) die Nägel als Waffe gebrauchend. SN -as 152, 8.

nakhāyudhatva N. Abstr. von nakhāyudha (a-ā). SAb -ād 151, 13.

na-ga M. (Vgam) Berg, Baum. SG -asya 321, 37. PN -ās 42, 4.321, 1. PA -ān 93, 2.

nagara M. N. Stadt. SN -am 95, 6.98, 5.198, 5.204, 17.29, 15. SA -am 17, 9.

nakha-randhra-mukta aus den Spalten, Vertiefungen der Krallen herabgefallen.

### nagara M.N. - napumsakam

```
41, 18. 55, 10. 65, 20. 90, 9. 129, 20. 204, 14. SAb -ad 217, 10. 32, 12. 41, 24.
    45, 5. SL -e 56, 7. 90, 7. 91, 12. 195, 4. 220, 21. 21, 2. 30, 24, 56, 11.
nagara-madhya N. die Mitte, das Innere der Stadt. SL -e 102, 17.
nagara-vara die beste der Städte. SL -e 190, 7.
nagara-sammita (V mā) einer Stadt gleichkommend, -wertig. SA -am 57, 19.
nagarādhipa (a-a) M. Stadtoberhaupt, Polizeichef. SN -as 220, 22. SA -am 220, 23.
nagarābhyāśa (a-a) M. (Vaś V) Nähe, Umgebung der Stadt. SL -e 24, 15. 102, 15.
nagarī F. (v. -a N.) Stadt. SA -īm 23, 13. 54, 18. 65, 22, 67, 11. 21. 198, 17. 202, 15.
nagāgra (a-a) N. Spitze, Gipfel des Berges. SAb -ād 46, 11.
                                                               [SAb -yās 197, 5.
nagādhirāja (a-a) M. der König der Berge. SN -as 320, 21. 21, 1.
nagādhirājatva N. (Abstr. vom vorigen) Bergkönigschaft. SN -am 321,38. SA -am
nagna nackt. SA -am 51, 7, 209, 17.
                                                                       [321, 14.
nagnī-krta Ppp von V nagnī-kr entblössen. PN -ās 289, 15.
na-cirād in kurzem, bald. 6, 14.63, 2.
nața M. (Vnaț, mind. aus Vnrt) Schauspieler. SN -as 193, 13. 318, 17. PN -as 301,
nata-nābhi-randhra N. tiefe Nabelgrube. SA -am 330, 13.
                                                                            [13.
∨nad I tönen, brüllen. Mit ud aufbrüllen, mit pra zu schreien beginnen.
    Ind. 2.S nadasi 120, 22.
    Perf. 3.S un-nanāda 334, 16. 3.P nedus 88, 9. pra-nedus 76, 2.
nadat Ppra von V nad. SG -tas 75, 16. PN -ntas 121, 16.
nadī F. (V nad) Fluss. SN -1 42, 3. 304, 18. 18, 5. SA -īm 43, 8. 58, 21. 181, 7.
    SG -yās 39, 20. 40, 2. SL -yām 180, 14. 17. PA -īs 34, 4. 43, 4. 71, 21.
nadī-guhā F. Höhle am Fluss. SL -āvām 181, 4.
nadī-taţa M. Flussufer. SAb -ād 181, 7. 15.
nadī-tīra N. dass. SL -e 104, 8. 26, 8.
naddha (Ppp von V nah binden, knüpfen) überzogen, bedeckt. PA -ān 34, 2.
na-nu negierende Fragepartikel, nicht?, doch wohl. 30, 8. 121, 2. 257, 21. 74, 6. 75, 5.
    97, 15. 301, 9. 14, 9. 22, 7. 30, 9.
∨nand I sich freuen. Mit abhi sich freuen über, gern annehmen, mit prati gern,
    mit Dank annehmen, willkommen heissen.
Akt. Ind. 3.S abhi-nandati 22, 19. 21. 3.P nandanti 305, 1.
    Impf. 3.D abhy-anandatām 212, 6.
    Perf. 3.P nanandus 200, 1. abhi-nanandus 212, 1.
Med. Impf. 3.S abhy-anandata 90, 18. praty-anandata 22, 1.88, 17.
Kaus. Perf. 3.S nandayāmāsa 204, 12.
Nanda M. (V nand) Name der Könige der alten Dynastie von Magadha in Pāţaliputra,
    die von Candragupta, dem Besieger der Griechen nach Alexanders Tode, gestürzt
    wurde. SN -as 197, 23. 226, 20. SAb -ād 212, 23. SG -asya 190, 16. 94, 11.
    210, 23. 13, 4. 23. 25, 22. 26, 7.
Nanda-dehāntar (a-a) in den Körper des N. 213, 12.
Nandana N. (V nand) der Garten Indra's. SA -am 235, 3. SL -e 94, 22. 238, 1.
Nanda-bhūpati M. der König N. SN -is 226, 14.
nandayat Ppra von V nand Kaus. erfreuen. SN -n 252, 11.
Nandidevābhidha (a-a, -ā F., Vdhā) Nandideva mit Namen. SN -as 253, 20.
Nandin M. (V nand) Name eines Wesens im Gefolge Siva's. SI -inā 188, 15. 21.
napumsaka M.N. (na + pums M.) Hermaphrodit, Eunuch. PN -as 159, 3.
napumsakam anapumsakena 'Neutrum mit Nichtneutrum' Anfang von Panini I, 2, 69,
    nach welcher Regel das adjektivische N. bhāsvanti sowohl zu ratnāni als zum F.
    mahauşadhīs gehört. 321, 27.
```

### napumsakaikaseşa M. — nara-vāhin

napumsakaikaśesa (a-e) M. (Vśis) das Alleinübrigbleiben des Neutrums. SN -as 321, nabhaḥ-stha (Vsthā) im Luftraum, am Himmel stehend. SI -ena 207, 1. [27. nabhas N. Luftraum, Himmel. SA -as 310, 18. SI -asā 203, 6. 04, 10. SAb -asas 202, 16. 40, 12. SL -asi 61, 20. 286, 7.

nabhas-tala M.N. Himmelsfläche. SAb -ād 7, 10.

∨nam I sich beugen, sich neigen, Med. sich biegen, Kaus. biegen, krümmen. Mit pra sich neigen vor, mit vi sich bücken.

Akt. Ind. 2.S namasi 257, 21.

Med. Ind. 3.S namate 172, 13. 73, 19. vi-namate 82, 18. 1.S pra-name 37, 7.

Pass. des Kaus. Imp. 3.S nāmyatām 92, 14.

namat Ppra von ∨nam sich neigen (vor), verehren. SN -n 188,11. PI -dbhis 302,4. namayitvā Ger. des Kaus. von ∨nam sich beugen. 204, 16.

namas N. (V nam) Verneigung, Verehrung. SN -as 37, 6. 95, 2. 2. 2. 3. 257, 5. 17. 21. 69, 13. 75, 8. 12. 78, 19. 27. 303, 14. 20, 3.

namas-kāra M. (Vkr) Verehrung, Huldigung. SN -as 163, 14. SA -am 14, 19. namaskārātmaka (namaskāra + ātman M.) dessen Wesen eine Verehrung, Huldigung ist. SA -am 257, 15.

namas-kṛtya Ger. von Vnamas-kṛ huldigen, Verehrung erweisen. 10, 5. 11, 11. 255, namas-kriyā F. (Vkr) Verehrung, Huldigung. SN -ā 320, 17. [14. Vnamasy (Den. von namas N.) verehren, huldigen.

Ind. 1.P namasyāmas 275, 5.

nameru-prasavāvatamsa (a-a, Vtan) mit Gewinden, Kränzen von Nameru-Blumen. namra (Vnam) sich neigend. PN -ās 271, 1. [PN -ās 334, 9. namratā F. (Abstr. von namra) Demut. SN -ā 269, 10.

namratva N. (Abstr. von namra) das sich Neigen, Demütigung. SI -ena 270, 17. naya M. ( $\vee$  nī) kluges Benehmen, Klugheit, Politik. SN -as 169, 2. 71, 2. 262, 4. nayana N. ( $\vee$  nī) Auge. DN -e 298, 17.

nayana-padavī F. (\vee vi) Pfad der Augen. SA -im 305, 3.

nayamānā F. von -a Pprm von V nī führen, hinbringen. SN -ā 140, 6.

na-ra M. Tribrachys (~~~) und Amphimacer (~~~). DN -au 279, 24.

nara M. (Weiterbildung von nr M.) Mann, Mensch. SN -as 12, 17. 65, 4. 5. 101, 5. .02, 12. 08, 9. 09, 17. 17, 17. 38, 3. 46, 7. 55, 21. 67, 7. 80, 19. 265, 12. 318, 18.

SI -ena 111, 2. SG -asya 26, 14. 177, 19. 261, 16. 76, 20. PN -ās 182, 19.

PA -ān 219, 20. PI -ais 240, 25. PD -ebhyas 269, 13. PAb -ebhyas 50, 15. PG -āṇām 49, 7. PL -esu 4, 3.

naraka M. Unterwelt, Hölle. SA -am 144, 4.50, 14.82, 19. SL -e 19, 4.308, 10. nara-kapāla N. Menschenschädel. SI -ena 153, 10.

naraka-pura-mukha N. Eingang zur Höllenstadt. SN -am 295, 15.

naraka-śata-mahā-duḥkha-samprāpti-hetu M. die Ursache der Erlangung der grossen Leiden von einem Hundert von Höllen. SN -us 288, 3.

nara-nātha M. Schutzherr der Menschen, König. SG -asya 108, 9.

nara-nārī F. Mann und Frau. PG -īņām 1, 9.

nara-pati M. Herr der Männer, Fürst, König. SN -is 243, 2. SG -es 170, 15.

nara-vara der beste der Männer. SN -as 70, 11.

nara-varottama (a-u) der höchste der auserwählten Männer. SA -am 37, 26.

Naravāhanadatta M. (naravāhana-datta von Kubera gegeben) Name eines Königs von Vatsa. SG -asya 185, 3. 254, 19.

Naravāhanadatta-carita-mayī F. von -a die Abenteuer des N. enthaltend. SA -īm nara-vāhin (V vah) Menschen tragend. SI -imā 62, 21. [256, 4.



nara-vīra M. der Held unter den Männern. SG -asya 63, 13. nara-vyāghra M. Manntiger, ein Mann wie ein Tiger. SV -a 12, 7. 13, 2. 34, 19. SN -as 2, 18. nara-śārdūla M. dass. [65, 1]nara-śrestha der herrlichste der Männer. SV -a 12, 4. 34, 20, 35, 23. narādhipa (a-a) M. Herr der Menschen, Fürst, König. SV -a 35, 11. 48, 24. 54, 13. 55, 1. 69, 8. 87, 11. SN -as 17, 20. 28, 13. 66, 3. 68, 9. 77, 5. 90, 14. SA -am 15, 8. 21, 10. 69, 7. PN -ās 172, 1. PI -ais 15, 22. narāsthi (a-a) N. Menschenknochen. SA -i 259, 17. narendra (a-I) M. Indra unter den Menschen, Fürst, König. SA -am 137, 17. SI -ena 112, 16. SG -asya 66, 7. 108, 5. PA -an 105, 16. nareśvara M. (a-ī) Beherrscher der Männer, Fürst, König. SV -a 12, 2. 6. 30, 12. 35, 3. 65, 1. SL -e 4, 21. PN -as 132, 8. narottama (a-u) der höchste der Männer. SV -a 7, 12. 26, 22. 35, 20. SN -as 37, 17. nartita-bhrūlata (-ā F.) wo die Brauenranken tanzen gemacht werden. PN -āni 309, 12. nartita-mayūra wo Pfauen (durch die Ankunft der Wolken) zum Tanzen veranlasst werden. PN -as 282, 8. Narmadā F. (von narma-da (narman N. + \sqrt{da}) Freude gebend) Name eines Flusses im Dekhan, heut Narbada, Nerbudda. SG -āyās 242, 24. Narmadā-tata M. Ufer der N. SL -e 235, 10. Nala M. (nala M. Schilfrohr, Arundo bengalensis, Sinnbild der Schlankheit) Name eines vorgeschichtlichen Königs von Nisadha. SV -a 7, 11. 35, 5. 53, 1. 54, 6. 88, 1. SN -as 1, 3. 2, 18. 24. 3, 17. 4, 3. 7, 3. 15. 8, 6. 9, 15. 10, 13. 12, 8. 14. 17. 17. 18. 18, 9. 15. 20, 11. 24, 5. 19. 25, 20. 26, 12. 27, 6. 11. 28, 2. 21. 22. 29, 13. 14. 18. 36, 2. 13. 37, 21. 38, 1. 4. 40, 7. 13. 41, 4. 44, 19. 52, 20. 53, 2. 8. 15. 54, 2. 55, 9. 56, 6. 15. 57, 20. 59, 9. 60, 22. 68, 4. 70, 8. 11. 13. 71, 1. 3. 6. 72, 4. 74, 15. 26. 75, 2. 5. 76, 5. 78, 16. 79, 2. 80, 6. 14. 81, 20. 85, 14. 86, 8. 88, 10, 16. 89, 9. 20. 22. 90, 5. 23. 91, 11. 92, 1. 93, 5. 6. 94, 2. 21. SA -am 2, 20. 3, 3. 4, 12. 7, 5. 9, 3, 10, 16, 10, 5, 12, 1, 14, 9, 10, 12, 16, 2, 18, 16, 19, 1, 3, 18, 20, 2, 3, 4, 6, 21, 15. 21. 22, 5. 23, 12. 20. 25, 2. 31, 12. 34, 11. 36, 5. 14. 41, 1. 7. 15. 42, 15. 44, 21. 53, 4. 54, 4. 55, 5. 57, 16. 58, 3. 65, 12. 14. 21. 67, 11. 71, 12. 72, 1. 76, 6. 80, 11. 13. 82, 3, 83, 19, 20, 84, 7, 85, 13, 16, 23, 89, 3, 90, 8, 13, 15. SI -ena 20, 1, 72, 6. 75, 18. 90, 4. 93, 9. SD -āya 16, 13. 74, 9. SG -asya 15, 5. 17, 7. 21, 6. 22, 17. 23, 2. 36, 11. 41, 21. 49, 11. 63, 13. 68, 13. 71, 4. 5. 75, 15. 78, 13. 15. 80, 9. 81, 6. 86, 25. 89, 1. 93, 8. SL -e 4, 6. 8. 19, 7. 24, 12. 30, 2. 57, 13. 67, 14. 75, 4. 80, 2. Nala-darśana-kāńkṣā F. (V kāńkṣ) Verlangen den N. zu sehen. SI -ayā 57, 14. Nala-nāman N. mit Namen. SA -ānam 45, 2. [85, 5.Nala-patnī F. Gattin des N. SN -ī 43, 12. Nala-mārgaņa N. das Suchen des N. SL -e 64, 4. Nala-vājin M. Ross des N., Nala-Ross. PL -işu 75, 18. Nala-śankā F. Vermutung, dass es N. sei. SI -ayā 85, 6. Nala-sāsana N. Gebot, Auftrag des N. SA -am 21, 20. SAb -ād 21, 18. 22, 6. Nala-samnidhi M. Nähe, Anwesenheit des N. SL -au 75, 14. Nala-sārathi M. der Wagenlenker des N. SN -is 23, 6. Nala-siddha (V sidh) von N. zubereitet. SG -asya 84, 6.

nalinī F. Lotus, Nelumbium speciosum. SG -yās 280, 21. [10. nalinī-pattra-sthita auf dem Blatt der Lotuspflanze stehend. SN -am 139, 15. 270, Nalopākhyāna (a-u) N. (Vkhyā) Untererzählung, Episode von Nala. SN -am 1, 1.

Nalāmātya (a-a) M. Minister des Nala. PL -eşu 23, 7. Nalāśva (a-a) M. Pferd des Nala. PN -ās 75, 13.

### Nalopākhyāna N. — na-samvid F.

```
94, 27. SL -e 4, 9, 7, 13, 10, 3, 13, 7, 17, 22, 19, 10, 21, 8, 23, 16, 27, 5, 29, 22.
    33, 12, 45, 12, 52, 18, 55, 7, 57, 11, 60, 18, 65, 17, 68, 7, 71, 19, 75, 7, 78, 20.
    81, 24. 84, 20. 89, 18. 91, 13. 94, 26.
nava neu, frisch, jung. SN -as 186, 5. 219, 4. -am 206, 21. 82, 1. SA -am 212,
    18. SL -e 288, 10.
nava-kutaja-kadambāmodin (a-ā, von ā-moda M. (V mud) Duft) nach frischen
    Wrightia- und Nauclea-Blüten duftend. PN -inas 285. 19.
navati F. (von navan neun) neunzig. SG -es 213, 1.
nava-daśa (von nava-daśan neunzehn) der neunzehnte. SN -as 71, 19.
nava-nadī-śata N. neunhundert Flüsse. PA -āni 160, 21.
navanīta-samā F. von -a frischer Butter gleich. SA -ām 179, 1.
nava-pallava M. junger Schössling. PI -ais 307, 18.
navama (von navan neun) der neunte. SN -as 27, 5.
navamālikā-parimala-prāgbhāra-pāţaccara M. der Dieb einer Menge von Jas-
    minduft. PN -ās 284, 21.
nava-megha-mālikā F. (Wb. von mālā F.) Kranz von neuen Wolken. SA -ām 292, 1.
nava-megha-śabda M. Ton der jungen Wolke. SAb -ād 327, 10.
nava-yauvana N. frische Jugend. SN -am 288, 18. SI -ena 329, 10. 31, 1.
nava-roma-rāji F. (im Ablaut zu rju) Reihe von jungen Haaren. SN -is 330, 14.
navā F. von -a. SA -ām 59, 4.
navänkura-koți (a-a) Millionen junger Knospen habend. PN -ayas 284, 7 (F.).
navādhikā (a-a) F. von -a um neun vermehrt. SG -āyās 213, 1.
navānanga-vijrmbhita (a-a) N. (Vjrmbh) das Aufblühen der jungen Liebe. SN -am
navāmbu (a-a) N. neues Wasser. PI -ubhis 271, 2.
                                                                        [206, 3.
navodhā (a-ū) F. (von -a) die Neuvermählte. PG -ānām 282, 20.
navoditendu-pratima (a-u, a-i, -ā F.) mit dem Bilde des neu aufgegangenen Mon-
    des. SG -asya 331, 13.
∨naś I (ep.) zunichte werden, verderben. Mit vi dass.
    Pot. 3.S vi-naset 23, 1.
∨naś IV verschwinden, schwinden, unter-, zugrunde gehen. Mit pra und vi dass.
Akt. Ind. 3.S nasyati 279, 11. 318, 12. vi-nasyati 101, 19. 21. 56, 14. 58, 5. 59, 14.
    16. 265, 16. 3. P pra-nasyanti 166, 9.
    1. Fut. 1.S vi-nankşyāmi 76, 7. 13.
    Pot. 3.S vi-nasyeta 119, 18.
```

Med. Ind. 3.S nasyate 61, 12.

Kaus. Ind. 3.S vi-nāśayati 179, 5.

Imp. 2.S nāśaya 215, 3.

Pot. 3.S nāśayet 101, 5. vi-nāśayet 214, 18.

1. Fut. 3. S nāśayişyati 32, 7. 1. S nāśayişyāmi 26, 9.

nasyat Ppra von V nas IV. PL -tsu 263, 10.

nasta Pp von Vnas. SN -am 64, 18. 166, 9. 278, 32. 79, 10. SL -e 279, 9. 302, 12. PN -as 46, 12. 297, 4. PI -ais 166, 9.

nastatantuka-muktājāla-drstānta-purahsaram (V sr) unter Voranstellung des Gleichnisses vom Perlennetz mit dem zerrissenen Faden. 278, 32.

naşta-rūpa dessen Gestalt geschwunden ist. SN -as 80, 12. naşta-samjñā F. von -a (-ā F.) dessen klares Bewusstsein geschwunden ist. SN -ā nastā F. von -a. SN -ā 235, 22.

nastātman (a-ā) dessen Selbst, dessen wahres Wesen geschwunden ist. SN -ā 29, 20. na-samvid F. Schwinden des Bewusstseins. SA -dam 292, 3.

60\*

∨nah IV binden, knüpfen. Mit sam Med. sich rüsten.

Ind. 3.S sam-nahvate 259, 5.

```
nāka M. Himmelsgewölbe, Himmel. SA -am 313, 6.
nāga M. Schlangendämon, ein mythisches Wesen mit Schlangenleib und menschlichem
    Gesicht; Schlange. SN -as 53, 4.17.54, 4.134, 18. SA -am 53, 5.54, 3.
    -e 55, 9. PI -ais 13, 21.
nāga M. Elefant. SN -as 120, 11. 61, 11. 266, 3. PN -ās 106, 12. PG -ānām 46, 12.
nāga-kumāraka M. Nāga-Prinzlein. SA -am 230, 8.
                                                                        [169, 13.
nāga-rāja M. (rājan M.) Schlangenkönig. SN -as 55, 6. SA -am 88, 13. SG -asya 74,
nāga-rājan M. dass. SA -ānam 53, 3.
                                                                      [21, 230, 2,
nāga-vadhūpabhogya (ū-u, Vbhuj VII) von den Nāga-Frauen zu geniessen. SA
    -am 326, 8.
nāgāśana (a-a) M. (Vaś IX) Schlangenverzehrer, Beiwort des Pfaues, SA -am 124, 18.
nāgendra (a-I) M. Schlangenfürst. SN -as 53, 14.
nagendra (a-I) M. ein Indra unter den Elefanten, ein mächtiger Elefant.
    260, 5. PN -ās 106, 5. PI -ais 120, 17.
nägendra-hasta M. Rüssel von mächtigen Elefanten. PN -as 330, 5.
nātya N. (von nata M.) Schauspiel, Vorstellung. SA -am 193, 21.
nātha M. (V nāth) Schutzherr, Beschützer, Herr. SV -a 30, 6. 32, 2. 35, 12.
                                                                              SN
    -as 314, 20. SL -e 162, 7.
nāda M. (Vnad) Schall, Gebrüll, Schrei. SN -as 136, 5. SA -am 75, 17. PA -ān 46, 20.
nādayat Ppra von V nad Kaus. erschallen machen. SN -n 75, 12.
nānā-kathā-jala-smṛti-saukarya-siddhi F. das Gelingen der Erleichterung der
    Überlieferung des Netzes von mannigfachen Erzählungen. SD -aye 185, 18.
nānā-krti F. (Vkr) die mannigfaltigen Schöpfungen. PA -īs 257, 4.
nānā-jalacara-sanātha mit verschiedenen Wassertieren versehen, besetzt. SN -am
nānā-jalacara-sameta von verschiedenen Fischen begleitet. SN -as 127, 2.
nānā-dusta-jana M. mancherlei Bösewichte. PI -ais 170, 1.
nāna-dhātu-śata N. Hunderte von verschiedenen Erzen. PI -ais 34, 2.
nānā-dhātu-samākīrna mit mancherlei Erzen bedeckt. SA -am 36, 20.
                                                                         [33, 17.
nānā-pakṣi-gaṇākīrṇa (a-ā) bedeckt von Scharen von mancherlei Vögeln. SA -am
nānā-pakṣi-niṣevita (Vsev) von mancherlei Vögeln bewohnt, besucht. SA -am 45, 19.
nānā-phala N. mannigfaltige Früchte. PI -ais 266, 13.
nānā-mṛga-gaṇa M. Scharen von mancherlei Tieren. PI -ais 39, 2.
nānā-śāstra-vicakṣaṇa verschiedener Lehrbücher kundig. SA -am 182, 9.
nābhi F. Nabe des Rades; Nabel. SN -is 112, 10. SL -au 112, 10.
nābhi-bhanga M. das Brechen der Nabe. SL -e 150, 7.
nāma Adv. (die Apposition nāma in erstarrter Funktion) namens, nämlich. 30,8.42,15.
    52, 12. 59, 7. 85, 20. 103, 15. 98, 14. 17. 216, 5. 49, 15. 51, 22. 54, 14. 61, 16.
    68, 1. 10. 77, 4. 90, 24. 91, 4. 96, 2. 316, 14.
nāmatas (von nāman N.) vom Namen her, mit Namen.
nāman N. (V jfīā?) Name. SN -a 1, 3. 2, 1. 3, 17. 35, 5. 37, 10. 21. 40, 5. 7. 13. 44,
    19. 23. 58, 4. 60, 20. 22. 65, 19. 66, 6. 87, 6. 95, 6. 8. 97, 3. 16. 98, 1. 5. 6. 102, 1.
     30, 18. 39, 14. 40, 7. 47, 13. 15. 56, 16. 73, 3. 80, 1. 83, 20. 84, 4. 85, 2. 5. 94, 11.
    98, 8. 99, 17. 206, 17. 27, 20. 29, 18. 30, 16. 33, 11. 34, 20. 36, 7. 10. 37, 1. 46,
    23. 48, 7. 50, 15. 65, 8. 70, 9. 304, 18. 07, 20. 20, 21. 26. 22, 3. 35, 16. SA -a
     226, 6. 29, 8. SI -nā 190, 15. 93, 3. 96, 15. 99, 20. 204, 18. 29, 2. 37, 18. 44, 9.
     46, 17. 56, 3. 327, 16. PL -asu 14, 6.
nāma-mātra (-ā F.) nur den Namen führend. SN -as 112, 3.
```

476

## Nārada M. — ni-ksipta

```
Nārada M. (v. nara-da, Vdā?) Name eines göttlichen Rşi, Vermittlers zwischen Göttern
    und Menschen. SN -as 5, 16. 20. 6, 10. 53, 6. 144, 6. 333, 8. SG -asya 6, 4. 20.
Nārāyaņa M. (von nara M.) Beiname des Gottes Vișņu. SN -as 186, 23. 87, 7. 10.
    SI -ena 163, 10.
nārī F. (von nr M.) Frau, Ehefrau. SN -ī 48, 2. 56, 14. 16. 57, 3. 86, 19. 117, 17.
    SA -īm 204, 2. SG -yās 59, 7. PN -yas 145, 9. 287, 21. PG -īnām 4, 3.
nārī-jana M. Weibervolk, die Frauen. SL -e 262, 5.
nārī-pīna-payodharoru-yugala (a-ū) N. das volle Brüste- und Schenkelpaar einer
    Frau. SN -am 299, 5.
nārī-maya aus Frauen bestehend. SN -am 312, 6.
nārī-ratna N. Frauenjuwel. SA -am 17, 10.
nārī-vākya N. Frauenwort. PA -āni 80, 17.
nāśa M. (\naś) Verlust, Verschwinden, Verderben, Untergang. SN -as 172, 9. 265, 20.
     76, 16. SA -am 128, 3.35, 18.59, 6.60, 9.223, 1. SD -āya 113, 4.18, 15.
nāśayat Ppra von ∨naś Kaus. vernichten. SN -n 296, 21.
nāśita Ppp von V naś Kaus. (s. o.). SN -as 187, 23.
nāsāgra-muktāphalaka-cchala M.N. Verhüllung, Schein der Perle an der Nasen-
    spitze (im Nasenring). SI -ena 287, 17.
Nāhusa M. Sohn des Nahusa. SN -as 17, 14.
nih-kleśa-leśa ohne eine Spur von Trübsal. SN -am 262, 14.
nih-sanka (-ā F.) ohne Besorgnis, furchtlos, der nichts zu befürchten hat. SN -as
    120, 22. SA -am 143, 12. PN -as 121, 16.
nih-sankam (-ā F.) furchtlos. 316, 4.
niḥśańkāṅga-vikarṣaṇādhika-sukha (a-a, a-a) hocherfreulich durch das sorglose
    Ausstrecken der Glieder. SN -am 292, 8.
nihśabda-stimita (V stim) lautlos und träge. SL -e 46, 4.
nihśesa-padārthoddyota-dīpikā (a-u) F. (Weiterbildung von dīpa M.) die Lampe,
     welche alle Objekte aufleuchten macht. SA -ām 184, 13.
nih-śvasya Ger. von V śvas mit nis aufseufzen.
                                                31, 8, 9,
                                                SN -ā 4, 14.
nihśvāsa-paramā F. von -a beständig seufzend.
nih-samifia (-ā F.) bewusstlos. SN -as 243, 15.
nih-samsayam (-a M.) ohne Zweifel. 28, 10.
                                                                       [306, 11.
nihsangatā F. (von nih-sanga) das an nichts Hängen, völlige Gleichgültigkeit. SN -ā
nih-sattva ohne Tiere, der lebenden Wesen beraubt. SN -am 133, 4.
nihsāratva N. Abstr. von nih-sāra ohne Mark, ohne Kraft. SAb -ād 116, 9.
nihsārālpa-phala (a-a) mit nichtigem und kleinem Erfolg. PA -āni 170, 14 (erg.
nih-sīman ohne Grenze, unbegrenzt. PN -ānas 264, 15.
                                                                      [kāryāņi).
nihsīma-śarma-prada (V dā) grenzenloses Glück verleihend. SA -am 315, 2.
nih-srta Pp von V sr mit nis herausgehen. SN -as 74, 10.
nih-sneha ohne Öl; ohne Liebe. PN -as 112, 13.
nih-sprha (-ā F.) wunschlos. SN -as 309, 21. PN -ās 301, 4.17, 6. PG -āṇām 308,
nih-sva ohne Eigentum, besitzlos, arm. SA -am 99, 5.
                                                                           [13.
ni-kata N. Nähe. SA -am 222, 14, 43, 20, 48, 13. SL -e 138, 4, 240, 6.
ni-kāmam (V kam) nach Wunsch, reichlich. 169, 8.
ni-kufija M. Gebüsch, Dickicht. PA -an 34, 3.
ni-kṛta Ppp von ∨ni-kṛ erniedrigen, demütigen, kränken. SN -as 54, 6. 10.
ni-krtā F. von -a. SN -ā 68, 18.
nikrti-prajňa (-ā F.) auf Unredlichkeit sich verstehend. PI -ais 40, 17.
ni-kşipta Ppp von Vni-kşip niedersetzen, deponieren; hineinwerfen, -stecken. SN -as
```

[209, 24.

### ni-kşipya — nitya-vyayā

```
ni-kṣipya Ger. von V ni-kṣip (s. o.). 23, 4, 80, 9, 129, 8, 75, 16.
ni-kşepa M. (Vkşip) Depositum. SN -as 74, 8, 249, 21. SL -e 100, 3.
ni-kşepana N. (V kşip) das Niedersetzen. SAb -ād 329, 12.
niksepa-tulā F. Wage im Depositum. SN -ā 180, 11.
                                                                        [99, 18.]
niksepa-praveśa M. Eintritt, Eingang (von Wertobjekten) ins Depositum. SN -as
nikşepa-bhūtā F. von -a als Depositum befindlich. SA -ām 180, 9.
nikşepin M. (von ni-kşepa M.) Besitzer des Depositums, Deponent. SN -1 100, 4.
ni-khila (von khila M. Ödland) vollständig, all. PN -as 254, 24.
ni-gadita Ppp von V ni-gad aussprechen, erklären. SN -as 140, 15.
nigū¢ham (Adv. von ni-gū¢ha, ∨guh) heimlich. 222, 9.
ni-grhya Ger. von V ni-grah hemmen, bezwingen. 81, 8. 298, 4.
ni-graha M. (V grah) Bestrafung, Strafe. SA -am 163, 20. 78, 2.
nija (mind. aus nitya) eigen. SA -am 196, 23. 201, 16. 05, 10. 07, 5. 10, 19. 11, 12.
    29, 8. 41, 23. 56, 2. PN -āni 105, 19. PA -ān 199, 5. 230, 23.
nija-karma-pāka (V pac) aus eigenen Werken reifend. SN -am 169, 6.
nija-kula-dahana (V dah) das eigne Haus verbrennend. SN -am 288, 6.
nija-kauśala N. (von kuśala) eigne Geschicklichkeit. SAb -ād 232, 23.
nija-guņa-kathā-pātaka N. die grosse Sünde des Sprechens von den eignen Vor-
    zügen. SN -am 303, 6.
nija-deha-mātra N. (-ā F.) nur der eigne Körper. SN -am 300, 8.
nija-dharma M. eigne Sitte, Eigenart. SN -as 100, 11.
nija-nagara N. die eigene Stadt. SA -am 256, 4.
nija-pada N. der eigne Bereich. SL -e 168, 2.
nija-pārsva M. die eigne Seite, Wand. PA -ān 160, 6.
nija-bhālapatta-likhita auf die eigne Stirnfläche geschrieben.
                                                              SN -am 267, 3.
nija-mandira N. eignes Haus, eigner Palast. SA -am 238, 22.
                                                               SL -e 207, 8.
nija-vapus N. der eigne Leib. SA -us 289, 7.
nija-vāṇijya-kalā-kauśala-vādin (V vad) redend über die eigne Geschicklichkeit
    in der Kunst des Handelsgeschäftes. PG -inam 231, 6.
nija-vrttanta M. die eigne Geschichte. SA -am 192, 22.
nija-śāpānta (a-a) M. das Ende des eignen Fluches. SA -am 245, 21.
nija-hrd N. das eigne Herz. SL -di 272, 14.
nijā F. von -a. SN -ā 251, 17. SA -ām 106, 19. 217, 22. 26, 19. 28, 21. 29, 6. 53,
    13. 307, 15. PA -ās 198, 19.
nijāngulī (a-a) F. der eigne Finger. DA -yau 217, 13.
nijotsāha-śamitāśeşa-tad-vyatha (a-u, a-a, -ā F.) der ihren (der Mutter) ganzen
    Schmerz besänftigte durch die eigne Festigkeit. SA -am 197, 3.
nitamba M. Hintern; Hang, Abhang. PN -as 281, 11. PA -an 43, 4.
nitamba-sthalī F. Wölbung der Hüften. SN -ī 283, 2.
nitambinī F. (-in, von nitamba M.) mit starken, schönen Hüften versehen.
    283, 4. PAb -ībhyas 280, 17. PG -īnām 293, 9.
nitarām (Komp. von ni) jedenfalls, besonders, ganz. 116, 4. 261, 9. 67, 4. 79, 3. 9.
nitanta-bala von ungeheurer Kraft. SN -as 120, 11.
nitya (von ni nieder, hinein) fest, beständig. SN -am 100, 10.
nitya-duhkhita beständig unglücklich. PN -ās 188, 16.
nityam (Adv. von nitya) beständig, immer. 18, 19, 19, 14, 50, 20, 56, 4, 13, 57, 7.
    97, 18. 108, 6. 8. 10, 3. 17. 12, 12. 23, 5. 30, 19. 31, 1. 32, 11. 60, 21. 64, 6. 69, 7.
    272, 13. 75, 12. 90, 16.
nitya-vyayā F. von -a beständige Ausgaben habend. SN -ā 266, 16.
```

```
nityaśas (von nitya) beständig, stets. 92, 22. 93, 3.
nitya-sevaka (V sev) beständig dienend. SN -as 143, 10.
nityā F. von -a. SN -ā 225, 12. SA -ām 128, 18.
nitvodita (a-u) beständig, für immer aufgegangen. SN -as 311, 11.
ni-dāgha M. (V dah) Hitze, heisse Zeit, Sommer. SL -e 116, 4. 95, 11.
nidāghārta (a-ā) von der Hitze gequält. PN -ās 285, 11.
ni-drā F. (Vdrā II schlafen) Schlaf. SN -ā 205, 16. SI -ayā 27, 19. 85, 25. 113, 7.
nidrandha (a-a) vom Schlafe blind, schlaftrunken. PN -as 46, 16.
nidrā-vaśa M. Gewalt des Schlafes. SA -am 141, 11.
ni-dhana N. (Vdhā) Ende, Tod, Vernichtung. SA -am 6, 6, 102, 13, 59, 4, 261, 2.
ni-dhāya Ger. von V ni-dhā niedersetzen, -legen, deponieren, bewahren. 207, 5 (lies
     ni- für vi-). 78, 13. 81, 19. 315, 4.
ni-dhi M. (V dhā) Schatz. SN -is 231, 4.
nidhi-śankā F. Erwartung eines Schatzes. SI -ayā 297, 24.
Vnind I tadeln, schelten.
     Ind. 3.S nindati 257, 31. 91, 5. 3.P nindanti 182, 9.
     Imp. 3.P nindantu 273, 9.
nindayat Ppra von V nind X tadeln, schelten. SN -n 296, 26.
nindita Ppp von V nind tadeln, schelten. SN -as 180, 7. 87, 6.
nindya (V nind) zu tadeln, tadelnswert. SN -am 300, 14.
ni-patita Pp von \( \sigma \text{ni-pat nieder-, hineinfallen, -sinken. SN -as 273, 14. SL -e 71,
ni-patitā F. von -a. PG -anam 291, 15.
                                                                            [25.
ni-patya Ger. von \bigvee ni-pat (s. o.). 189, 15. 264, 1.
ni-pātita Ppp von V ni-pat Kaus. fallen lassen, niederwerfen, -machen. SN -as
     120, 3. 25, 21. 30, 16. 91, 10.
ni-pātya Ger. von Vni-pat Kaus. (s. o.). 133, 8.
nipunatā F. (Abstr. von ni-puna) Gewandtheit, Bildung. SN -ā 277, 1.
ni-baddha Ppp von \ni-bandh binden, zusammenfügen; einbinden, verhüllen. SN -as
ni-baddhā F. von -a. SN -ā 253, 7. SA -ām 58, 8. 253, 12.
                                                                       [312, 18.
ni-bandhana N. (V bandh) Band, Fessel. SA -am 225, 16.
nibida-bhakti F. fester Glaube. SI -yā 228, 16.
ni-bhrta (Ppp von V ni-bhr) verborgen. SN -as 61, 15.
nibhrta-prārabdha-tat-tat-kriya (-ā F.) im stillen dieses und jenes Unternehmen
     beginnend. PN -ās 311, 2.
nimitta N. Grund, Ursache; Zeichen. SA -am 82, 11. 15. 146, 4.
ni-meşa M. (V mis) das Blinzeln, Schliessen der Augen. SI -ena 15, 16.
ni-yata (Ppp von Vni-yam) fest, sicher. PI -ais 38, 19.
niyata-vratā F. von -a mit festem Gelübde, das G. bewahrend. SN -ā 207, 9.
ni-yatā F. von -a. SN -ā 146, 11.
niyama-vidhi-jala N. Wasser zur täglichen Opferhandlung. PG -anam 335, 13.
ni-yamita Ppp von Vni-yam Kaus. fesseln, befestigen. SN -as 275, 9. -am 317, 18.
niyamita-tanu mit gefesseltem Leibe. PI -ubhis 316, 15.
niyamita-parikhedā F. von -a (V khid) dessen Ermüdung bezwungen wird. SN -ā
niyamita-prāna M. verhaltener Atem. PI -ais 299, 13.
                                                                      [335, 15.
ni-yuktavat Ppa von V ni-yuj anweisen, beauftragen. SN -ān 204, 1.
ni-yuktā F. von -a Ppp von Vni-yuj (s. o.). SN -ā 195, 7.
ni-yoktavya (Vyuj) zu verwenden. PN -ās 111, 6.
ni-yoga M. (Vyuj) Auftrag, Befehl. SAb -ād 64, 5.
niyoga-samsthita im Amte stehend. SL -e 113, 12.
```

```
ni-yojita Ppp von ∨ni-yuj Kaus. versetzen in, bringen zu, richten auf, auffordern.
    SN -as 101, 4. 23, 15. DN -au 176, 17.
ni-yojya Ger. von ∨ni-yuj Kaus. (s. o.). 314, 5.
nir-ankuśa (Vañc) ohne Leithaken, -stachel, unbeschränkt. SN -am 315, 17. SI -ena
nir-atisaya unerreicht, unübertrefflich. SA -am 104, 13.
                                                                       [316, 14]
nir-anukrośa (V kruś) mitleidlos, gefühllos. SN -as 64, 20.
nirantara-citta gleichgesinnt. SL -e 162, 2.
nir-antaram (-a N.) ununterbrochen, beständig. 253, 11. 58, 5. 78, 23.
nir-antarā F. von -a ununterbrochen, beständig. SA -ām 256, 11.
niranna-vidhurā F. von -a ohne Speise und elend. SA -ām 298, 12.
nir-apāya ohne Nachteil, gefahrlos. SN -as 12, 2.
                                                                    [-ās 270, 1.
nir-abhibhava-sārā F. von -a dessen Kern, Quintessenz ohne Überhebung ist. PN
niraya-nagara-dvāra N. das Tor der Höllenstadt. SA -am 288, 13.
nirarthakam (Adv. von -a, nis + artha M.) zwecklos. 271, 20.
nirasta-nihśesa-vikalpa-viplava (V plu) bei dem die Drangsal aller Zweifel be-
    seitigt ist. SN -am 319, 2.
nir-ahamkrti (Vkr) ohne Selbstgefühl. SN -is 312, 16.
nir-āmişa ohne Fleisch. SA -am 259, 17.
nirāšī-bhūta hoffnungslos geworden. SN -as 117, 11.
nir.-āhāra ohne Nahrung. SN -as 207, 7. 35, 6. 41, 18. 43, 13. PN -ās 255, 7.
nir-āhārā F. von -a. SN -ā 208, 14.
nir-īksva Ger. von ∨īks mit nis gewahren. 192, 4.
nir-uttara ohne Antwort, der nichts zu erwidern weiss. SN -as 211, 16.
ni-ruddha Ppp von Vni-rudh sperren, schliessen, zurückhalten. SL -e 188, 15.
ni-ruddhā F. von -a. SN -a 208, 2.
nir-udvigna-manas mit unbesorgtem Sinn. SN -ās 52, 15 (F.).
nir-upadrava ohne Gefahren. SN -am 155, 14.
nirupama-rasa von unvergleichlichem Geschmack. SA -am 259, 17.
ni-rūpana N. (Vrūp) Erscheinung, Gestalt. PI -ais 71, 8.
                                                                        [218, 7.
ni-rūpya Ger. von Vni-rūp (Den. v. rūpa N.) untersuchen, prüfen, bestimmen. 101,7.
nir-gata Pp von ∨gam mit nis heraus-, hinausgehen. SN -as 217, 10. SA -am
    218, 7. SL -e 241, 11. DN -au 196, 4. PN -as 205, 5.
nir-gatā F. von -a. SN -ā 240, 14.
nir-gatya Ger. von \bigvee gam mit nis (s. o.). 126, 6. 33, 14. 214, 12. 45, 5.
nir-gantum Inf. von V gam mit nis (s. o.). 247, 3.
nirgunaka (nis + guna M.) ohne Vorzüge. SA -am 138, 4.
nirghrnatā F. (Abstr. von nir-ghrna, -ā F.) Grausamkeit. SN -ā 267, 20.
nir-jana menschenleer. SL -e 26, 7. 49, 2.
nir-jita Ppp von V ji mit nis besiegen. SN -as 51, 2.86, 15.
nirjitāri-gana (a-a) der Feinde Scharen besiegend. SN -as 37, 15.
nir-jhara M. (mind., V kşar fliessen) Wasserfall. PN -ās 309, 9. PA -ān 34, 7.
nirdayataram (Komp. von nir-dayam, -ā F.) sehr unbarmherzig. 289, 15.
nir-dauvārika-nirdayokti-paruşa (a-u) ohne die Barschheit der unbarmherzigen
    Reden von Türhütern. SA -am 315, 2.
nir-dhana ohne Geld, arm. SI -ena 233, 3. PN -as 182, 7. 260, 19. PG -anam 182, 11.
nirnāthatā F. (Abstr. von nir-nātha) Schutzlosigkeit. SN -ā 48, 21.
nir-bandha M. (V bandh) das Drängen, Beharrlichkeit. SA -am 186, 19.
                                                                       SAb -ad
nir-buddhi ohne Intelligenz, dumm. SG -es 130, 15.
                                                                        [235, 9.
nir-bhaya furchtlos. SA -am 106, 18. 223, 19. PN -as 132, 13.
```

### nir-bhartsita — nivrttānya-

```
nir-bhartsita Ppp von V bharts mit nis schelten. SN -as 195, 14.
nirbhartsitāśoka-dala-prasūti (a-a) die Blattknospen des Aśoka tadelnd. SN -i
nir-bhartsya Ger. von V bharts mit nis schelten, anfahren. 165, 1.
nirmatsyatā F. (Abstr. von nir-matsya) Fischlosigkeit. SA -ām 159, 20.
nir-manyu frei von Zorn. SI -unā 226, 21.
nir-mala fleckenlos, makellos, rein. SN -as 279, 22, 94, 17.
nirmala-guna M. fleckenlose Tugend. PN -as 269, 13.
nirmala-viveka-dīpaka M. die klare Lampe des Verstandes. SN -as 279, 17.
nirmala-svādu-salila mit klarem und süssem Wasser. SA -am 45, 20.
nir-māmsa ohne Fleisch. SA -am 263, 13.
nir-māna ohne Stolz. SN -as 312, 16.
nir-mita Ppp von Vmā mit nis schaffen, bilden. SN -as 199,16. -am 236,3.316,14.
nir-mitā F. von -a. SN -ā 333, 6.
nir-muktā F. von -a Ppp von \muc mit nis befreien, loslassen. SN -a 208, 9.
nir-yat Ppra von Vi mit nis herausgehen, aussliessen. SN -t 228, 4.
nir-lakşa (Vlakş) unbemerkt. SN -as 238, 22.
nir-vāta ohne Wind. SN -as 173, 6.
nir-vāpita Ppp von ∨vap mit nis Kaus. aussäen. SN -am 167, 1.
nir-vāpya Ger. von ∨ vā mit nis Kaus. auslöschen. 210, 14.
nir-vāsita Ppp von Vvas I mit nis Kaus, hinauswerfen, verbannen. SN -as 210, 17.
nir-vikalpa (Vklp) keine Zweifel habend. SL -e 308, 7.
                                                                [PN -ās 212, 3.
nir-vikalpam (Vklp) ohne Schwanken, ohne sich zu bedenken. 108, 1.
nir-viceşţa (-ā F., V ceşţ) regungslos. SA -am 32, 13.
nir-vinna Pp von Vvid VI mit nis Pass. überdrüssig werden, verzagen. SN -as.
    128, 21. 227, 10. SG -asya 137, 10.
nir-viśanka (-ā F.) unbesorgt. SN -as 148, 9. SI -ena 112, 18. PN -ās 304, 12.
nir-viśatī F. von -at Ppra von \/viś mit nis sich hineinbegeben in. SN -ī 328, 14.
nir-visesa ohne Unterschied, gleich Null. SN -as 306, 2.
nir-višesam (-a M.) ohne Unterschiede zu machen. 112, 4.
nirvišesākrti (a-ā) mit unterschiedsloser Gestalt. PA -īn 14, 8.
nir-vrta (Ppp von Vvr V mit nis) froh, zufrieden. PN -ās 94, 15.
                                                                      [310, 21.
nir-vrti F. (Vvr V) innere Zufriedenheit. SN -is 79, 3. 126, 9. 54, 4. SA -im 97, 12.
nirvrti-bhāj (V bhaj) Zufriedenheit geniessend. PN -jas 132, 13.
mir-veda M. (Vvid VI) Verzagtheit, Verzweiflung. SN -as 241, 22. SAb -ād 126, 4.
nir-vodhum Inf. von \( \nabla \) vah mit nis ableiten, begründen. 321, 15.
nirvyājatā F. (von nir-vyāja (Vañj) ohne Falsch) Aufrichtigkeit. SN -ā 273, 7.
ni-vasat Ppra von Vni-vas I weilen, wohnen. SN -n 104, 16. PG -tām 198, 21.
ni-vasya Ger. von Vni-vas II umtun, anlegen. 28, 24.
ni-vāraņa N. (V vr X) das Zurückhalten. SL -e 20, 13.
ni-vārayantī F. von -at Ppra von ∨ni-vr X abwehren. SN -ī 291, 10.
ni-vārayitum Inf. von Vni-vr X zurückhalten. 20, 15.
ni-vāsa M. (Vvas I) das Wohnen. SN -as 302, 14.
ni-vrtta Pp von Vni-vrt zu Ende gehen. SN -as 18, 8.
nivṛtta-nānā-rasa-kāvya-kautuka dessen Interesse für die Dichtungen in den
     verschiedenen Grundtönen geschwunden ist. SN -am 319, 1.
nivrtta-hrdaya mit zurückgewandtem Herzen. SN -as 29, 2.
ni-vrttā F. von -a. SN -ā 298, 15.
nivrttänya-varābhilāşa (a-a, a-a, Vlaş) dessen Wunsch nach einem andern Freier
     geschwunden ist. SN -as 333, 13.
```

ni-vedita Ppp von Vni-vid II Kaus. zu wissen tun, melden, mitteilen.

ni-vrtti F. (Vvrt) Abkehr. SN -is 262, 17.

ni-vrtya Ger. von Vni-vrt umkehren. 102, 10. 14, 19.

```
118, 11. 48, 7. 94, 24. 234, 13. 42, 9. -am 103, 4. 23, 3. 241, 19.
nivedita-syapna seinen Traum mitteilend. SL -e 240, 18.
ni-vedya Ger. von Vni-vid II Kaus. mitteilen. 115, 10. 62, 3. 90, 9. 227, 23. 30, 4.
ni-veśa M. (Vviś) das Haltmachen, Rasten. SD -āya 46, 1.
ni-veśana N. (V viś) Wohnung, Wohnsitz. SA -am 8, 16. 12, 15. SL -e 57, 10.
ni-veśitā F. von -a Ppp von Vni-viś Kaus. übertragen. SN -ā 227, 6.
niś F. (\sqrt{\$}?) Nacht. SL -\$i 200, 9. 04, 2. 05, 16. 08, 3. 09, 4. 18, 11. 20, 10. 21, 1.
     40, 11. 41, 17. 45, 18. 23. 46, 5. 51, 13. 99, 17.
ni-śamya Ger. von ∨ni-śam X gewahr werden, vernehmen, hören. 15, 9. 22, 4.
     82, 13. 200, 6. 25, 6.
ni-śā F. (Vśī?) Nacht. SA -ām 58, 20. 208, 14. 23, 16. SG -āyās 286, 15. SL
     -āvām 56, 12. 203, 6. PA -ās 51, 8.
niśā-kara M. (Vkr) Mond. SN -as 61, 20.
niśākara-kalā-mauli-prasādāmṛta-nirbhara (a-a, ∨bhṛ) voll von dem Nektar
     der Gnade des (Gottes) mit der Mondsichel als Diadem. SN -as 212, 13.
niśā-kāla M. Nachtzeit. SL -e 56, 20.
niśā-kṣaya M. das Schwinden, Ende der Nacht. SL -e 210, 16.
niśā-mukha N. Anfang der Nacht. SA -am 165, 14.
ni-sita (Ppp von Vni-so wetzen) scharf. SI -ena 32, 12.
niśitānkuśa (a-a) M. (Vañc) der scharfe Leithaken, -stachel. SI -ena 260, 5.
ni-śītha M. (V śī) die Zeit wo man schläft, Mitternacht, Nacht. SL -e 176, 3.
niś-caya M. (Vci) Entscheidung, Gewissheit, Entschluss. SN -as 120, 20. 42, 10.
     58, 11. 64, 1. SA -am 15, 10. 69, 4. 145, 5. 59, 18. 241, 17.
niś-cala (V cal) unbeweglich. PN -ās 254, 23.
niś-cita Ppp von Vci mit nis festsetzen; entschlossen. SN -as 216, 7. 45, 6. SL -e
niś-citā F. von -a. SN -ā 92, 5.
                                                                         [206, 12.
niścitartha (a-a) M. beschlossene Sache. SAb -ād 272, 22.
niś-citya Ger. von ∨niś-ci festsetzen, beschliessen, entscheiden. 69, 6. 152, 8. 61, 13.
     69, 17. 93, 23. 213, 4. 14, 1. 17, 4. 20, 5. 35, 18.
niś-cinta (-ā F.) gedankenlos, sorglos. PN -ās 128, 7.
Nişadha M. Name eines kleinen Volksstammes im nordwestlichen Indien; P Name des
     Landes. PA -ān 4, 8. 20, 3. 91, 16. PG -ānām 38, 4. 41, 4. 15. 42, 16. PL -eşu
     1, 7. 3, 17. 19, 14. 37, 17.
Nişadha-vamsa M. das N.-Geschlecht. SG -asya 40, 10.
Nişadhādhipa (a-a) M. Herr der Nişadher oder von Nişadha.
                                                             SV -a 35, 22, 87, 3.
     SN -as 15, 3. 27, 15. 29, 3. 94, 12. SL -e 57, 17.
Nişadhādhipati (a-a) M. dass. SN -is 24, 21, 40, 7, 74, 15. SG -es 36, 11.
Nişadheśvara (a-ī) M. dass. SV -a 54, 18.
ni-şiddhā F. von -a Ppp von ∨sidh I mit ni ab-, zurückhalten. SN -ā 328, 1.
ni-sedha M. (V sidh I) Abweisung, Verbot. SN -as 188, 22.
ni-şevat Ppra von ∨sev mit ni innehaben, geniessen. SI -tā 109, 3.
ni-sevva Ger. von \vee sev mit ni (s. o.). 322, 29.
nişkāma-dharma M. Frömmigkeit, gute Werke ohne Wunsch (nach Belohnung). SG
niş-kāraņa grundlos, unbegründet. SN -am 188, 22.
                                                                   [-asya 297, 22.
niskāraņa-vairin M. Feind ohne Ursache. PN -iņas 269, 9.
niş-kāsita Ppp von ∨kas mit nis Kaus. hinauswerfen. SN -as 277, 10.
                                       482
```

### niş-krşta — nīti-guna-

```
niş-krşţa Ppp von Vkrş I mit nis herausziehen. PN -ās 211, 19.
niskosanaka (von nis-kosana N. (Vkus)) zum Stochern dienend. SI -ena 110, 17.
niş-kramya Ger. von Vkram mit nis herauskommen, hinausgehen. 126. 3. 34. 8.
niş-krānta Pp von V kram mit nis (s. o.). DN -au 159, 18.
nis-patti F. (V pad) das Zustandekommen. SN -is 143, 20.
nis-phala fruchtlos, nutzlos. SN -am 313, 8.
niş-phalā F. von -a. SN -ā 297, 29.
nisarga-siddha (Vsidh IV) von Natur fertig. SN -as 280, 21.
nis-tala ohne Fläche, rund. SG -asya 331, 16.
nis-tīrņa Ppp von Vnis-tr überfahren, bis zu Ende fahren. SN -as 297, 25.
nistoya-paruşa-druma wasserlos und mit wilden Bäumen. SL -e 190, 20.
nis-trimáa (trimáat dreissig) grausam, erbarmungslos. SA -am 168, 9.
nihata-kantaka dessen Dornen niedergetreten sind. SL -e 239, 18.
                                                                     -ās 46, 18.
nihatostrāśva-bahula (a-u, a-a) umringt von zertretenen Kamelen und Pferden. PN
ni-hatya Ger. von ∨ni-han niederschlagen, töten, züchtigen. 33, 14. 166, 19. 79, 6.
ni-hantavya (Vhan) zu töten. SN -as 145, 1.
                                                                        [289, 15.
ni-hantum Inf. von Vni-han töten, erlegen. 135, 19.
∨nī I führen, entführen, mitnehmen, bringen, hinbringen. Mit ann hinter sich her-
    ziehen, zu gewinnen suchen, mit a herführen, bringen, mit upa heimführen, holen,
    mit pra Med. (für sich) hinnehmen, mit vi unterrichten, -weisen.
Akt. Ind. 3.S nayati 178, 14. 81, 10. ā-nayati 206, 12. 2.S nayasi 121, 5. 28, 20.
     79, 16. 1.S nayāmi 128, 14. 60, 20. 64, 14. 65, 3. 77, 10. ā-nayāmi 121, 11.
    64, 4. 2.D nayathas 157, 15. 1.D ā-nayāvas 176, 6.
    Imp. 2.S anu-naya 272, 9. ā-naya 22, 7. 50, 6. 2.D nayatam 196, 20. ā-nayatam
    Pot. 3.S nayet 110, 1. 35, 2. 67, 14.
    Impf. 3.S anavat 226, 10. anavat (a-a) 84, 11. upanavat (a-a) 94, 18.
    Aor. 3.S anaisīt 250, 5.
    Perf. 3.S nināya 208, 13. 3.P ninyus 201, 9.
     1. Fut. 3.S ā-nayişyati (ep.) 57, 18. 1.S neşyāmi 144, 13. 1.D neşyāvas 175, 17.
     1.P nesyāmas 305, 21.
    2. Fut. 3.S netā 53, 9.
Med. Ind. 3.P nayante 307, 12.
    Imp. 2.S ā-nayasva 84, 2. pra-nayasva 10, 6 (erg. mām). 3.S ā-nayatām 72, 3.
Pass. Ind. 3.S nīyate 157, 20. 317, 3. 3.P nīyante 128, 5.
    Imp. 3.S ā-nīyatām 122, 5. 48, 4. 57, 13. 224, 15.
    Impf. 3.S vy-anīyata 329, 17.
Kaus. Impf. 3.S ānāyayat (ā-a) 189, 12. 238, 13.
    Perf. 3.S ā-nāyayāmāsa 22, 9.
nīca (Vafic) niedrig, gemein. SN -as 167, 10.69, 15. SG -asya 269, 3. PI -ais 263, 1.
nīca-jana M. ein niedriger, geringer Mensch. SL -e 140, 14.
nīcajanānuvartin (a-a) gemeinen Leuten folgend. PN -inas 172, 1.
nīca-sanga M. Umgang mit Niedrigen. SA -am 139, 21.
nīcais (PI von nīca) niedrig, tief. 120, 5.
nīta Ppp von Vnī. SN -as 159, 20. 209, 19. -am 313, 6. DN -au 62, 15.
nītā F. von -a. PN -ās 297, 26.
nīti F. (\ni) Führung, kluge Führung, Lebensklugheit, Politik. SN -is 121, 7.66, 1.
    SL -au 319, 10. 27, 3.
nīti-kuśala der Staatsweisheit kundig. PN -ās 170, 13.
```

nīti-guņa-prayuktā F. von -a verbunden, versehen mit Klugheit und Tugenden. SA

```
nīti-jñāna N. Kenntnis der Weltklugheit. SD -āya 278, 11.
nītijfiānapūrvakatva N. Abstr. von nītijfiānapūrvaka (nīti-jfiāna 🕂 pūrva) 'dem
    Kenntnis der Lebensklugheit vorausgehn muss'. SAb -ād 257, 13.
nīti-tattva N. das Wesen der Politik. SA -am 170, 10.
nīti-nipuņa in der Weltklugheit erfahren. PN -ās 273, 9.
                                                                    [-am 278, 10.
nītipūrvaka (nīti + pūrva) unter Vorantritt von Lebensklugheit, der L. gemäss. SN
nīti-bīja N. der Same der Lebensklugheit. SN -am 167, 1.
nīti-bīja-nirvāpaņa N. (Vvap) die Aussaat des Samens der L. (s.o.). SN -am 166,12.
nīti-vid (Vvid II) Kenner der Politik. PI -dbhis 170, 11.
Nītiśataka N. (nīti-śataka, Wb. von śata N.) das Hundert (Sprüche) von der Welt-
    klugheit. SN -am 257, 3.78, 7. SA -am 257, 14.78, 11.
                                                                  -asva 167, 12.
nīti-śāstra N. Lehrbuch der Lebensklugheit. SN -am 97, 16. SA -am 97, 18. SG
nītiśāstra-jña (Vjñā) des Lehrbuchs der Lebensklugheit kundig. PA -ān 97,10. [13.
nītiśāstra-vicakṣaṇa im Lehrbuch von der Lebensklugheit bewandert. PN -ās 134,
Nīti-Śrngāra-Vairāgyākhya-śataka-trayātmaka (a-ā, a-ā, ātman M.) bestehend
    aus den drei Zenturien mit Namen N., S. und Vairagya. SA -am 257, 12.
nīti-sāra N. Kern, innerster Gehalt der Lebensklugheit. SN -am 109, 2.
nītvā Ger. von \/ nī. 101, 8. 232, 16. 86, 15.
nīyamāna Pprp von \( \sigma \text{n\bar{i}}. \quad SA -am 130, 7. 57, 19. \quad SL -e 218, 3.
nīra-nicaya M. (Vci) eine Menge, Fülle von Wasser. SL -e 286, 8.
nī-rasa nicht schmackhaft, reizlos. SN -am 254, 9. 300, 7.
nī-rāga ohne Leidenschaften. PL -eşu 293, 4.
nī-roga ohne Krankheit, gesund. SN -as 119, 9.
nīla-nīrajottama-locanā (a-u) F. von -a mit Augen wie die schönste dunkelblaue
    Wasserrose. SN -ā 205, 11.
nīla-paksman mit blauschwarzen Wimpern. PN -ānas 283, 16.
nīlābja-dyuti (a-a) wie eine dunkelblaue Lotusblume glanzend. SI -inā 293, 12.
nīlābhra-samvrtā (a-a) F. von -a von dunkelblauen Wolken bedeckt. SA -ām 59,4.
nīvī F. Hüftentuch. SA -īm 330, 15.
nu (verwandt mit nava) nun, gewiss, doch, wohl. 6, 8, 8, 8, 28, 6, 6, 7, 31, 2, 34, 17.
    36, 1. 3. 41, 9. 42, 1. 2. 4. 45, 8. 49, 1. 56, 10. 59, 13. 62, 16. 64, 9. 70, 21. 23.
    80, 6. 18. 106, 21. 240, 23. 47, 7. 332, 13. 14.
Vnud X stossen, fortstossen, antreiben. Mit sam dass.
    Perf. 3.S sam-nodayāmāsa 75, 2.
nūtanā F. von -a (von nu) neu. SA -ām 186, 16.
nūnam (verwandt mit nu) nun, also, sicherlich. 22, 20. 47, 16. 48, 17. 49, 4. 12.
    59, 15. 78, 14. 97, 4. 117, 8. 26, 11. 32, 12. 37, 6. 42, 3. 47, 9. 53, 7. 58, 17.
     219, 19. 22, 4. 90, 15. 92, 15. 324, 11.
nūpura-siñjita N. (Vsiñj) das Klingen, Klirren der Ringe am Fuss. PA -āni 329,18.
nūpura-hamsa-ranat-pada-padmā F. (von -a) deren Lotusfüsse ertönen von Fuss-
    ringen wie von Schwänen. SN -ā 290, 13.
nr M. Mann, Mensch. SA -aram 258, 16. 21. 320, 7. PI -rbhis 302, 3. PG -rnām
     273, 16. 99, 1. 317, 1. 19, 7. -rnām 8, 1.
∨nrt IV (verwandt mit narman N.) tanzen, auftreten (als Schauspieler).
```

Ind. 3.S nrtyati 174, 10. 93, 13.

Pot. 3.P nrtyeyus 179, 15.

Kaus. Ind. 2.S nartayasi 298, 6.

nrtya N. (Vnrt) Tanz, Ballett. SN -am 318, 7.

nr-pa M. (Vpā II) Beschützer der Menschen, Fürst, König. SV -a 31, 1.35, 10.

# nr-pa M. — nairjhara

```
53, 5, 62, 19, 64, 1, 69, 9, 73, 21, 74, 1, 89, 2, 7, 92, 10. SN -as 16, 3, 29, 20.
    36, 2. 37, 27. 41, 3. 71, 23. 72, 6. 73, 2. 79, 2. 85, 14. 91, 9. 94, 8. 21. 99, 11.
    119, 5, 34, 19, 53, 6, 200, 8, 17, 20, 21, 21, 22, 9, 23, 9, 36, 13, 38, 19, 40, 6,
     45, 2, 51, 3, 55, 17, 311, 8. SA -am 14, 9, 10, 12, 16, 2, 18, 16, 20, 3, 23, 12,
     36, 3, 41, 7, 20, 42, 14, 67, 21, 78, 10, 119, 8, 23, 19, 203, 17, 04, 7, 42, 3, 56, 1,
     301, 15. SAb -ad 120, 1. 220, 8. SG -asya 163, 6. 242, 1. SL -e 18, 22.
     78, 6. 107, 17. 10, 4. PN -ās 6, 2. 13, 14. 151, 17. 72, 11. 266, 5. 316, 9. PV
    -ās 261, 3. PI -ais 76, 16.
nrpa-kārya N. die Unternehmung des Fürsten. SA -am 144, 4.
nrpa-jana M. die Fürsten. SL -e 262, 4.
nr-pati M. Herr der Menschen, Fürst, König. SN -is 5, 1, 22, 14, 67, 7, 71, 2, 77,
     10. 78, 2. 105, 7. 07, 15. 31, 17. 72, 7. 221, 18. 44, 18. 56, 4. 65, 16. 303, 11.
     SA -im 37, 4. 44, 20. SG -es 89, 8. 137, 11. 40, 18. 41, 3. 11. 248, 6. SV -e
     26, 20. 38, 13. 74, 17. PN -ayas 297, 25.
nrpati-manas N. Geist, Sinn der Fürsten. PG -asam 146, 16.
nrpati-śāsana N. Befehl des Königs. SAb -ād 86, 21.
nrpati-saukhya N. Genuss, Freude eines Fürsten. PL -eşu 200, 13.
nrpa-dīpa M. der König als Lampe. SN -as 131, 19.
nrpa-nīti F. die Politik des Fürsten. SN -is 183, 17. 266, 17.
nrpa-rakta N. das Blut des Königs. SA -am 141, 15.
nrpa-sata N. Hundert(e) von Fürsten. PI -ais 301, 5.
nrpa-śrestha der herrlichste der Fürsten. SN -as 40, 13.
nrpa-samáraya M. (Vári) Anschluss an einen Fürsten. SN -as 103, 9.
nrpa-sutā F. Fürstentochter. SN -ā 34, 12.
nrpa-snusā F. Schwiegertochter eines Fürsten. SA -ām 44, 17.
nrpa-sevā F. Fürstendienst. SI -avā 99, 8.
nrpāngana-gata (a-a) am Hof eines Fürsten befindlich. SN -as 268, 9.
nrpātmaja (a-ā) M. (Vjan) Königssohn. SN -as 224, 6.
nrpātmajā (a-ā) F. (von -a M) Königstochter. SN -ā 44, 12. 248, 13. 50, 3.
nr-pāla M. (V pāl) Schützer der Menschen, Fürst, König. SAb -ād 319, 4.
nr-samsa (Vsams) verwünscht, schlecht, gemein. SN -am 30, 20. SA -am 68, 17.
     PG -ānām 199, 2.
netum Inf. von \sqrt{n_1} führen, bringen, hinbringen. 175, 14. 223, 16. 59, 7. 302, 16.
netr M. (\vee n\bar{i}) Führer, Anführer. SN -ā 45, 1. 274, 3.
netra N. (Vnī) Auge. DN -e 278, 22. 90, 23. DI -ābhyām 11, 10. DAb -ābhyām
     86, 6. PN -āni 279, 21.
netra-calita N. (V cal) das Hin- und Hergehen der Augen. · PI -ais 282, 20.
netra-vaktra-vikāra M. Spiel der Augen und des Mundes. PI -ais 106, 17.
netra-hrdaya N. Auge und Herz. DA -e 284, 18.
neya (\vee n\bar{i}) hinzubringen. SN -as 121, 20.
naika (a-e) mehr als einer, mancherlei, viel. PA -an 43, 2.3.3.
naika-duhkha-dā F. von -a (V dā) viele Leiden gebend. SA -ām 48, 7.
naika-bhāvāśraya (a-ā) mancherlei Stimmungen unterworfen. PG -āṇām 146, 16.
naika-varna verschiedenfarbig. PI -ais 36, 19.
naikā (a-e) F. von -a. PA -ās 43, 2.
naipuna N. (Abstr. von ni-puna) Kunstfertigkeit. PL -eşu 55, 13.
nairāsya N. (Abstr. von nir-āsa, -ā F.) Hoffnungslosigkeit. SAb -ād 69, 2.
nairghrnya N. (von nir-ghrna, -ā F.) Hartherzigkeit. SI -ena 247, 13.
```

nairjhara (von nir-jhara M.) aus einem Wasserfall geschöpft. SN -am 314, 10.

### naiścintya N. – pańcadaśa

naiścintya N. (von niś-cinta) Freisein von Sorgen. SN -am 315, 16. Naişadha (von Nişadha M.) nişadhisch, von Nişadha. SN -as 57, 9. 60, 22.

```
Naisadha M. (s. o.) der (Mann) von Nisadha, Nisadher. SV -a 3, 5, 7, 11, 8, 11, 12.
    13, 3, 30, 18, 32, 4, 6, 53, 18, 87, 9, 90, 19, 92, 17, 22. SN -as 8, 13, 14, 21.
    15, 16. 16, 16. 17, 1. 8. 19, 13. 16. 24, 10. 31, 10. 44, 18. 55, 9. 59, 15. 18. 74, 29.
    76, 10. 17. 84, 14. 91, 7. 15. SA -am 7, 10. 9, 1. 15, 18. 20, 21. 26, 3. 30, 5. 32, 1.
    41, 14. 58, 2. 65, 21. 78, 13. 80, 10. 90, 17. SI -ena 7, 19. 11, 9. 74, 28. 92, 15.
    94, 4. SD -āya 16, 15. 20, 18. SAb -ād 33, 8. SG -asya 2, 21. 22, 20. 38, 10.
    78, 17. SL -e 15, 10. 11. 16, 12. 18, 2. PN -as 25, 10. PG -anam 34, 16.
Naişadhānveşana (a-a) N. (Viş IV) das Suchen, Ausfindigmachen des Nişadhers.
    SL -e 78, 19.
nyag-rodha M. (Vrudh, ältere Form von Vruh, eig. nach unten wachsend, wegen der
    Luftwurzeln aus den Zweigen, die den Boden erreichen und zu neuen Stämmen
    werden) indische Feige, Banyane, Ficus bengalensis. PI -ais 33, 22.
                                                                            [12.
nyagrodha-taru M. Feigenbaum. SA -um 190, 21.
ny-asta Ppp von Vas IV mit ni werfen, schütten auf, auftragen. SN -am 204, 4.09,
nyasta-kanaka-sūtra die Goldfäden, goldnen Ketten abgelegt habend. SN -am 130,5.
nyastākṣarā (a-a) F. von -a worauf Schriftzeichen aufgetragen sind. PN -ās 323,7.
ny-āya M. (Vi) Norm, Methode, Urteilsspruch. SN -as 176, 18. 83, 4.
nyāya-garbha-dvija-huta-hutabhug-dhūma-dhūmropakantha (a-u) dessen Um-
    gebung grau ist von dem Rauche der Feuer, in welche geopfert wird von Brah-
    manen, in deren Herzen die Satzungen leben. SL -e 307, 2.
nyāya-vartin (Vvrt) sich nach Gebühr betragend. PG -inām 162, 20.
nyāyya (von ny-āya M.) angemessen, recht, richtig, natürlich. SN -am 18, 13. SAb
nyāyyā F. von -a. SN -ā 263, 5. SA -ām 131, 14.
                                                                    [-\bar{a}d 273, 12.
ny-āsa M. (Vas IV) das Anführen, Anfügen. SN -as 322, 22.
nyāsī-kṛta Ppp von ∨nyāsī-kṛ zum Depositum machen, deponieren. SA -am 211,1.
pakşa M. Flügel, Seite, Partei. DI -ābhyām 173, 17.
pakşa-cchid (V chid) flügelabschneidend. SL -di 326, 10.
pakşa-ccheda M. (Vchid) das Abschneiden der Flügel. SN -as 264, 16.
pakşa-pāta M. das Fallen auf eine Seite, Parteilichkeit. SAb -ād 280, 15.
pakşi-kīta M. ein Wurm von einem Vogel. SG -asya 156, 2.
pakşi-kula N. das Geschlecht der Vögel. SN -am 162, 8.
paksin M. (von paksa M.) Vogel. SN -ī 173, 3. SA -inam 3, 2. DI -ibhyām 157,
    20. PN -inas 162, 5. PI -ibhis 163, 8. 75, 22.
pakşmala-drś Augen mit langen Wimpern habend. PG -śām 286, 5 (F.).
panka N. Schlamm, Sumpf. SAb -ād 113, 18.
pankaja-drś lotusäugig. PN -sas 285, 10 (F.).
pankaja-parīhāsa-kṣama fähig der Lotusblumen zu spotten. DN -e 282, 22.
pańka-pūra M. (∨pr̄ anfüllen) eine Fülle von Schlamm. SA -am 100, 18.
Vpac I kochen, braten.
    Ind. 3.S pacati 276, 9. 89, 20.
Pañcatantra N. (pañca-tantra) Name einer berühmten Fabel- und Märchensammlung,
                                                                         [97, 16.
    ungefähr um Christi Geburt entstanden. SN -am 95, 1.
```

SN -am

[30, 19.

pañcatā F. (von pañcan) Fünfheit, -zahl (erg. der Elemente). SA -ām 213, 6. 29, 19.

pañcatantraka (pañcan + tantra N.) aus fünf Büchern bestehend, fünfteilig.

pañcatva N. (von pañcan) dass. SA -am 193, 7. 227, 4. 31, 10. 36, 12.

pañcadasa (von pañca-dasan) der fünfzehnte. SN -as 57, 11.

```
pañca-dasan fünfzehn. PN -a 258, 24.
```

pañcan fünf. PN -a 72, 15. 143, 9. PA -a 14, 7. 97, 14. 217, 17. 46, 20. PI -abhis 95, 5. 217, 16. 318, 10. 21, 32.

pañcama (von pañcan) der fünfte. SN -as 17, 22. 228, 24. [185, 10]

pañca-lambaka M. das Fünfbuch, Name des 14. Buches im Kathāsaritsāgara. SN -as pañca-vimśatitama (von pañca-vimśati F.) der fünfundzwanzigste. SN -as 91, 13. pañca-vidha (V dhā) fünfartig, fünffach. SN -as 171, 13.

pañca-śatī F. (śata N.) fünfhundert. SN -ī 96, 10.

pafica-śaśaka M. fünf Häschen, Kaninchen. PI -ais 133, 12.

Pañcasikha M. (pañcan + sikhā F. fünf Haarbüschel (auf dem Kopfe) habend) Name eines Gapa. SN -as 250, 7. 51, 18. SA -am 249, 15. SL -e 249, 24.

pañcaśikhī-kṛta Ppp von ∨ pañcaśikhī-kṛ zu einem (Asketen) mit fünf Haarbüscheln machen. PN -ās 289, 16.

pañca-śīrşa (śīrşan N.) fünfköpfig. PN -ās 13, 18.

pañca-şa (şaş) fünf bis sechs. PN -ās 264, 8.

pañcā-śat (daśat F., von daśan) fünfzig. PI -dbhis 91, 18.

pañceșu-pāvaka M. das Feuer des (Gottes) mit den fünf Pfeilen. SN -as 289, 12. pañcona (a-ū) um fünf vermindert, weniger fünf. SN -am 72, 17.

∨pat I bersten. Kaus. spalten, zerhauen.

Kaus. Perf. 3.S pātayāmāsa 32, 12.

pața M. Gewebe, Tuch, Leinwand. SN -as 72, 4. SA -am 72, 3. SL -e 71, 25. 219, 5. paţutara-vivekāñjana-juş (a-ā, Vjuş) an der Augensalbe schärferer Einsicht Gefallen findend. PG -sām 312, 7.

patola N. (verwandt mit patu scharf) die Frucht einer Gurkenart, Trichosanthes dioeca. patta-vastra N. ein Kleid aus feinem Gewebe. SN -am 310, 6. [SI -ena 171, 6. Vpath I (mind. aus Vprath) hersagen, rezitieren.

Impf. 3.S apathat 117, 12. 69, 18. 243, 7.

Pass. Impf. 3.S apathyata 193, 19.

pathat Ppra von V path (s. o.). SN -n 170, 3. SL -ti 254, 21.

pathita Ppp von \( \text{path} (s. o.) \) SN -as 278, 28. -am 193, 20.

pathitvā Ger. von \path (s. o.). 255, 6,

V pan I spielen, spielen um.

Akt. (ep.) Ind. 1.D panāvas 93, 7.

Med. Ind. 1.D panāvahe 92, 6.

pana M. (V pan I) Spiel (um), Wette; eine kleine Münze. SN -as 24, 2. 202, 11. SI -ena 92, 6. PG -ānām 232, 22.

pana-kāla M. Zeit, Gelegenheit zu spielen (um). SA -am 20, 9.

panita Ppp von V pan I einen im Spiel um etwas bringen. SN -as 93, 10.

pandita gelehrt, klug, bewandert. SN -as 106, 13. 07, 6. 11. 22, 11. 63, 15. 66, 3. 71, 18. 265, 13. SI -ena 276, 6. PN -ās 124, 9. 47, 10. 52, 20. 82, 11.

pandita M. (s. o.) der Gelehrte, Pandit. SN -as 98, 12. PA -an 261, 4. PG -anam 96, 10. 279, 30. 82, 10.

panditam-manya (Vman IV) (sich) für einen Gelehrten haltend. SN -as 258, 21. panya N. (Vpan I Handel treiben) Ware. SN -am 100, 1. SI -ena 232, 2. PG -ānām panya-samgraha M. das Zusammenbringen von Ware. SN -as 99, 15. [100, 1. panya-strī F. käufliche Frau, Dirne. PL -īşu 289, 8.

√ pat I fliegen, sich stürzen, fallen. Mit anu nachfliegen, mit ud auffliegen, -springen, mit sam-ud zusammen auffliegen, -steigen, -springen, mit ni herabfliegen, niederfallen, sich stürzen (auf), stürzen, mit pari fallen, stürzen (auf). Akt. Ind. 3.S patati 31, 6. 300, 15. ni-patati 265, 2. 309, 17. 3.P patanti 22, 16.

160, 18. 275, 3. 83, 17. 316, 12.

```
Imp. 3.S patatu 265, 5. ni-patatu 265, 6.
    Impf. 3.S apatat 224, 3. any-apatat 250, 17. ud-apatat 202, 14. 1.S apatam
    225, 9. 3.P pary-apatan 70, 10.
    Perf. 3.S papāta 33, 11. 88, 8. 170, 6. ni-papāta 182, 15.
                                                                3.P sam-ut-petus
    9, 2. 70, 16. ni-petus 3, 10. 46, 20.
Med. (ep.) Ind. 3.S ut-patate 31, 6.
    Imp. 3.S patatām 33, 9.
Kaus. 1. Fut. 1. S pātayişyāmi 133, 2.
patamgavat von patam-ga M. (Vgam) wie ein Nachtfalter. 135, 18. 60, 9 (lies m für n).
patat Ppra v. Vpat fallen, herabstürzen. SI -tā 274, 11. SL -ti 286, 8. PG -tām 46,
patatrin M. (von patatra N. (V pat) Flügel) Vogel. PI -ibhis 36, 23.
                                                                              [11.
patana N. (V pat) das Fallen. SAb -ād 138, 19.
patākā F. (V pat) Fahne. PN -ās 242, 20.
                                                                     [-inam 90, 9.
patākā-dhvaja-mālin (von mālā F.) Fahnen, Flaggen und Guirlanden tragend. SA
pati M. Herr, Gatte, Gemahl. SN -is 5, 6. 7, 21. 17, 1. 18, 9. 40, 8. 297, 25. 334, 4.
    SA -im 9, 18. 11, 2. 4. 6. 18, 12. 36, 12. 41, 20. 42, 15. 43, 5. 66, 19. 81, 18. 186,
    12. 91, 22. 205, 19. SI -inā 64, 17. SG -yus 264, 19. SL -yau 208, 11. SV
    -e 4, 5, 7, 12, 8, 28, 2, 32, 18, 52, 11, 20, 60, 10, 61, 17, 62, 9, 63, 7, 65, 15, 67, 3.
    70, 11, 78, 18, 91, 11. PN -avas 301, 7.
patita Pp von ∨pat fliegen, fallen. SN -as 158,1. SG -asya 116,20. SL -e 100,3.
    PN -ās 46, 21. 247, 6 (erg. aus der Kaste). -āni 72, 13.
patitavat Ppa von V pat (s. o.). SN -ān 243, 15.
patitā F. von -a. SN -ā 14, 4.
patitva N. (Abstr. von pati M.) Gattenschaft, -würde. SL -e 8, 5. 14, 22. 15, 21.
patitvā Ger. von V pat fallen. 192, 6.
pati-daráana-lālasā F. (von -a, Vlas) heiss verlangend nach dem Anblick des
     Gatten. SA -ām 59, 20.
pati-devatā F. (von -a, -ā F.) für die der Gatte ihr Gott ist, den Gatten über alles
     verehrend. SN -ā 246, 19.
                                                                            [33, 6.
pati-rājya-vinākṛtā F. (von -a, ∨kṛ) des Gemahls und des Reiches beraubt. SN -ā
pati-lālasā F. (von -a, Vlas Int.) heiss verlangend nach dem Gatten. SN -ā 45, 15.
pati-vratā F. (v.-a) gattentreu. SN -ā 28,15.31,9.33,2.49,14.208,22. SA -ām 90,4.
pati-śokākulā (a-ā) F. (von -a) von Kummer um den Gatten erfüllt. SA -ām 58, 21.
pattana N. Stadt. SN -am 295, 13. SL -e 294, 20.
pattra N. (V pat) Feder, Blatt, Brief, Dokument. SN -am 72, 14. 176, 19. 275, 1.
     SA -am 254, 17. 55, 6. PG -anam 72, 15.
pattrābhāva (a-a) M. Nichtvorhandensein eines Dokumentes. SL -e 176, 19.
pattrāhāra (a-ā) von Blättern lebend. PI -ais 38, 20.
patnī F. (von pati M.) Gattin. SN -ī 64, 17. PA -īs 201, 5.
patny-ādi die Gattin und so weiter. PA -īn 257, 30.
pathika M. (von pathin M.) Wanderer. SN -as 282, 9. 92, 2.
pathin M. Weg, Pfad, Bahn. SN -nthas 25, 18, 26, 19, 73, 5, 262, 20. SA -nthanam
     26, 22. SI -thā 172, 2. 203, 4. 73, 15. SAb -thas 273, 12. SL -thi 7, 5. 28, 14.
     50, 21. 226, 1. 44, 24. 59, 7. 307, 8. PN -nthānas 25, 14. 110, 6. 18, 8. 36, 12.
     PL -thişu 286, 10.
pathya N. (von pathin M.) Wohlfahrt, -ergehen. SA -am 135, 5.
pathya-kriyā F. ein bekömmliches Werk. SN -ā 149, 10.
```

path vāśin (a-ā. Vaś IX) Nahrhaftes essen wollend. SN -ī 149.9. PN -inas 149.22. V pad IV sich begeben zu. Mit vi-ā umkommen, Kaus. umbringen, mit ud entstehen, mit sam-ud entstehen, bevorstehen, werden, mit upa gelangen zu, mit pra sich begeben zu, eintreten in, mit prati wiederlangen, in Besitz nehmen, annehmen, gewahr werden, merken, einwilligen, versprechen, zugeben, gestehen, mit vi umkommen, sterben, mit sam eintreten, bevorstehen, gereichen zu, Kaus. be-, verschaffen. Ind. 3.S ut-padyate 298, 9. sam-ut-padyate 151, 1.71, 16.314, 18. sam-padyate 127, 9, 74, 4, 202, 9, 97, 7. 3.P prati-padyante 195, 12. Imp. 2.S prati-padyasva 20, 3. Pot. 3.S prati-padyeta 67, 7. Impf. 3.S praty-apadyata 211, 16. 51, 2. vy-apadyata 215, 21. 37, 10. Aor. 3.S ud-apādi 327, 1. Perf. 3.S upa-pede 101, 14. pra-pede 228, 21. 326, 15, 29, 6. prati-pede 188, 12. 3.P pra-pedire 329, 2. 1.Fut. 3.S sam-patsyate 155, 1.243, 16. 2.S prati-patsyase 55, 3. Kaus. Ind. 3.S ut-pādayati 297, 17. 1.S vy-ā-pādayāmi 135, 1. 22. 38, 12. 49, 13. sam-pādayāmi 141, 2. 48, 17. Imp. 2.S vy-ā-pādaya 222, 19. 1.Fut. 1.S vy-ā-pādayisyāmi 138.5. Pass. des Kaus. Imp. 3.S vy-ā-pādyatām 147, 18. 1. Fut. 3.P vy-ā-pādayişyante 162, 9. pad M. (V pad) Fuss. DA -ādau 87, 12. 156, 4. DI -adbhyām 46, 17. pada N. (V pad) Tritt, Schritt, Ort, Stätte, Stellung. SN -am 109, 12. 263, 7. 99. 3. 13. 310, 3. SA -am 53, 10. 137, 10. 48, 14. 49, 8. 50, 22. 60, 16. 256, 2. 60, 2. 73, 12. 94, 16. 323, 3. SAb -ād 53, 10. SL -e 53, 20. 210, 18. 18. 34, 11. 11. 306, 14. PA -āni 53, 18. pada-sthita an (seinem) Platze stehend, bleibend. SL -e 215, 2. pad-āti M. (Vat gehen) Fussgänger, Fusssoldat. PI -ibhis 91, 18. 120, 17. padāti-jana-samkula voll von Fussgängern. PN -ās 46, 18. padma N. die Blüte des Taglotus (Nelumbium speciosum). PA -āni 325, 11. padmakāmalaka-plakṣa-kadambodumbarāvṛta (a-ā, a-u, a-ā) bedeckt von Laurocerasus, Myrobalanen, Ficus infectoria, Nauclea und Ficus glomerata. SA -am 33,21. padma-guna M. die Vorzüge, guten Eigenschaften der Taglotus-Blüte. PA -ān 331, 19. padma-nibheksana (a-ī) dessen Augen der Lotusblüte gleichen. SA -am 36, 5. padma-nibheksanā (a-ī) F. von -a. SN -ā 47, 12. padma-rāga die Farbe der Lotusblüte habend. DI -ābhyām 292, 20 (im Nebensinn DI von padma-rāga M. Rubin). padma-samkāśa (Vkāś) das Aussehen einer Lotusblüte habend. SN -as 61, 8. padma-saras N. Lotusteich. SG -asas 236, 21. - [-am 45, 17. padma-saugandhika (-a N., von su-gandha) mit Lotus und Wasserlilien besetzt. SA padmākara (a-ā) M. (Vkr) Taglotus-Gruppe. SA -am 271, 13. Padmāvatī F. (von padma N.) Name einer Prinzessin der Gandharva's und des von ihr handelnden Buches des Kathāsaritsāgara. SN -ī 185, 11. padmāśritā (a-ā) F. von -a zum Taglotus sich begebend. SN -ā 331, 20.

Digitized by Google

payah-pāna N. das Trinken von Milch. SN -am 174, 2.

padminī F. (von padma N.) Lotuspflanze, -gruppe, -teich. SA -īm 58, 23. SG -yās 46, padminī-khanda-mandita mit Lotusgruppen geschmückt. SN -am 128, 12. panna-ga M. (Vgam) Schlange. SN -as 53, 12. PN -ās 109, 11. PL -eşu 308, 3.

```
payas N. (Vpyai) Flüssigkeit, Milch, Wasser. SI -asā 237,11.71,22. SG -asas 139,14.
    270, 9. SL -asi 264, 19. PN -āmsi 321, 35. PI -obhis 314, 4. PG -asām 264, 19.
payo-dadhi-yuta (\vv) mit (süsser) Milch und saurer Milch vermischt. SA -am 295,5.
payo-dhi M. (\dha) der Ozean. SN -is 264, 14.
payo-nidhi M. dass. SL -au 267, 6.
Payosnī F. (die milchwarme) Name eines Flusses im Dekhan, auch Tapatī F., heut
    Tapti. SN -ī 25, 16.
para (Vpr) jenseitig, fern, fremd, ein anderer; folgend auf, vorzüglicher, der vor-
    züglichste, höchste. SN -as 65, 2. 98, 15. 196, 19. 253, 20. 93, 4. -am 53, 19.
    59, 7. 185, 1. 3. 261, 18. 73, 8. 310, 13. SA -am 1, 13. 39, 17. 70, 14. 71, 18.
    73, 3. 74, 7. 75, 17. 100, 20. 21, 4. 48, 15. 50, 22. 53, 15. 15. 294, 12. 316, 3.
    29, 6. SI -ena 30, 11. 63, 7. 74, 31. SG -asya 317, 2. SL -e 312, 20. PG
    -eṣām 180, 7. 262, 18. 302, 15.
para M. (s. o.) Feind, Gegner. SN -as 135, 5. SG -asya 135, 17. 60, 8. PI -ais 274, 5.
param-tu jedoch, allein. 277, 9. 78, 28.
para-kathā F. das Reden von anderen, Gespräch über andere. PN -as 270, 1.
para-kara-gata-granthi-samana (V sam) ein Ende machend der Börse, welche
    geht in die Hände anderer (?). SAb -ād 99, 13.
para-kārya N. eines andern Sache, Unternehmen. SA -am 167, 10.
para-krta von einem andern begangen. SA -am 93, 17.
para-krta-vikrti F. eine von andern angetane Kränkung.
                                                          SA -im 265, 1.
para-guna M. fremde Tugend, Vorzüge anderer. SL -e 269, 10.
para-guna-kathana N. das Sprechen von den Tugenden anderer. PI -ais 270, 17.
para-guna-paramānu M. Atom von fremden Vorzügen. PA -un 272, 13.
para-grha M.N. das Haus eines andern, fremdes Haus. PL -eşu 298, 1.
para-jana M. ein Fremder, Fremde. SL -e 262, 3.
paratas (von para) übrigens, das weitere. 166, 12.
paratra = SL von para der andere. 152, 11.
para-dara N. P das Weib eines anderen. PA -ani 176, 13.
para-dāraişin (a-e, Viş IV) der Frau eines andern nachstellend. PN -inas 212, 2.
para-deśa-bhaya N. die Gefahren der Fremde. SAb -ād 159, 3.
para-dravya N. fremdes Gut. PA -āņi 176, 13.
para-dravyāpahārin (a-a, (\langle hr) fremdes Gut raubend. PG -inām 124, 15.
para-dhana N. das Geld eines andern. SL -e 267, 14.
para-dhana-harana N. (Vhr) das Nehmen fremden Eigentums.
                                                               SL -e 262, 17.
paran-tapa M. (Vtap) 'Feindebrenner', der den Feind peinigt. SN -as 28, 24.
para-parivāda-nivṛtta (Vvṛt) der Nachrede über andre sich enthaltend. PI -ais 277,
para-pinda-lolupatā F. (Vlup Int.) Gier nach einem fremden Bissen. SI -ayā 305,17.
para-puram-jaya (Vji) die Burgen der Feinde erobernd. SN -as 40, 12. 71, 1. 24.
para-bhāga M. Obermacht, Oberhand, das Hervorragen. SN -as 161,6. SI -ena 188,17.
param (Adv. von para) jenseits, ferner, weiter, aber, nur. 25, 19. 109, 16. 17, 11.
    22, 5, 30, 12, 32, 11, 34, 8, 49, 2, 50, 18, 52, 8, 54, 3, 55, 3, 56, 11, 57, 16, 64,
    13. 80, 14. 97, 19. 298, 6. 316, 6.
parama (von para) der fernste, letzte, höchste, vorzüglichste. SN -as 92, 8. 311, 11.
    -am 260, 11. SA -am 15, 10. 25, 12. 50, 12. 70, 18. 72, 9. 84, 8. 99, 14. 257, 30. 310,
parama-gahana überaus tief, sehr schwierig. SN -as 146, 17. 268, 15.
                                                                            [14.
parama-dāruņā F. von -a überaus schrecklich. SN -ā 48, 4.
parama-duhkhita überaus unglücklich. SN -as 81, 20.
parama-durmedhas (medhā F. Verstand) überaus dumm. PN -asas 95, 9.
```

#### parama-manyumat - parartha M.

```
parama-manyumat (manyu M.) überaus zornig. SN -ān 24, 5.
parama-vairāgyatā F. (Wb. von vairāgya N.) höchster Widerwille. SI -ayā 127, 6.
parama-śobhana überaus schön. SA -am 70, 24.
parama-śobhanā F. von -a. SA -ām 15, 20.
parama-samhrstā F. von -a (Vhrs) hocherfreut. SN -ā 52, 16.
parama-sneha M. höchste Zuneigung. SA -am 156, 17.
paramā F. von -a. SN -ā 51, 16. SA -ām 16, 18, 39, 17. 89, 11. 131, 8. 212, 16.
     89, 13. SI -ayā 74, 31.
paramānganā (a-a) F. die vortreffliche Frau. SN -ā 38, 16. PN -ās 9.1.
parameśvara (a-ī) M. ein vornehmer, hoher Herr. PN -ās 314, 11.
para-yoşit F. die Frau eines andern. SL -ti 267, 14.
para-loka M. die andre Welt. SA -am 150, 11.
para-vīra-han (V han) feindliche Helden tötend. SN -hā 20, 6. 74, 29. 94, 19.
para-vyasana-hrsta am Unglück anderer seine Freude habend. SN -as 174.9.
para-vyūha-vināśana (Vnaś) das Heer der Feinde vernichtend. SA -am 36, 4.
para-śāsana N. Befehl eines anderen. SAb -ād 143, 14.
para-samgatā F. von -a mit einem andern Umgang pflegend. SN -ā 126, 8.
parasparatas (von paras-para) an, durch einander. 16, 10.
paraspara-nibandhana (V bandh) einander fesselnd, auf Gegenseitigkeit beruhend.
     SN -as 112, 7.
paras-param (para) einander, mit, zu, unter einander. SA -am 102, 7. 25, 1. 41, 16.
     48, 19. 67, 4. 76, 16. 82, 1. 94, 3. 293, 19. 319, 11.
paraspara-miśrībhāva M. (Vbhū) gegenseitige Vermischung. SN -as 257,25. [170.8.
paraspara-vadha-kānkṣin (Vkānkṣ) einer des andern Tötung wünschend. DA -inau
paraspara-sukhaişin (a-e, Viş) einer des andern Glück wünschend. DN -inau 89, 8.
paraspara-hata einer durch den andern getötet. PN -as 46, 19.
parasmai-pada N. (eig. Wort für einen andern) Aktivum. SN -am 321, 34 (ob-
     wohl Vduh in der Grammatik svaritet ist (und daher auch als Medium flektieren
     kann), so steht es hier im Aktivum (duduhus), weil der Dichter nicht das Zielen
     der Handlung auf das Subjekt ausdrücken will').
para-sva N. das Eigentum eines andern. SA -am 92, 7.
para-hita N. das Wohl anderer, was andern frommt. SA -am 271, 19. 20. SAb
     -ād 281, 7. PL -esu 271, 16.
para-hita-karana N. (Vkr) das Befördern des Wohles anderer. SI -ena 318, 1.
para-hita-vyāpāra-yuktātman (a-ā) mit dem Wohl anderer eifrig beschäftigt.
     PG -anām 146, 9.
                                                               [10, 77, 7, 90, 2,
parā F. von -a. SA -ām 71, 18. 74, 17. 97, 12. 106, 2. 201, 5. 61, 1. SI -ayā 34,
parā-krama M. (Vkram) mutiges Auftreten, Mut, Kraft. SI -ena 115, 15. 33, 20.
     PI -ais 125, 20.
parāga M. Blütenstaub. SN -as 285, 9.
                                                                [PI -ais 280, 8.
parān-mukha mit abgewandtem Gesicht, abgeneigt. SN -as 301, 4. SL -e 166, 14.
parā-jaya M. (Vji) das Verlieren, Kommen um. SN -as 48, 19.
parā-jita Ppp v. Vparā-ji besiegen. SN -as 93, 9, SA -am 173, 10. SI -ena 331, 9.
parā-bhava M. (V bhū) Untergang, Niederlage. SN -as 134, 5. SA -am 97, 19.
     116, 2. 36, 19. 55, 9. 73, 14.
parābhava-samprāpta der eine Niederlage erlitten hat. SN -as 155, 21.
parā-bhūta Ppp von V parā-bhū beleidigen. SN -as 161, 14.
parāyattā (a-ā) F. von -a (\/ yat) von einem andern abhängend. PN -ās 143, 2.
parārtha (a-a) M. die Sache, Angelegenheit eines andern. SL -e 11, 16. 270, 18.
```

#### parārtha- — pari-tyaktum

```
parārtha-ghaṭaka (a-a, Vghaṭ) für andre sich anstrengend. PN -ās 271, 17.
parartham (a-a, -a M.) für andre. 8, 9, 271, 18.
parāsu (ā-a) leblos, tot. SN -us 33, 9.
pari-kalpya Ger. von V pari-klp Kaus. bestimmen zu, anstellen als.
                                                                   321, 16, 22,
pari-kopa M. (V kup) heftiger Zorn. SA -am 120, 12.
pari-kṣīṇa Pp von V pari-kṣi IV herunterkommen, verarmen. SN -as 266, 6.
pari-gata Ppp von V pari-gam umgehen, umwandeln, bedrängen. SN -as 107, 10.
pari-gamya Ger. von V pari-gam (s. o.). 42, 21.
pari-grhīta Ppp von V pari-grah erlangen, erwerben. PN -ās 297, 18.
pari-graha M. (Vgrah) Gefolge, Gesinde. SN -as 117, 14. SG -asya 124, 19.
parigraha-phalgutā F. (von phalgu) Nichtigkeit (seines) Besitzes. SA -ām 259, 19.
pari-glana Pp von V pari-glai ermatten. SG -asya 32, 6.
pari-gha M. (Vhan) Querbalken, Keule. SN -as 228, 10.
parighopama (a-u, -ā F.) keulengleich. PN -ās 13, 17 (lies g für d).
pari-caya M. (Vci) vertraulicher Umgang. SN -as 302, 19.
pari-caryā F. (V car) Aufwartung, Huldigung. SA -ām 90, 6.
pari-cārikā F. (von -aka M., V car) Dienerin. SA -ām 21, 16.
pari-cita (Ppp von V pari-ci) bekannt. SA -am 100, 7.
paricita-grāhakāgama (a-ā) M. (Vgam) das Kommen von bekannten Abnehmern,
    Geschäft mit fester Kundschaft. SN -as 99, 18.
paricita-jana-vañcana N. (Vvañc) Übervorteilung der Kunden. SN -am 100, 10.
pari-cchidya Ger. von Vchid mit pari abschneiden. 51, 10.
pari-ccheda M. (Vchid) Begrenzung, Bestimmung. SN -as 321, 3.
pari-cyuta Pp von V pari-cyu fallen. SN -as 27, 10.
pari-jana M. Umgebung, Gefolge, Dienerschaft. SN -as 125, 4. 39, 6. 214, 6. 39, 5.
    62, 14. 300, 8. SI -ena 159, 19. SL -e 302, 12.
pari-jñāta Ppp von V pari-jñā erkennen. SN -am 146, 18. PN -ās 201, 5.
pari-jñātum Inf. von ∨ pari-jñā (s. o.). 211, 3.
pari-jñāya Ger. von ∨ pari-jñā (s. o.). 117, 6. 19, 2. 29, 3.
parinata-śarac-candra-kiranā F. von -a wo die Herbstmondstrahlen zur vollen
    Wirkung gelangen. PA -ās 305, 20.
pari-natā F. v. -a Pp von \nam mit pari sich umbilden, verwandeln. PA -as 321,30.
pari-nati F. (Vnam) Entwickelung, Reife, Vollendung, die Folgen. SN -is 276, 6.
    300, 4. 06, 8. SA -im 177, 8.
parinati-tarala unsicher inbezug auf das Ende. SL -e 282, 10.
pari-nāma M. (\sqrt{nam}) = pari-nati F. SN -as 297, 16. SL -e 181, 2. 278, 12. 96, 6.
pari-nāhin (V nah) umfangreich, üppig. SA -i 330, 7.
pari-nītā F. von -a Ppp von ∨nī mit pari heiraten, freien. SN -ā 250, 3.
pari-tarjayantī F. von -at Ppra von ∨pari-tarj X drohen, lauern. SN -ī 317, 9.
pari-tuşta Pp von ∨pari-tuş sehr, völlig zufrieden sein. SI -ena 121, 13. SL -e
    306, 4. PN -ās 306, 1.
pari-toşa M. (Vtuş) Befriedigung, Zufriedenheit, Freude. SN -as 196, 19. 306, 2
    (adde,). SA -am 146, 7. 97, 23. 263, 14.
pari-tyakta Ppp von ∨pari-tyaj verlassen, aufgeben. SN -as 139, 5. 228, 9. -am
    187, 22. PN -ās 136, 6.
parityakta-jalakrīda (-ā F.) den Wassersport aufgebend. SN -as 238, 21.
parityakta-trnāhāra (a-ā) die Grasnahrung aufgebend. PN -ās 254, 22.
pari-tyaktā F. von -a. SN -ā 66, 16. 74, 19. 81, 15.
```

317, 8.

pari-tyaktum Inf. von ∨ pari-tyaj verlassen, aufgeben.

# pari-tyajya — pari-hartavya

```
pari-tyajya Ger. von \vee pari-tyaj (s. o.). 101, 9. 28, 20. 99, 1. 271, 17.
pari-tyāga M. (Vtyaj) das Verlassen, im Stich Lassen. SN -as 28, 7, 154, 2.
pari-devayat Ppra von V pari-div X jammern. SN -n 178, 5.
pari-devita N. (V div X) Wehklage, Klage. SA -am 15, 9, 86, 25.
pari-dhana N. (Vdha) Untergewand, Hemd. SI -ena 24, 23.
pari-dhāya Ger. von V pari-dhā anlegen. 202, 8.
pari-dhāvat Ppra von V pari-dhāv umherlaufen. SN -n 28, 22. 51, 18.
paridhopamāh 13, 17 siehe parighopama.
pari-dhvamsa M. (Vdhvams) Ungemach. SA -am 28, 5.
pari-ni-şthā F. (Vsthā) Vollendung, Vollkommenheit. SN -ā 72, 11.
pari-pālayat Ppra von V pari-pāl X beschirmen. SN -n 17, 13.
pari-pūrita Ppp von ∨ pari-pūr IV Kaus. anfüllen. SN -am 117, 9.
pari-pūrņa (Pp von V pari-pūr IV) voll, in voller Kraft. SG -asya 160, 12.
pari-poşanīya (∨puş) zu hegen, zu pflegen. SN -as 138, 17.
pari-poşyamāna Pprp von V pari-puş Kaus. hegen, pflegen. SL -e 266, 12.
pari-prepsu (a-ī, Vāp Des.) finden wollend, suchend. SG -os 66, 17. 81, 16.
pari-plutā F. von -a Pp von ∨ pari-plu überschwemmen, -fluten. SN -ā 31, 22.
pari-bhava M. (V bhū) Beleidigung. SAb -ād 134, 7.
paribhava-sthana N. ein Fall von Beleidigung. SN -am 161, 19.
                                                                   [-t 102, 18.
pari-bhramat Ppra von Vpari-bhram umherschweifen, -irren. SN -n 116, 19. 90, 14.
paribhrasta-sukha dessen Glück zusammengebrochen war. SI -ena 66, 15.81, 14.
parimala M. Wohlgeruch. SN -as 318, 8.
parimala-bhrt (\scaled bhr) Wohlgerüche tragend. PN -tas 284, 7.
pari-mita Ppp von V pari-mā bemessen. SN -am 317, 1.
pari-rakşanīya (Vraks) zu erhalten. SN -as 150, 5.
pari-lelihat Ppra von V pari-lih Int. beständig lecken. SN -t 133, 3, 65, 11.
pari-vatsara M. ein volles Jahr. PA -an 88, 3.
pari-vartamāna Pprm von V pari-vrt sich herumbewegen, kreisen. SN -as 325, 10.
pari-vartin (Vyrt) umlaufend, einen Kreislauf machend. SL -ini 104, 5. 264, 5.
pari-vardhamānā F. von -a Pprm von V pari-vrdh heranwachsen. SN -ā 327, 12.
pari-vāra M. (Vvr V) Gefolge, Begleitung. SL -e 238, 20.
pari-vārita Ppp von ∨pari-vr X umringen, -geben. SA -am 234, 15.
pari-vāritā F. von -a. SN -ā 52, 17.
pari-vārya Ger. von ∨pari-vr X umgeben. 178, 3.
pari-vrtā F. von -a Ppp von V pari-vr V umringen. SN -ā 50, 4.
pari-śańkitum Inf. von ∨ pari-śańk misstrauen, verdächtigen. 87, 2.
pari-śişţa (Ppp von ∨ pari-śiş) übrig geblieben. SN -as 290, 10 (Komm. pariśişţaḥ
     punyāvasistah 'von den guten Werken übrig geblieben').
pari-śuddhi F. (V śudh) völlige Reinigung. SI -yā 225, 2.
pari-śraya M. (V śri) Zuflucht. SN -as 140, 1.
pari-śrānta (Pp von V pari-śram) sehr ermüdet. SL -e 46, 5.
pari-sodaśa (pari + so-daśan) volle sechzehn. PI -ais 91, 17.
parisvanga-rasaika-lola (a-e) einzig nach dem Genuss der Umarmung begehrend.
    PN -ās 291, 12.
pari-svajya Ger. von ∨svañj mit pari umarmen. 61, 22. 84, 11. 88, 20. 94, 3.
pari-sam-ghuşta (Ppp von Vpari-sam-ghuş) mit Vogelgeschrei erfüllt. PA -ān 34,3.
pari-syanda M. (V syand) Fluss, das Dahingleiten. SN -as 283, 11.
pari-sravat Ppra von V pari-sru reichlich fliessen. SA -t 86, 8.
pari-hartavya (Vhr) zu vermeiden. SN -as 267, 17.
```

```
pari-hāsa M. (Vhas) Scherz, Spass. SN -as 30, 16.
pari-hīņa (Ppp von V pari-hā) abgesehen von. SN -as 71, 10.
parihīyamāna-satkāra wenn freundliche Behandlung unterlassen wird. SN -as 111,
pari-hrtya Ger. von V pari-hr vermeiden. 314, 19.
                                                                          [12.
parītā (i-i) F. von -a Ppp von pari-i überwältigen. SN -ā 88, 19.
parīkṣā (i-ī) F. (Vīkṣ) Prüfung. SA -ām 69, 10. 82, 4.
parīkşita (i-ī) Ppp von ∨pari-īkş prüfen, erforschen. SN -as 85, 6.
paruşa-carmāvaguņţhita (a-a, \/gunth) mit hartem Fell überzogen. SA -am 117,9.
paruşā F. von -a (verwandt mit parvan N.) rauh, barsch. SN -ā 183, 14. 266, 14.
paruşākşara (a-a) von groben Worten. SA -am 107, 12.
parengita-jñāna-phalā (a-i) F. von -a dessen Frucht ist das Verstehen der Ge-
    bärden anderer. PN -ās 106, 14.
parena (SI von para) jenseits, auf jener Seite. Praep. 87, 16.
paro-'kşa (akşan N. Auge) was jenseits des Auges liegt, unbekannt, unverständlich.
    SA -am 72, 19. 276, 2.
paroksatā F. (von paro-'ksa) Unverständlichkeit. SN -ā 72, 21.
paropakāra (a-u) M. (Vkr) Wohltat gegen andere. PI -ais 271, 8.
paropakārin (a-u) wohltätig gegen andere. PG -inām 271, 4.
parna N. Feder, Blatt. PN -āni 72, 12.
Parņāda M. (parņa-ada (Vad) Blätter essend) Brahmanenname. SN -as 65, 19. 87, 6.
    SA -am 67, 12. SG -asya 67, 3.
Parnāda-vacana N. Wort, Spruch des P. SN -am 79, 4.
parņāśana (a-a) Blätter essend. SN -as 247, 16.
paryanka-śayana N. das Liegen, Schlafen auf einem Ruhebett. SN -am 273, 1.
pary-atat Ppra von Vat mit pari herumwandern. SN -n 259, 2.
pary-atita Pp von Vat mit pari (s. o.). PN -ās 150, 17.
pary-atita N. (s. o.) das Herumwandern. SI -ena 150, 10.
pary-āpta (Ppp von Vāp mit pari) hinreichend, genügend. SN -as 30, 16.
pary-usita (Pp von V pari-vas I) alt, abgestanden. SA -am 76, 15.
parvata M. (von parvan N.) Gebirge, Berg. SA -am 25, 15. SG -asya 44, 6. PN
    -ās 109, 7. PA -ān 43, 3. 71, 21. PAb -ebhyas 98, 18.
Parvata M. (s. o.) Name eines Rşi, Neffen und Begleiters des Nārada. SN -as 5,16.
parvata-durga N. unwegsamer Ort im Gebirge. PL -eşu 260, 16.
parvata-mastaka M. Bergesscheitel, Berggipfel. SL -e 275, 18.
parvata-rāj M. (Vrāj) der König des Berges. SN -d 42, 12.
parvata-rāja-putrī F. die Tochter des Bergkönigs. SG -yās 333, 1.
parvata-śrestha der erhabenste der Berge. SV -a 38, 5.
parvatī-kṛtya Ger. von ∨parvatī-kṛ zu einem Berge machen.
parvataikadeśa (a-e) M. eine Stelle des Gebirges. SL -e 172, 16.
parvan N. Knoten, Knotentag (Neu- und Vollmondstag). SL -ani 264, 11.
palāyita (ā-a) Pp von ∨ay (verwandt mit ∨i) mit palā fliehen, SA -am 226, 22.
palāyitā (ā-a) F. von -a. SN -ā 222, 10. SA -ām 250, 10.
palāyitum Inf. von Vay mit palā fliehen.
                                         117, 14.
palita N. graues Haar. PI -ais 299, 15.
                                                               [SA -am 42, 10.
pallavāpīdita (a-ā, von ā-pīda M.) durch Schösslinge (wie) mit Kränzen geschmückt.
palvala N. kleiner Teich, Pfuhl. PA -āni 34, 6. 40, 23.
pavana M. (V pū reinigen) Wind. SN -as 88, 9. 294, 17.
pavana-vidhūtā F. von -a (Vdhū) vom Wind hinundherbewegt. PN -ās 242, 19.
pavitra (∨pū) reinigend, rein, heilig. SN -am 306, 9. SL -e 257, 6.
```

```
V pavitray (Den. von pavitra) reinigen, läutern, heiligen.
    Imp. 2.S pavitraya 192, 23.
pavitrī-krta Ppp von V pavitrī-kr reinigen. SL -e 308, 14.
V pas IV sehen, ansehen, schauen (auf). Mit anu hinterher sehen, erkennen als, mit pra
    sehen, gewahr werden, mit prati sehen, erblicken. Als Praesens zu Vdrs empfunden.
Akt. Ind. 3.S paśyati 29, 4. 77, 12. 130, 4. 76, 14. 14. 2.S paśyasi 167, 3. 267, 12.
    1.S paśyāmi 6, 8. 45, 2. 4. 5. 50, 8. 76, 6. 78, 13. anu-paśyāmi 297, 10. 15. prati
    -paśvāmi 35, 20.
                       3. P pasyanti 148, 18. 58, 21. 224, 23. 91, 3. pra-pasyanti
    58, 3. 1.P paśyāmas 41, 14.
    Imp. 2.S pasya 72, 9. 117, 13. 43, 5. 60, 2. 99, 11. 201, 11. 64, 11. 67, 6.
    paśyata 157, 20. 20. 273, 16.
    Pot. 3.S pasyet 108, 11. 79, 14. 207, 20. 98, 12. 1.S pasyeyam 52, 6.
    paśyema 48, 7.
    Impf. 3.8 apasyat 5, 5. 9, 20. 15, 13. 24, 20. 47, 11. 50, 5. 58, 5. 71, 24. 116, 20.
    17, 6. 200, 9. 1.S apasyam 205, 17. 18, 12. 21, 1. 31, 1. 37, 2. 1.D apasyāva
    194, 17. 3.P apasyan 12, 10. 1.P apasyāma 205, 6.
Med. (ep.) Impf. 3.S apasyata 46, 7.
paśu M. Vieh, Tier. SN -us 260, 9. 61, 19. SA -um 235, 17. SI -unā 106, 11.
    SG -os 234, 8. PN -avas 298, 20. PG -ūnām 260, 11. 334, 4.
Pasupati-sirastas (von siras N.) vom Haupt des P. (Beiname des Siva). 259, 20.
pasūpahara (u-u) M. (Vhr) Darbringung eines Opfertieres. SI -ena 235, 16.
paścād (SAb von pa-śca (Vsac) der hintere) von hinten, hinten, nach hinten; zurück,
    hinterdrein, zuletzt; hinter, nach. 66, 10. 78, 1. 105, 13. 29, 11. 50, 1. 71, 3. 266, 7.
    69, 5. 78, 13. 328, 2. 30, 11. Postp. 67, 12. 117, 20. 21, 10. 240, 5. 42, 4. 49, 6.
paścima (Sup. von pa-śca) der hinterste, letzte. SL -e 203, 22. 08, 21. 10, 3. 41, 17.
paścimā F. von -a. SA -ām 46, 3.
paśyat Ppra von \paś sehen, zusehen. SN -n 201, 1. 15, 20. 34, 11. 41, 14. SG -tas
    72, 24, 95, 12, 178, 10, 81, 15, 215, 21. DG -tos 193, 20. PG -tam 14, 5.
pasyantī F. von -yat. SG -yās 203, 17.
Vpā I trinken. Mit ni trinken an, saugen an.
    Ind. 3.S pibati 153, 10. 286, 18. 87, 19. 313, 21. 3.P pibanti 159, 8. 291, 18.
    316, 4. 1.P pibāmas 304, 4.
    Pot. 3.S pibet 259, 1.
Pass. Ind. 3.S ni-pīyate 295, 11.
∨pā II schützen, bewahren.
    Imp. 3.S pātu 184, 12.
pāmsu M. Staub, Sand. PI -ubhis 48, 8.
pāmsu-gunthita (Vgunth) mit Staub bedeckt. SN -as 27, 17.
pāmsu-dhvasta-śiroruhā F. von -a dessen Haare mit Staub überzogen sind. SN -ā
pāmsu-vivikta-vāta wo staubfreie Winde wehen. SN -am 327, 4.
                                                                          [43, 15.
Pāţalika N. Kurzform von Pāţaliputra N. SN -am 194, 11.
Pāţaliputra N. Hauptstadt v. Magadha und zeitweilig von ganz Nordindien, in der Nähe
    des heutigen Patna am unteren Ganges, erbaut von Ajātaśatru, dem Zeitgenossen
    Buddha's († 477 v. Chr.) und Begründer der Nanda-Dynastie. SN -am 204, 18. SA
Pātaliputraka N. = Pātaliputra N. SA -am 247, 22.
                                                                      [-am 216, 8.
Pātaliputra-pauraloka M. Stadtvolk, Bürgerschaft von P. SN -as 197, 21.
Pāţalī F. (pāţalī F. Bignonia suaveolens) Frauenname. SN -1 199, 17. 203, 1. SA
```

-īm 203, 8. 04, 10. SI -yā 204, 13. SG -yās 203, 24.

Pāţalī-mandira N. Palast der P. SL -e 204, 8.

```
pātava N. (von patu geschickt) Geschicklichkeit.
                                               SN -am 302, 6.
pāţita Ppp von V paţ Kaus. spalten, abtrennen. SA -am 290, 22.
pātha M. (V path) Lesung, Lesart. SL -e 296, 22. 97, 6.
pātha-bheda M. Verschiedenheit der Lesung, Variante. SI -ena 277, 8.
pāthita Ppp von ∨ path Kaus. hersagen lassen. PN -ās 97, 14.
                                                                      [292, 20.
pāņi M. Hand. SN -is 271, 6. 306, 9. SA -im 86, 3. DI -ibhyām 83, 15. 103, 2.
pāņi-dvaya N. Händepaar. SN -am 331, 12.
Pāņini M. (Patronymikum von Paņin M. (V paņ)) der grosse Grammatiker, dessen
    Werk noch heut in Indien im höchsten Ansehen steht. Lebenszeit unbekannt,
    ungefähr 4. Jahrh. v. Chr. SN -is 206, 17. SI -inā 207, 3.
Pāṇinīya (von Pāṇini M.) panineïsch, von Panini verfasst. SN -am 212, 10.
Pāṇinīyopamardaka (a-u, \mrd) das Werk Panini's unterdrückend, verdrängend. SN
pāņi-pātra die Hand als Trinkschale (benützend). SN -as 309, 21.
                                                                    [-am 244, 7.
Pāṇḍava M. Sohn des Pāṇḍu. SV -a 15, 18 (Yudhisthira). PG -ānām 106, 21.
pānditya N. (von pandita M.) gelehrte Bildung, Gelehrsamkeit, Klugheit. SN -am
    101, 6. 74, 5. 239, 2. 89, 11. SA -am 239, 23. 40, 21.
pāndu weisslich gelb, weiss, bleich. SN -u 331, 4.
pāndu-manoramā F. von -a blass und (doch) lieblich. SN -ā 207, 10.
pāņdu-varņā F. von -a von bleicher Farbe. SN -ā 4, 16.
pāta M. (V pat) Fall, Sturz. SN -as 157, 17.
pātaka N. (V pat Kaus.) eine Handlung, die den Ausschluss aus der Kaste zur Folge
    hat, Verbrechen. SN -am 183, 7. SA -am 127, 16. PI -ais 268, 2.
pātayitum Inf. von V pat Kaus. fallen machen, umwerfen. 167, 11.
pätäla N. eine unter der Erde gedachte Höhlung oder Stadt, in der Schlangen und
    Dämonen hausen. SA -am 310, 18.
pātita Ppp von V pat Kaus. fallen machen. PN -ās 260, 21.
pātra N. (Vpā I) Trinkgefäss; würdige Person. SN -am 306, 9. SL -e 273, 6.
pātra-prabhāva-jāta entstanden durch die Zaubermacht seines Trinkbechers. PI
     -ais 204, 12.
pāda M. (Wb. von pad M.) Fuss, Strahl, Versfuss, -viertel. SN -as 226, 3. SL -e
    111, 7. 258, 23. DN -au 321, 13. DI -ābhyām 292, 22. DG -ayos 19, 17. DL
    -ayos 189, 15. 92, 6. PN -as 160, 18. PI -ais 264, 20.
pāda-dhāvana N. (V dhāv) Fusswaschung. SA -am 52, 2.
pāda-mūla N. die Wurzel des Fusses. SA -am 195, 16.
pāda-rajas N. (Vranj) Staub der Füsse. SI -asā 10, 16.
pādākrānta (a-ā) mit dem Fusse betreten. SN -am 277,21 (im Nebensinn: strahlen-
pādānata (a-ā, ∨nam) zu den Füssen geneigt. SN -as 255, 17.
                                                                       [erfüllt).
pādāhata (a-ā, ∨han) mit dem Fuss getreten. SN -as 153, 12.
pādukā F. (V pad) Schuh, Pantoffel. DN -e 202, 4. DA -e 202, 8. 13. 41, 10. DI
     -ābhyām 203, 6. 04, 8.
pādukā-vaśād (SAb von -a M.) vermittelst der Schuhe.
pāna N. (\pa I) Trank. SN -am 314, 10. SD -āya 300, 19.
pānīya N. (von pāna N.) Wasser. SN -am 141, 20.
pānīyārtham (a-a, -a M.) des Wassers wegen. 46, 6.
pāntha-strī-virahānalāhuti-kathā (a-a, a-ā) F. das Reden von dem Opfer im
     Trennungsfeuer der Frauen der Wanderer. SA -am 284, 19.
pāpa schlimm, übel, böse, Bösewicht. SV -a 223, 23. 32, 3. SN -as 31, 12. 86, 17.
     187, 21. SA -am 87, 15. 17. 19. 88, 1. 113, 6. 36, 18. 208, 20. SI -ena 182, 16.
     92, 4. SG -asya 209, 12. DN -au 237, 6. PI -ais 231, 11.
```

496

```
pāpa N. (s. o.) Unheil, Sünde, Schuld. SN -am 48, 6, 17, 148, 3, SA -am 48, 12,
     262, 8. SD -āya 131, 12. SAb -ād 271, 9. SL -e 272, 7.
pāpa-karma-niratā F. von -a (Vram) an bösen Taten Gefallen findend. SV -e 298, 2.
pāpa-krta N. (Vkr) böse Tat. SN -am 49, 8.
pāpatara Komp. von pāpa. SN -am 182, 17.
                                                                            [16.
pāpa-dharma-ja (Vjan) entstehend aus Sünde und religiösem Verdienst. SN -as 143,
pāpa-buddhi übelgesinnt, Bösewicht. SN -is 179, 11. SI -inā 68, 18.
Pāpabuddhi M. (pāpa-buddhi) fingierter Eigenname. SN -is 174, 15. 19. 76, 3. 8. 17.
     77, 7. 10. 13. SA -im 178, 6. SI -inā 174, 16. 75, 8. 13. 79, 9.
Pāpabuddhi-ceştita N. das Gebaren des P. SA -am 178, 6.
Pāpabuddhi-pitr M. der Vater des P. SN -ā 177, 20, 78, 5.
Pāpabuddhivat (von Pāpabuddhi M.) wie (von) Pāpabuddhi. 179, 10.
pāpa-mati böse Gedanken habend. SN -is 33, 4.
pāpa-śankā F. Argwohn, Besorgnis vor Sünde. SN -ā 230, 1.
pāpa-śīla von schlechtem Charakter. PG -ānām 182, 12.
pāpa-hārin (Vhr) die Sünden mit sich fortnehmend. SL -iņi 294, 10.
pāpā F. von -a. SA -ām 48, 7.
pāpādhama (a-a) der niedrigste der Bösen. SV -a 149, 11.
pāpin (von pāpa N.) sündebeladen. PN -inas 182, 8.
pāpīyas (Komp. von pāpa) der schlechteste. SN -ān 171, 3.
pāra N. (\pred{vpr}) das andre Ufer, Grenze. SA -am 59, 13. 190, 16. 205, 4. 94, 12.
pāra-gata zum andern Ufer gelangt. PN -ās 305, 1.
pāramārthika (von paramārtha (a-a) M.) auf Wahrheit gerichtet. SN -as 162, 11.
Pārameśvara (von Parameśvara M. Name des Śiva) von Ś. kommend. SN -as 242, 16.
pāra-rahita des andern Ufers beraubt, uferlos. SN -as 296, 19.
pāriṣada M. (von pari-ṣad F., Vsad) Beisitzer der Ratsversammlung. SN -as 66, 4.
pārthiva M. (von pṛthivī F.) Herr der Erde, Fürst, König. SV -a 8, 1.10, 9.26, 5.
     30, 21. 64, 13. 80, 22. 87, 6. 90, 24. 91, 6. 94, 7. SN -as 17, 10. 63, 8. 78, 4.
     85, 11. 112, 6. 38, 2. 63, 1. SA -am 21, 13. 90, 15. 105, 4. 13. 15. 07, 5. 12, 6.
     PN -as 5, 8, 17, 4. PG -anam 5, 12.
pārthiva-nandinī F. (von -in M., Vnand) Königstochter. SN -ī 38, 14.
pārthivarsabha (a-r) M. Stier unter den Fürsten. SV -a 34, 21.
pārthiva-śrestha der herrlichste der Fürsten. SN -as 37, 12.
pārthiva-sutā F. Königstochter. SA -ām 12, 18.
pārthivātmajā (a-ā) F. (von -a M., Vjan) dass. SA -ām 41, 21.
pārthivātyartha-nirvivekatva-hāsin (a-a, Vhas) lachend über die ausserordent-
     liche Urteilslosigkeit der Fürsten. PG -inam 218, 21.
pārthivendra (a-I) M. Indra unter den Fürsten, mächtiger Fürst. PL -eşu 17, 6.
pārthivopāśraya (a-u) M. (Vśri) Anschluss an Fürsten. SI -ena 267, 2.
Pārvatī F. (von parvata M.) die Tochter des Berges (des Himālaya). SN -ī 187, 12.
Pārvatī-pati M. der Gemahl der P. (Siva). SN -is 212, 9.
                                                                [91, 22, 327, 16.
pārśva N. (von parśu F. Rippe) Seite, Nähe. SL -e 163, 10. 268, 13. 303, 12.
pāršvatas (von pāršva N.) von, an der Seite. 105, 10. 308, 4.
pārśva-stha (Vsthā) in der Nähe befindlich. SA -am 259, 18.
pārśvopapārśva (a-u) M. Rippengegend und was daran angrenzt. DL -ayos 69,23.
∨pāl X hüten, schützen, hegen. Mit prati warten.
     Ind. 1.S prati-pālavāmi 118, 16.
     Imp. 2.S pālaya 272, 10. prati-pālaya 117, 19. 21, 1.
```

Digitized by Google

Pot. 3.S pālayet 131, 17. 63, 1.

```
Pass. Ind. 3.S pālyate 132, 2. 314, 21.
    Imp. 3.S prati-pālyatām 218, 13.
                                                                         [131, 14]
pālana N. (Vpāl) Schutz, das Schützen, Hegen. SN -am 131, 11. 266, 18.
                                                                         SAb -ād
pālayat Ppra von ∨pāl X hüten, beschützen, hegen. DN -ntau 229, 20.
pālita Ppp von \( \nu \text{pāl (s. o.)}. \quad PN -\text{ās 112, 12.} \)
pālya (V pāl) zu hegen. SN -am 236, 2.
pāvaka M. (V pū reinigen) Feuer. SN -as 64, 16. 268, 11. SA -am 272, 1.
pāvana (\psi p\bar p\bar vana (\psi p\bar p\bar vana 198, 8.
pāśa M. Schlinge, Fessel, Strick. PI -ais 124, 12.
pāśava (von paśu M.) vom Herdenvieh stammend. SN -am 83, 3.
pika-paksin M. Kuckucksvogel.
                                 PG -inām 284, 8.
pikānganā (a-a) F. Kuckucksweibchen. PI -ābhis 284, 20.
Pingalaka M. (von pingala rotgelb, Vpinj malen) Name eines Löwen in der indischen
    Tierfabel. SN -as 102, 1.8.06, 7.10, 8.14, 8.10.15, 1.7.12.13.16, 18.17, 13.
    18, 1, 8, 10, 19, 4, 11, 13, 14, 20, 2, 14, 19, 22, 23, 21, 15, 22, 2, 21, 23, 3, 14,
    25, 3. 36, 14. 20. 37, 4. 12. 18. 38, 8. 40, 3. 42, 9. 44, 11. 46, 19. 70, 4. 82, 15.
    83, 18. SA -am 110, 11. 21, 1. 36, 13. 42, 11. 68, 20. 70, 3. SI -ena 182, 13.
    SAb -ād 125, 17. SG -asya 121, 18. 37, 2.
Pingalaka-nāman P. mit Namen. SN -ā 121, 2.
Pingalaka-sakāśa M. Nähe, Gegenwart des P. SA -am 119, 13, 21, 11, 22, 19.
Pingalakābhiprāya-jña (a-a, Vjñā) des Pingalaka Willen erkennend. PN -ās 114,17.
Pingalakābhimukha (a-a) in der Richtung auf Pingalaka.
                                                            SN -as 119, 11.
Pingalakābhimukham (Adv. vom vorigen) dass.
pingottunga-jaţājūţa-gata (a-u) auf (seinen) rötlich braunen, emporstehenden Haar-
    flechten befindlich. SN -as 186, 5.
pithara N. Topf, Kochtopf. SN -am 160, 6.
pitharaka-kapālārdita-gala (a-a) dessen Hals von einer Topfscherbe belästigt wird.
    SN -as 295, 1.
pinda-da M. (V da) Brotgeber, Hausherr. SG -asya 264, 2.
piņdī-kṛtya Ger. von ∨piņdī-kṛ zu einem Klumpen machen.
Pitāmaha M. (pitā-maha M. Grossvater) Beiname Brahma's. SN -as 191, 14.
pitr M. (Lallwort mit Suffix) Vater, D Eltern, P Väter, Vater und Vatersbrüder, die
    Manen. SN -ā 37, 9. 44, 18. 59, 28, 94, 19, 162, 20, 74, 13, 83, 6, 88, 3, 93, 7, 94, 6.
    231, 10. SA -aram 48, 24. 63, 5. 90, 1. 270, 13. SI -rā 62, 16. 85, 12. 206, 14.
    SAb -ur 37, 20. 109, 2. SG -ur 27, 7. 62, 6. 7. 63, 10. 85, 9. 193, 13. 204, 1.
    326, 12. 33, 9. SL -ari 264, 18. DI -rbhyām 247, 14. DG -ros 305, 15.
    -aras 200, 5. PA -rīn 201, 2. PI -rbhis 201, 14. PG -r̄nām (201, 19 siehe tat
    -pitr M.) 325, 17.
pitr-paitamaha (von pita-maha M.) vom Vater und Grossvater ererbt, überkommen.
    SA -am 117, 1. 67, 17.
pitr-paitāmahika (von pitā-maha M.) dass. SA -am 159, 11.
pitr-mitra N. Freund des Vaters. SG -asya 199, 4, 231, 13.
pitrvya M. (von pitr M.) Vatersbruder, Oheim, Onkel. SN -as 180, 16.
pitta N. Galle. SN -am 171, 6.
Pinākin M. (von pināka M.N. Dreizack) Dreizackträger, Beiname Šiva's. SI -inā 189,1.
pipāsākula (ā-ā) von Durst bedrängt. SN -as 102, 1. 10.
pipāsārdita (ā-a) von Durst gequält. SN -as 259, 1.
                                                                        [14. 62, 2.]
piplu M. Malam Körper, Muttermal. SN -us 61, 7. 19. SA -um 61, 21. SI -una 61,
```

SA -am 61, 18.

piplu-pracchādana (V chad) das Mal verdeckend, verhüllend.

#### Piśāca M. — puņya-jalā

```
Piśāca M. (verwandt mit piśuna?) eine Klasse dämonischer Wesen, Gespenster. SN
    -as 192, 2. SA -am 190, 23. PN -as 253, 14. PA -an 245, 10. PG -anam 190, 22.
Piśāca-kathā F. Gespenstergeschichte. SA -ām 254, 10.
Piśācatā F. (Abstr. von Piśāca M.) Zustand eines P. SA -ām 189, 17.
Piśācatva N. (Abstr. von Piśāca M.) dass. SA -am 192, 5.
Piśāca-bhāṣā F. Sprache der P. SN -ā 245, 12. SA -ām 254, 7.
Piśācī F. (von -a M.) ein Piśāca-Weib. SN -ī 48, 5.
Piśācoraga-rāksasa (a-u) M. Piśāca's, Schlangen und Nachtdämonen. PA -ān 34, 5.
piśita N. (V piś) Fleisch. SA -am 300, 16.
piśuna (\piś) böse, verräterisch, verleumderisch. SI -ena 98, 4.
piśunatā F. (von piśuna) Verleumdung, Hinterbringerei. SN -ā 268, 2.
piśunogra-manuşya-dharma (a-u) M. verleumderische und grausige Art des Men-
    schen. SN -as 153, 14.
pista-racita N. (Vrac) Gebäck aus Mehl. SA -am 195, 9.
∨pīd X (Wb. von ∨ (a)pi-sad) pressen, bedrängen, quālen.
Pass. Ind. 3.S pidyate 113, 7.
pīdana N. (V pīd) das Bedrücken, Plagen. SN -am 131, 12.
pīdayat Ppra von \/ pīd X. SN -n 258, 29. 87, 10.
pīdā F. (V pīd) Schmerz, Schaden. SN -ā 54, 14. 164, 15.
pīdvamāna Pprp von Vpīd X. SN -as 24, 17. 19. SI -ena 141, 9.
pīdyamānā F. von -a. PN -ās 162, 14.
pīta Ppp von Vpā I trinken. SN -as 313, 7.
pītvā Ger. von V pā I trinken. 298, 10.
                                                                            [17.
pīna (Pp von Vpyai schwellen, strotzen) feist, fleischig. SN -as 101, 15. PN -ās 13,
pīna-śroni-payodharā F. (-a M., Vdhr) mit vollen Hüften und Brüsten. SA -ām 32,
pīna-stanojivalā (a-u) F. (-a) prangend mit ihrem vollen Busen. SN -ā 205, 12. [20.
pīnāyata-kakudmat (a-ā, kakud F.) einen feisten, langgestreckten Buckel habend.
    SG -atas 122, 22.
pīnottunga-payodharā (a-u) F: (-a M., Vdhr) voll- und hochbrüstig. SN -ā 282, 15.
pīnoru-stana-kāminījana-kṛtāśleṣa (a-ū, a-ā, Vśliṣ) umarmt von liebenden Frauen
    mit vollen Schenkeln und Brüsten. PN -as 287, 2.
∨pīyūşavarṣāy (Den. von pīyūşa-varşa M.) zum Nektarregen werden.
    Ind. 3.S piyūşavarşāyate 278, 1.
pumvad-bhāva M. männliche Form, Maskulinum. SAb -ād 258, 7 ('da das Pronomen,
    wenn es nur in Funktion steht, (stets) in männlicher Form erscheint').
pu-ms M. Mann, Mensch. SN -man 8, 8, 5, 2, 4, 88, 5, 98, 12, 168, 17, 240, 20, 43, 17.
    98, 14. SA -māthsam 16, 5. SI -thsā 222, 11. SG -thsas 202, 7. 22, 2. SL -thsi
    314, 7. PI -mbhis 154, 18. PG -msām 99, 6. 160, 5. 262, 10. 74, 7. 93, 7. 300, 26.
Pums M. (s.o.) das männliche, zeugende Prinzip. SN -man 191, 11.14.
                                                                          [02, 4]
puccha-vikala (kalā F. Teil) am Schwanze verstümmelt. SN -as 294, 22.
puccha-viṣāṇa-hīna ohne Schweif und Hörner. SN -as 260, 9.
punya günstig, glücklich, schön, gut, rein, heilig. SA -am 36, 18. 228, 1. SL -e
    13, 9. 200, 20, 79, 8. 304, 9, 05, 20, 07, 1. PI -ais 307, 17.
punya N. (s.o.) das Gute, gutes, frommes Werk, religiöses Verdienst. SN -am 281, 7.
    SA -am 294, 4. SI -ena 297, 8. SL -e 279, 9. 97, 19. PN -āni 275, 20. PI
    -ais 294, 5. PG -ānām 282, 2. 97, 11. 16.
punya-karman N. gutes, frommes Werk. SN -a 297, 15. PG -anām 297, 16.
punya-krt (Vkr) gutes tuend, Wohltäter. SN -t 37, 22. PN -tas 270, 16.
```

punya-jalā F. von -a mit reiner Flut. SN -ā 42, 3.

```
punya-pīyūşa-pūrņa voll von dem Nektar guter Werke. PN -ās 272, 11.
Punyasloka M. (punya-sloka) ehrender Beiname des Nala. SV -a 53, 1. SN -as 17, 10.
    21,7 (Nīl. puņyah pāvanah śloko yaśo yasya). 25,7.37,21. SA -am 15,8.17.21,10.
    85, 23, 88, 15, 94, 5. SG -asya 23, 18, 24, 3, 61, 1, 64, 2, 71, 14, 80, 1, 83, 18, 85, 2.
Punyaśloka-didrksā F. (Vdrś Des.) der Wunsch den P. zu sehen. SI -ayā 76, 21.
Punyaśloka-parānmukha dem P. abgewandt. PA -ān 22, 4.
punya-samuha M. (Vuh) Menge von guten Werken. PI -ais 297, 18.
punya-sugandhi reinen Duft verbreitend. SN -is 285, 16 (F.).
puņyā F. von -a. SA -ām 13, 21. 252, 18.
punvāranva (a-a) N. ein heiliger Wald. SL -e 302, 19.
punyāha-vācana N. (V vac X) das Gutentagwünschen, Morgengruss, morgendlicher
    Empfang. SL -e 58, 6.
punyangha (a-o) M. Flut von guten Werken. PI -ais 297, 12. 17.
putra M. (verwandt mit dem Vorderglied von pu-ms M.) Sohn. D auch Sohn und
    Tochter. SV -a 202, 24, 05, 20, 31, 18, 35, 20, 24, 43, 16, SN -as 183, 6.
    87, 5, 94, 4, 223, 13, 30, 3, 12, 36, 17, 49, 20, 50, 9, 52, 9, 70, 13, 318, 14. SA
    -am 48, 24, 199, 7, 251, 21. SI -epa 96, 8, 100, 8, 74, 13. SD -aya 251, 16.
    SG -asya 62, 20. DN -au 195, 5. DV -au 193, 17. 95, 2. DA -au 80, 9. 84,
    15. DG -ayos 84, 16. PN -as 95, 9. 11. 215, 13. 47, 6. PA -an 97, 9. 215, 9.
    46, 20. PI -ais 218, 12.
Putraka M. (Dem. von putra M.) Personenname. SN -as 199, 20. 200, 3. 01, 3. 13. 15.
    19. 22. 02, 6, 11. 22. 03, 22. 04, 6, 13. SA -am 200, 4, 01, 8, 02, 23. SG -asya 204, 4.
putra-kalatra N. Sohn und Ehefrau. PI -ais 166, 3.
putra-kalatra-nāśa-bhīta sich fürchtend vor dem Verlust von Sohn und Ehefrau.
    SN -as 132, 15.
putra-janmāvadhi (a-a, Vdhā) die Geburt eines Sohnes als Grenze habend. SA -im
putra-nivesana N. Wohnsitz, Palast des Sohnes. SL -e 61, 5.
                                                                           [237, 7.
putravat (von putra M.) einen Sohn habend. SG -atas 328, 3.
putravat (von putra M.) wie ein(en) Sohn. 90, 2.*164, 6.
putra-sata N. hundert Söhne. SA -am 215, 5.
putra-śoka M. Kummer um (seine) Söhne. SI -ena 227, 10.
putrinī F. (v. -in, von putra M.) einen Sohn habend, Mutter eines Sohnes. SN -ī 156,1.
putrī F. (von -a M.) Tochter. SN -ī 199, 18.
                                                                    [SA -īm 86, 2.
punar zurück, wieder, wiederum. 2, 21, 21, 4, 8, 18, 8, 13, 15, 11, 1, 12, 9, 14, 17, 17.
     17, 16. 21, 1. 1. 22, 3. 5. 6. 26, 5. 5. 27, 11. 11. 28, 12. 12. 29, 2. 14. 32, 4. 5. 47, 8.
    53, 17. 57, 2. 59, 16. 62, 5. 63, 2. 64, 8. 8. 66, 9. 9. 67, 23. 69, 13. 13. 72, 5. 75,
    1. 1. 78, 3. 3. 79, 20. 80, 17. 17. 81, 4. 9. 82, 13. 83, 21. 84, 1. 92, 2. 5. 94, 3. 3.
    16. 24. 97, 9. 128, 6. 31, 5. 39, 9. 41, 12. 20. 49, 19. 50, 20. 51, 12. 64, 20. 77, 4.
    80, 10. 98, 2. 200, 12. 05, 2. 07, 3. 16, 19. 17, 9. 18, 15. 20, 19. 21, 6. 24, 1. 31, 9.
     32, 3, 37, 22, 38, 14, 44, 11, 46, 10, 52, 2, 22, 57, 29, 63, 3, 3, 72, 2, 74, 1, 78, 6.
     91, 13. 92, 6. 93, 4. 303, 10. 07, 4. 11, 1. 12, 12. 15, 15.
punar-āgamana N. das Zurückkommen, Rückkehr. SN -am 65, 8.
punarukta-bhukta-vişaya dessen (deren) Bereich wiederholt genossen wurde. PI -ais
punar-jāta wiedergeboren, neugeboren. SA -am 234, 10.
                                                                           [311, 3]
punar-läbha M. Wiedererlangung. SAb -ād 59, 15.
pur F. Burg, befestigte Stadt, Stadt. SA -uram 94, 11.
pura N. (Weiterbildung von pur F.) dass. SN -am 157, 18. 94, 11. 276, 17. SA -am
     49, 17. 75, 11. 194, 14. 247, 22. SAb -ād 91, 16. 196, 4. SL -e 24, 11. 94, 15.
     108, 12. 94, 2. 212, 7. PA -āņi 65, 13.
```

#### puratas — Puskara M.

```
puratas (von puras) vor, in Gegenwart. Praep. 211, 7. Postp. 267, 12. 80, 5.
pura-rāstra N. Stadt und Reich, Stadt und Land. PA -āni 58. 2.
pura-vāsin M. (V vas I) Stadtbewohner, Städter. PN -inas 21, 4, 50, 1.
puras (im Ablaut zu para) vorn, vorher, zuvor; vor. 108, 21. 87, 1. 254, 16. Praep.
    119, 17. 225, 4. Postp. 104, 19. 201, 19. 14, 8.
purā (verwandt mit puras) vormals, früher, zuvor, zuerst. 28, 3. 29, 4. 30, 13. 35,
    4. 10. 58, 12. 74, 18. 75, 14. 18. 81, 4. 84, 6. 86, 1. 11. 88, 16. 93, 15. 134, 14.
    45, 4. 80, 6. 84, 6. 87, 13. 91, 9. 200, 19. 21, 18. 31, 9. 35, 11. 36, 3. 37, 14. 46, 2.
    52, 9. 57, 27. 69, 5. 71, 21. 75, 20. 300, 23. 01, 17. 17, 7.
purāṇa-pathana N. (Vpath) das Lesen der Purāṇa (Werke mythologischen und kosmo-
    gonischen Inhalts). PI -ais 311, 13.
purātana (von purā) einstig, ehemalig. SA -am 89, 6.
purusa M. Mann, Mensch, Person, Dienstmann, Diener, Leute. SN -as 66, 6.80,
    11. 85, 21. 137, 16. 50, 4. 91, 16. 203, 12. 57, 29. 65, 1. 10. 79, 14. 83, 14.
    SA -am 3, 6. 57, 3. 79, 1. 182, 9. 261, 12. 14. SI -ena 161, 6. 65, 6. 71, 8.
    SG -asya 275, 16. 318, 14. SL -e 72, 11. DA -au 202, 2. PN -as 51, 17.
    211, 19. 18, 19. 62, 6. PA -ān 14, 7. 52, 3. 201, 13. 19, 1. PI -ais 22, 9.
    135, 9. PG -āṇām 99, 8. 281, 14.
puruşa-dravya-sampad F. richtige Beschaffenheit von Personen und Sachen. SN -d
puruşa-bahumāna M. die Hochachtung der Menschen. SN -as 298, 15.
puruşa-ratna N. ein Juwel von einem Menschen, Menschenjuwel. SA -am 274, 18.
puruşarşabha M. (a-r) ein Mann wie ein Stier, stiergleicher Held. SV -a 30, 14.
     16. 74, 4. 79, 11. SA -am 41, 9.
puruşa-viseşa M. Verschiedenheit von Menschen, verschiedene Menschen. SA -am 117,
puruşa-vyāghra M. Manntiger, ein Mann wie ein Tiger. SV -a 69, 9. SN -as 88, 21.
    SL -e 18, 22. PI -ais 14, 1.
puruşa-śārdūla M. dass. SA -am 44, 21.
purusa-simha M. Mannlöwe, ein Mann wie ein Löwe. SA -am 166, 17.
puruşākrti (a-ā) von Menschengestalt, in menschlicher G. SN -is 236, 24.
purusādhama (a-a) der niedrigste der Menschen. SN -as 180, 4. PA -ān 301, 12.
puro-gama M. (\squam) Führer. PN -as 44, 15.
purottama (a-u) die höchste der Städte, schöne Stadt. SA -am 49, 19.
puro-dhas M. (\bigvee dh\bar{a}) = puro-hita M. SN -ās 209, 14. SI -asā 208, 2.
                                                                         [107, 17.
puro-hita M. Hofpriester, Hauskaplan eines Fürsten. SN -as 209, 15. 19. 24. SL -e
pulakodgama (a-u) M. (Vgam) das Aufsteigen, sich Aufrichten der kleinen Härchen
    am Körper. SA -am 287, 9.
pulina N. Sandbank. SL -e 304, 14.
Pulinda-vākya N. Wort, Rede eines P. (Name eines wilden Volksstammes im Vindhya-
     Walde). SAb -ād 245, 9.
∨puş IV gedeihen, gedeihen machen, erfüllen.
    Ind. 3.S puşyati 302, 18.
V pus IX fördern, pflegen, zur Entwicklung bringen.
    Ind. 3.S pusņāti 260, 22.
    Imp. 2.S puşāņa 266, 11.
    Perf. 3.S pupoşa 327, 14.
Puskara M. (puskara üppig, prächtig, Vpus) Ksatriya-Name. SV -a 92, 4. 13. 94, 1.
    SN -as 20, 4. 6. 23, 20. 24, 11. 92, 15. 94, 4. 9. SA -am 20, 1. 5. 24, 5. 92, 1.
```

24, 13. 93, 8. SL -e 94, 17.

93, 11. 94, 10. SI -ena 22, 14. 23, 19. 24, 3. SG -asya 19, 18. 21, 6. 22, 16.

puşkala (V puş) reichlich, viel. SA -am 57, 15. 109, 5.

```
puşţa (Pp von V pus) wohlgenährt, in gutem Stande. SL -e 279, 8.
puşţa-vipuşţa (V puş) reich und arm. DG -ayos 145, 17.
puşti F. (V puş) Gedeihen, Wohlbefinden. SA -im 131, 8.
puspa N. (V pus) Blüte, Blume. SN -am 281, 21. 332, 3. SA -am 248, 15. 23. SAb
    -ād 252, 4. PN -āni 83, 15. PA -āni 83, 14.
Puspadanta M. (puspa + danta M.) Name eines Gana; N. Name eines Tempels.
    -a 189, 20. SN -as 188, 20. 89, 10. 90, 6. 14. 91, 23. 92, 17. 246, 15. SA -am
    189, 12. SAb -ād 192, 8. 229, 9. SG -asya 192, 12. 255, 15.
Puspadantākhya (a-ā, -ā F.) Puspadanta mit Namen. SN -as 252, 5.7. -am 248, 24.
Puşpadantāgamāvadhi (a-ā, a-a, Vdhā) die Ankunft des Puşpadanta als Grenze
    habend. SN -is 192, 14.
Puspadantoditā (a-u) F. von -a (Vvad) von Puspadanta gesagt. SA -ām 246.13.
puşpa-phala-pradā F. von -a (\sqrt{da}) Blumen und Früchte gebend. SN -ā 132, 3.
puspa-bhanga M. (V bhanj) Brechen von Blumen. SN -as 90, 11.
puspavat (von puspa N.) wie eine Blume. 258, 27.
puspa-vṛṣṭi F. Blumenregen. SN -is 88, 8.
                                                                        [329, 5.
puspa-vyatirikta (\ric) verschieden von der Blume, ein andrer als die Bl.
puspita (von puspa N.) blühend, in Blüte stehend. SA -am 42, 9. 197, 4.
puspita-palāśa-pratima (-ā F., Vmā) blühenden Palāśa-Bäumen ähnlich (palāśa M.
    Butea, eine Papilionazee mit roten Blüten). DA -au 170, 8.
puspādhya (a-ā) blumenreich. SN -am 248, 24.
puspāmoda (a-ā) M. (V mud) Blumenduft. SA -am 253, 23.
puşpāyudha (a-ā) Blumen als Waffe habend, Beiname des Kāma.
                                                                SI -ena 291, 1.
puspesu-śara-ghāta-rasajfiatā F. Kenntnis des Wohlgeschmacks des Treffens der
    Pfeile des Kāma. SA -ām 244, 15.
pustaka N. Handschrift, Buch. SA -am 254, 2.11. SL -e 278, 27. PL -eşu 257, 24.
∨pūj X ehren, ehrenvoll empfangen. Mit abhi und sam dass.
    Impf. 3.S sam-apūjayat 63, 3. 3.P abhy-apūjayan 9, 4.
    Perf. 3.S pūjayāmāsa 63, 6.
    1.Fut. 3.S pūjayişyati 27, 3.
Pass. Ind. 3.S pūjyate 98, 19. 3.P pūjyante 246, 6.
pūjayitvā Ger. von ∨pūj X (s. o.). 90, 3.
                                                                  SI -ayā 77,7.
pūjā F. (Vpūj) Verehrung, ehrenvoller Empfang. SN -ā 47,18. SA -ām 5,13.39,10.
pūjita Ppp v. \pūj ehren, mit Ehren empfangen. SN -as 27, 4.47, 16.56, 6.252, 14.
pūjitā F. von -a. SN -ā 261, 19.
                                                                 [PN -ās 5, 13.
pūta Ppp von ∨pū reinigen, läutern. SN -as 328, 10.
pūya-klinna (Vklid) von Eiter feucht. SN -as 294, 23.
∨pūr IV voll werden, Kaus. füllen. Mit sam dass.
Kaus. Impf. 3.S apūrayat 219, 7. sam-apūrayat 197, 25.
pūrayat Ppra von V pūr Kaus. füllen. SN -n 76, 4.323, 11. PN -ntas 5, 10.
pūrayitvā Ger. von ∨pūr Kaus. füllen. 176, 3.
p\bar{u}rusa M. = purusa M. SN -as 139, 12. 222, 15.
pūrņa (Pp von V pūr IV) voll. SN -am 116, 16. PN -ās 83, 5.
pūrņa-candra-nibhā F. von -a (Vbhā) dem vollen Monde gleichend. SA -ām 58,14.
pūrņa-candra-nibhānanā (a-ā) F. von -a (Van) dessen Gesicht dem vollen Monde
    gleicht. SA -ām 32, 21, 59, 21.
pūrņa-candra-prabhā F. v. -a (-ā F.) den Glanz des Vollmonds habend. SA -ām 58,
pūrņa-candra-mukhī F. von -a ein Vollmondsgesicht habend. SN -ī 205, 11.
```

### pūrņāpūrņa — prthvī F.

```
pūrnāpūrna (a-a, V pūr IV) bald voll bald knapp. DN -e 100, 10.
pūrnima-dina N. Vollmondstag. SL -e 155, 16.
pūrņī-krta Ppp von V pūrņī-kr vervollständigen. SN -am 212, 11.
pūrņendu-dyuti-hara (a-i, Vhr) dem Vollmond seinen Glanz nehmend. SN -am 283.
pürnendu-vadana (a-i) ein Vollmondsgesicht habend. SN -as 40, 14.
                                                                            [18.
pūrvamāna Pprp von Vpūr Kaus. füllen. SA -am 161, 1.
pūrva (verwandt mit puras) vorder, östlich; früher. SL -e 334, 1.
pūrvakālaikasarvajaratpurāņanavakevalāh samānādhikaraņena (Panini II,
    1,49) 'ein zeitlich Vorangehendes, (ferner die Worte) eka, sarva, jarat, puräna, nava
    und kevala (werden komponiert) mit einem in gleichem Kasus stehenden (Nomen)'.
pūrva-janman N. frühere Geburt. SL -ani 244, 12.
                                                                       [321, 20.
pūrva-jāvā F. (Vjan) frühere Gemahlin, erste Frau. SN -ā 187, 11. 12. 88, 8.
pūrva-tapas N. Busse in einer früheren Geburt. SI -asā 275, 15.
pūrva-Nanda-suta M. der Sohn des früheren N. SA -am 214, 19. SL -e 227, 6.
pūrva-paścima-ga (Vgam) östlich-westlich gehend, von Ost nach W. g. DN -au 321,7.
pūrva-purusopārjitā (a-u) F. von -a von den Vorfahren erworben. SN -ā 180, 8.
pūrva-bhārvā F. Gemahlin in einer früheren Geburt. SN -ā 205, 19.
pūrvam (Adv. von pūrva) vormals, früher, zuvor, zuerst. 8, 11. 48, 4. 85, 20. 91, 1.
    109, 3. 16, 16. 17, 12. 28, 15. 15. 38, 9. 83, 1. 86, 23. 96, 11. 99, 15. 200, 8. 01, 11.
    20, 21, 31, 10, 35, 6, 39, 11, 24, 47, 16, 50, 14, 75, 4.
pūrvavat (von pūrva) wie früher. 250, 7.
pūrva-sukrta N. Guttat in früherer Geburt. SN -am 276, 20.
pūrvāpara (a-a) östlich und westlich. DA -au 320, 22. 21, 2.
                                                                            [24.
pūrvāpara-bhāva-vyatyaya (a-a) M. (Vi) Änderung der Reihenfolge. SN -as 257,
pūrvāpara-sāgarāvagāhitva (a-a, a-a) N. (Vgāh) das Hinabsteigen, Eintauchen in
    das östliche und westliche Meer. SN -am 321, 5.
pürvärdha-parärdha-bhinnä F. von -a in der ersten und zweiten Hälfte ver-
    schieden. SN -ā 269, 6.
                                                                            [20.
pūrvoktānda-kapāla (a-u, a-a) N. die Schale(n) des vorerwähnten Eies. DN -e 191,
pūrvoktātirikta (a-u, a-a, Vric) von den Vorgenannten verschieden. PN -ās 297, 3.
pūrvopārjita (a-u) von den Vorfahren erworben. SA -am 115, 19.
prechat Ppra von V prach fragen. SG -tas 148, 6. DG -tos 194, 14.
prechantī F. von -at. SA -īm 217, 23. SG -yās 60, 15.
prechyamānā F. von -a Pprp von V prach fragen. SN -ā 32, 18.
prthivī F. (von prthu) Erde, Land. SA -īm 11, 1.61, 4.71, 7.86, 21.165, 17.96, 5.
    SG -yās 320, 23. 21, 3. SL -yām 6, 13. 55, 12. 73, 7. 253, 16. 329, 13.
prthivī-kṣit M. (Vkṣi) Erdbeherrscher. PN -tas 13, 15.
prthivī-pati M. Herr der Erde, Fürst, König. SN -is 75, 5. 125, 6. 31, 15. SA -im
    92, 16. SG -es 114, 12. SV -e 11, 11. 87, 10.
                                                                            [11.
prthivī-pāla M. (Vpāl) Erdbeschützer, Fürst, König. SN -as 40, 18. PN -ās 6, 5. 13,
prthu (V prath) breit. SN -u 317, 17.
                                                                       [321, 23.
Prthu M. (s. o.) Name eines mythischen Königs, Sohnes des Vena oder Vena. SI -unā
prthu-carv-anciteksana (a-ī) mit breiten, schöngebogenen Augen. SN -as 37, 12.
prthu-jaghana-tata M. breite Hüftenfläche. SAb -ād 287, 6.
prthu-protha mit breiten Nüstern. PA -an 69, 16.
prthu-locanā F. von -a breitäugig. SA -ām 35, 15.
prthu-śrī von breitem, weitem Glück. SN -īs 37, 14.
Prthūpadistā (u-u) F. von -a von Prthu unterwiesen. SA -ām 321, 19. 23.
prthvī F. (von prthu) Erde. SA -īm 107, 2. 204, 16.
```

```
prsta Ppp von Vprach fragen. SN -as 77, 9. 113, 2. 21, 13. 29, 11. 78, 5. 81, 5. 91, 8.
    98, 4. 205, 7. 35, 4. 9. 36, 25. 39, 1. 10. 45, 21. 47, 5. 48, 21. PN -as 255, 5.
pretavat Ppa von V prach fragen. SN -ān 202, 2. 20, 20.
prstā F. von -a. SN -ā 211, 22. 18, 15. 17.
prstvā Ger. von V prach fragen. 66, 10. 226, 6.
                                                           [129, 2, 218, 9, 308, 5,
prstha N. (pra + Vsthā?) Rücken. SN -am 317, 17. SA -am 128, 13. 16. SL -e
prstha-gāmin (Vgam, eig. im Rücken gehend) nachfolgend, anhänglich. PN -inas 111,3.
prşthatas (von prştha N.) hinten, hinterdrein. 24, 9. 101, 9.
prethanuga (a-a) im Rücken nachfolgend. SN -as 108, 12.
Paiśāca Name eines Volksstammes und seiner Sprache, später mit Piśāca Gespenst
    in Zusammenhang gebracht. SN -am 254, 9.
Paiśācī F. von -a. SA -īm 229, 7. SI -yā 253, 6.
paiśunya (von piśuna) Zuträgerei, Klatsch. SAb -ād 115, 18.
pota-bhanga M. Schiffbruch. SL -e 157, 8.
poşana N. (Vpuş) Unterhalt, Pflege, das Pflegen. SAb -ād 131, 14.
paura M. (von pura N.) Bürger, Städter. PN -as 24, 14. 94, 13. 157, 19.
    94, 12. PI -ais 158, 1. PG -āṇām 90, 11.
paura-jana M. dass.; Bürgerschaft. SN -as 20, 17.22. PN -as 20, 14.
pauruşa N. (von puruşa M.) Männlichkeit, Mannestat. SN am 161, 6.274, 6. SA -am
paurusāvastambha (a-a) M. (Vstambh) das sich Stützen auf Männlichkeit, Tapfer-
         SA -am 117, 19.
paurņamāsī F. von -a (von pūrņa-māsa M.) Vollmonds-. SA -īm 58, 20.
prakatayat Ppra von ∨prakatay (Den. von pra-kata, mind. = pra-krta) offenbaren.
prakatita Ppp von Vprakatay (s. o.). SN -am 297, 6.
                                                                  [SN -n 287, 9.
prakațita-nija-mūrti die eigene Gestalt offenbarend. SN -is 228, 18 (F.).
prakatita-vividha-spaşta-doşa-prabandha (V bandh) eine Reihe von mannig-
     fachen und deutlichen Fehlern offenbarend. SN -am 288, 5.
                                                                           [12.
prakaţī-krta Ppp von ∨prakaţī-kr offenbar machen. SN -am 179, 12.
prakaţī-bhūta Pp von ∨prakaţī-bhū sich offenbaren. SN -as 296, 18. SAb -ād 252,
pra-karana N. (Vkr) Abschnitt, Kapitel. SA -am 238, 18.
prakara-paripūrņā F. von -a erfüllt von einer Menge von —. PN -ās 282, 21.
pra-kartavyā F. von -a (Vkr) anzuwenden. SN -ā 181, 2.
pra-kalpita Ppp von V pra-klp Kaus. veranstalten. SN -as 90, 11.
pra-kāra M. (Vkr) Art und Weise. PI -ais 47, 1.
prakāśatā F. (von pra-kāśa, Vkāś) Glanz, Berühmtheit. SA -ām 94, 23.
pra-kāśana N. (Vkāś) das zum Vorschein Bringen. SL -e 224, 11.
prakāśam (Adv. von pra-kāśa, Vkāś) öffentlich. 222, 5. 51, 19.
pra-kāśamāna Pprm von ∨pra-kāś erglänzen, sichtbar werden. SN -as 296, 18.19.
prakāśa-rūpa dessen Gestalt Licht, Glanz ist. SD -āya 257, 20.
pra-kāśita Ppp von ∨pra-kāś Kaus. offenbaren. SN -am 212, 10. 19.
prakāśita-sammada (V mad) gemeinsame Freuden verkündend. PN -ās 290, 4.
pra-kāśitā F. von -a. PN -ās 195, 17.
pra-kāśya Ger. von ∨ pra-kāś Kaus. offenbaren. 244, 10. 50, 2.
pra-krta (Ppp von V pra-kr voranstellen) das in Rede stehende, das Hauptthema.
     SA -am 237, 22. SG -asya 321, 9. SL -e 321, 9.
prakṛtatva N. (von pra-kṛta) das in Rede Stehen. SAb -ād 322, 1.1.
prakṛtārtha (a-a) M. der vorangestellte Gegenstand, Hauptthema. SA -am 205, 2.
pra-krti F. (Vkr) Natur, angeborne Art; Untertan. SN -is 265, 3. PN -ayas 20,18.
     139, 7. PA -ayas (ep. für -īs) 21, 22.
```

## Prakrti F. — pra-jalpitā

```
Prakrti F. (s. o.) die Natur (als Gottheit). SN -is 191, 12,
prakṛti-mahat von Natur gross. PG -atām 270, 6.
prakrti-vişama von Natur gefährlich. SAb -ād 293, 16.
prakrti-siddha von Natur fertig, eigen. SN -am 267, 16. 69, 17.
prakrti-subhaga von Natur lieblich. PN -ās 290, 5.
pra-kṛṣṭa (Ppp von V pra-kṛṣ) ausgedehnt, lang. SA -am 43, 6.
pra-kopa M. (Vkup) Zorn, das Erzürnen. SD -āya 174, 1. SAb -ād 25, 8.
pra-kopita Ppp von \pra-kup Kaus. aufreizen, in Zorn versetzen. SN -as 146, 19.
pra-kopya Ger. von V pra-kup Kaus. (s. o.). 133, 1.
pra-kṣālana N. (V kṣal) das Abwaschen, Reinigen. SA -am 83, 6.
praksālanārtha (a-a) M. Sache, Zweck des Abwaschens. SD -āya 83, 4.
pra-kşālayat Ppra von V pra-kşal X abwaschen. SG -tas 210, 20.
pra-kṣālya Ger. von ∨ pra-kṣal X abwaschen, reinigen, säubern. 32, 14. 84, 8.
pra-kşipta Ppp von V pra-kşip werfen, schleudern. DN -au 167, 5.
pra-kşipya Ger. von \vee pra-kşip (s. o.). 129, 14. 30, 8. 36, 6. 81, 5.
pra-khyāpya Ger. von ∨pra-khyā Kaus. bekannt machen, verbreiten. 189, 22.
pra-khyāyamāna (Pprp von V pra-khyā) sich verratend. SI -ena 58, 7.
pra-garjat Ppra von ∨pra-garj brüllen. SN -n 101, 17.
pra-galbha (Vgalbh mutig sein) reif, vollentwickelt. SL -e 333, 12.
pragalbha-kulālavat wie ein tüchtiger Töpfer. 315, 5.
pra-cakita (Pp von ∨ pra-cak) zitternd, ängstlich. SN -as 170, 3. PI -ais 170, 2.
pracanda-mrgarāja-vadha M. das Erlegen des grimmigen Königs der Tiere.
     SL -e 280, 4.
pracalad-ūrmi-mālākula (ā-ā) von tanzenden Wellenkränzen erfüllt. SA -am 258,
pracura-gahana viele Schwierigkeiten enthaltend. SN -as 99, 12.
pracura-nitya-dhanāgamā (a-ā) F. von -a (Vgam) viele beständige Geldeinkünfte
     habend. SN -ā 266, 16.
                                                               [PN -ās 309, 18.
pracura-makara-grāha-nilaya M. (Vlī) Behausung zahlreicher Delphine und Haie.
pracura-vitta-samāgamā F. von -a viele Geldeinkünfte habend. SN -ā 183, 16.
pra-cchanna (Ppp von Vchad mit pra) verborgen, heimlich. SN -as 220, 8. -am
     269, 18. PN -ās 71, 7.
pracchanna-gupta geheim verwahrt, heimlich verborgen. SN -am 261, 16.
pracchādana-paţa M. Decke, Bettdecke. SA -am 142, 5. SL -e 142, 3.
pra-cyāvita Ppp von V pra-cyu Kaus. stürzen. SN -as 168, 1.
pra-cyuta Pp von V pra-cyu fallen. SN -as 25, 8.
V prach VI fragen (nach). Mit pari herumfragen, fragen (nach).
Akt. Ind. 1.S prechāmi 36, 1. 148, 5. 53, 20.
    Impf. 3.S aprechat 129, 4. 201, 13. 17, 15. 18, 6. 19, 15. 21, 21. 24, 21. 1.S
     aprecham 246, 1. 3. P aprecham 12, 11.
     Perf. 3.S papraccha 5, 19. 6, 4. 32, 15. 60, 11. 165, 7. 90, 3. 200, 17. 17, 12.
     55, 14. pari-papraccha 7, 16. 3. P papracchus 44, 3. 128, 10.
     1. Fut. 1. S prakşyāmi 37, 4.
Med. Pot. 2.S prechethas 79, 1.
    Impf. 3.S aprechata 50, 11. pary-aprechata 60, 1.
Pass. Imp. 3.P prcchyantām 211, 8.
    Impf. 3.S aprechyata 187, 17. 225, 20.
pra-japat Ppra von V pra-jap murmeln. SG -tas 304, 9.
pra-jalpita Pp von Vpra-jalp reden, schwatzen; zu reden beginnen. SN -am 143,13.
pra-jalpitā F. von -a. SL -āyām 332, 8.
```

. Digitized by Google

```
pra-jā F. (Vjan) Nachkommenschaft; Geschöpf; Untertanen, Volk. SA -ām 131,15.
    PN -ās 132, 2. 62, 14. 239, 19. PA -ās 17, 13. 191, 13. PAb -ābhyas 131, 19.
    32, 7. 63, 6. PG -ānām 131, 11. 62, 15.
prajā-kāma (\/ kam) Nachkommen wünschend. SN -as 1, 12. 2, 2.
prajā-dhenu F. das Volk als Milchkuh. SAb -os 131, 13.
Prajāpati M. (prajā-pati M.) Weltschöpfer, Demiurg. SN -is 325, 15. PA -īn 191, 13.
prajā-pīdana-samtāpa M. Glut der Drangsal der Untertanen. SAb -ād 162, 17.
prajārtha (ā-a) M. Sache, Angelegenheit der Nachkommenschaft. SL -e 1, 13.
pra-jñā F. (\/jñā) Verstand, Klugheit. SN -ā 122, 11. 71, 18. SI -ayā 223, 6.
prajñā-pradīpa M. Lampe des Verstandes. SN -as 296, 22.
prajňāvat (von pra-jňā F.) verständig, klug. PG -atām 224, 23.
pra-jvalita Pp von V pra-jval aufflammen, auflodern. SN -as 83, 8.
prajvalitātman (a-ā) mit aufloderndem Geiste. SN -ā 133, 6.
pra-pata Pp von Vnam mit pra sich verneigen. SN -as 194, 1. 221, 13. 29, 11.
    SI -ena 228, 14. 42, 22. SG -asya 193, 1. PA -āni 120, 5.
pra-namya Ger. von \( \sqrt{nam} \) mit pra sich verneigen (vor). 62, 10. 110, 7. 11. 18, 9.
     19, 13. 22, 12. 21. 33, 5. 36, 13. 42, 15. 48, 6. 50, 15. 51, 7. 20. 52, 13. 64, 11. 84, 13.
pra-naya M. (Vnī) Zuneigung, Vertrauen. SN -as 138, 16. SA -am 10, 8.
pranaya-kupita aus Liebe zürnend. SA -am 164, 2.
pranaya-madhura süss durch Zutraulichkeit. PN -ās 290, 3.
pranayin (von pra-naya M.) Liebling, lieber Freund. PN -inas 310, 4. PG -inam 307,
pra-ņāma M. (Vnam) Verneigung. SI -ena 245, 4. PI -ais 197, 17.
                                                                            [17.
pranāma-krti F. (Vkr) dass. SA -im 170, 4.
pranāma-pūrvam (-a) unter Verneigungen, mit Verneigung. 194, 24.
pranāmāñjali (a-a) M. das Zusammenlegen der Hände mit Verneigung. SN -is 312,18.
pra-ni-dhāna N. (Vdhā) tiefes Nachdenken, Versenkung. SAb -ād 189, 9.
pra-nīta Ppp von ∨nī mit pra vorführen, ausführen. SN -am 312, 1.
pra-tanu (Vtan) sehr fein, sehr dünn. SN -u 285, 10.
pra-tāpa M. (V tap) Glut, Machtglanz, Majestät. SA -am 135, 24.
pratārita-manas dessen Geist irregeleitet ist. SN -ās 295, 19.
prati gegen, zu, inbezug auf. Postp. 2, 23. 4, 12. 5, 2. 14, 18. 21, 13. 28, 9. 29, 17.
     37, 4. 71, 9. 91, 16. 97, 6. 113, 9. 27, 6. 38, 13. 63, 17. 65, 13. 75, 9. 14. 89, 16.
     92, 7. 212, 20. 35, 13. 45, 21. 48, 15. 61, 3. 64, 9. 309, 1. 13, 4.
pratikūla-śabdā F. von -a widrigen Ton habend. SN -ā 332, 9.
prati-grhya Ger. von V prati-grah an-, in Empfang nehmen. 90, 5.
pratigraha-prāpta-hema-māṣāṣṭaka (a-a, von aṣṭan) der acht Unzen Gold zum
     Geschenk erhalten hat. SN -as 233, 6.
prati-jñā F. (\/jñā) Versprechen, Gelöbnis. SA -ām 97, 11. 226, 19. 41, 13. 78, 6. SI
pratijñā-bhanga-bhīru das gegebene Wort zu brechen fürchtend. SI -uṇā 138,10.
prati-jňāya Ger. von V prati-jňā versprechen. 7, 15. 132, 13.
prati-dinam (-a N.) an jedem Tage, Tag für Tag. 126, 10. 31, 3. 32, 14. 38, 17. 232,
                                                                     [19. 301, 20.
prati-divasam (-a M.) dass. 302, 15. 03, 17.
prati-nadi (-ī F.) an jedem Flusse. 302, 20.
pratiniyata-karmaika-phala-da (a-e, Vdā) einzig den Lohn für bestimmte Hand-
    lungen gebend. SN -as 275, 6.
pratinivista-mūrkhajana-citta N. der Sinn eines verbohrten Narren. SA -am 258,
prati-ni-vrtta Pp von V prati-ni-vrt zurückkehren. PN -as 201, 20.
                                                                  [SN -ā 207, 11.
prati-niśam (-ā F.) in jeder Nacht. 203, 23.
pratipac-candralekhā F. die Mondsichel am ersten Tag des zunehmenden Mondes.
```

### pratipat- - praty-aham

```
pratipat-kaluşa (yw. mit kalanka M.) am Neumondstage trüb. SG -asya 61, 11.
prati-padya Ger. von V prati-pad herantreten, besuchen. 332, 1.
prati-panna Ppp von V prati-pad zusagen, einwilligen in. SN -am 122, 1.
prati-pāna M. (Vpan) Gegeneinsatz, Revanche. SN -as 23, 21.92, 8. SD -āya 92, 17.
prati-pāditā F. von -a Ppp von \prati-pad Kaus. übergeben. SN -ā 206, 14.
prati-pad vamāna Pprp von V prati-pad Kans, darreichen. SN -am 261, 1.
prati-pālitavat Ppa von V prati-pāl warten. SN -ān 245, 14.
prati-bandha M. (V bandh) Hemmnis, Hindernis. SI -ena 82, 8.
prati-bimba N. Abbild, Spiegelbild. SA -am 132, 20.
prati-bodhana N. (V budh) Erwachen, Aufklärung. SN -am 96, 14.
prati-bhaya furchtbar, gefährlich. SA -am 33, 15, 41, 6.
pratibhātas (von prati-bhā F., V bhā) infolge von Phantasie.
pratibhāvatī F. von -vat (von prati-bhā F.) einsichtig, mit Geistesgegenwart. SN -ī
pratibhā-vaśa M. Kraft der Induktion. SAb -ād 219, 11.
                                                                      [207, 17.
prati-lambya Ger. von V prati-lamb Kaus, aufhängen.
prati-vacas N. Gegenrede, Antwort. SN -as 81, 3. SA -as 65, 5.
prati-vasati (-i F.) an jedem Hause. 242, 20.
prati-vākya N. Antwort. SA -am 64, 14. 79, 5. 80, 23. SL -e 87, 8.
prati-śabda M. Widerhall. SI -ena 136, 5.
prati-śraya M. (Vśri) Aufenthalt, Wohnung. SN -as 85, 13.
prati-śrutya Ger. von V prati-śru versprechen. 11, 15. 86, 4.
prati-şthā F. (Vsthā) feste Stellung, Bestand, Dauer, SA -ām 196, 14. 253, 16.
Pratişthāna N. (prati-şthāna N., Vsthā) Name einer Stadt am Zusammenfluss der Gangā
    und Yamunā; Name des Gebietes von Supratisthita. SA -am 248,3. SL -e 229,15.
Pratisthāna-pura N. Burg, Stadt von Pr. SAb -ād 254, 3.
prati-sthita (Pp v. \sthā mit prati) feststehend, firm. SN -as 80, 3. PN -ās 112, 10.
pratihata-dhī mit gehemmtem, beschränktem Verstande. PG -iyām 298, 5.
prati-hanyamāna Pprp von Vprati-han zurückschlagen, hemmen. PN -ās 263, 3.
pratī-kāra M. (Vkr) Gegenwirken, Bekämpfung. SN -as 314, 3.
pratīkşamāņa (i-ī) Pprm von ∨ prati-īkş erwarten. SN -as 223, 11.
pratīkķitum (i-ī) Inf. von ∨ prati-īkķ erwarten, abwarten. 217, 7.
pratīpa (prati + ap F.) sich widersetzend, widerspenstig. SN -as 183, 11.
pratī-hāra M. (Vhr) Türhüter. SL -e 107, 17.
pratī-hārī F. (von -a M.) Türhüterin. SN -ī 189, 6. 252, 6.
                                                                        [276, 2.
praty-aksa (aksan N. Auge) vor Augen liegend, augenfällig, klar. SA -am 72, 20.
pratyakşa-darsana N. Fähigkeit (den Gott) leibhaftig zu sehen. SA -am 16, 14.
praty-akşam (-an N.) vor Augen, mit den Augen. 72, 22. 279, 12.
pratyakşāśuci-putrikā F. (a-a, Wb. von putra M.) mit eigenen Augen gesehen ein
    unreines Püppchen. SA -ām 282, 17.
praty-angam (-a N.) Glied für Glied, 209, 13.
praty-abhi-jñāta Ppp von ∨ prati-abhi-jñā wiedererkennen. PN -ās 211, 20.
praty-abhi-jñāya Ger. von ∨ prati-abhi-jñā (s. o.). 225, 21. 55, 13.
praty-abhivādana N. Gegengruss. SN -am 247, 2.
praty-aya M. (Vi) Vertrauen, Verlass, Beweis. SN -as 142, 9. 11. 65, 10. 96, 10.
    230, 7. 308, 3. 17, 7.
pratyarthī-bhūtā F. von -a ein Widersacher seiend, ein Hemmnis bildend. SA -ām
pratyasta-dhairya die Festigkeit aufgebend, fahren lassend. SN -am 292, 6.
praty-aham (ahan N.) an jedem Tage, Tag für Tag, täglich. 101, 16. 207, 9. 15,
    7. 11. 15. 335, 14.
```

64\*

```
praty-ā-khyātā F. von -a Ppp von ∨ prati-ā-khyā zurückweisen. PN -ās 49,11.
pratyāgamāvadhi (a-a, \/dhā) die Rückkehr als Grenze habend, bis zu (meiner) Rück-
pratyāsanna-mṛtyu dem der Tod nahe (ist, war). SN -us 103, 1.
praty-ā-harantī F. von -at Ppra von ∨prati-ā-hr zurückhalten, unterdrücken. SN
    -ī 12, 1 (nach PW ist dafür pra-vy-ā-harantī 'aussprechend' zu lesen).
praty-ā-hrtva Ger. von V prati-ā-hr wiedererlangen. 94, 24.
praty-uj-jīvat Ppra von ∨ prati-ud-jīv wieder lebendig werden. SL -ti 213, 13.
praty-uta im Gegenteil, vielmehr. 301, 8.
Pratyutpannamati M. (pratyutpanna-mati gegenwärtigen Geistes) Name eines Fisches.
    SN -is 158, 4. 7. 59, 1. 18.
pratyupadeśa-lubdha nach Gegenunterweisung begierig. PI -ais 329, 17.
praty-ūşa M. (Vvas VI aufleuchten) Morgendämmerung, Tagesanbruch. SL -e 177,13.
pratyūşa-samaya M. Zeit des Tagesanbruchs. SL -e 177, 5.
praty-ūha M. (\vertub ūh) Hindernis. SA -am 290, 2.
praty-etya (ā-i) Ger. von V prati-ā-i zurückkehren.
V prath I sich ausbreiten. Kaus. vergrössern, vermehren, bewirken.
Kaus. Ind. 3.S prathayati 266, 9. 86, 10.
prathama (von pra 'vor') der erste. SN -as 4, 9. 128, 19. 84, 4. 90, 13. 256, 14.
    335, 17. -am 98, 1. 183, 20. SL -e 207, 23. 09, 4. 58, 23.
prathamam (Adv. von -a) zuerst. 47, 18. 80, 16. 135, 10. 41, 14. 257, 14. 78, 11. 27.
prathita (Ppp von V prath Kaus.) weit gepriesen. SN -am 103, 13.
prathita-vinaya dessen gesittetes Betragen gerühmt wird. SN -as 288, 11.
pra-datta Ppp von \pra-da schenken, \u00fcbergeben. SN -am 121, 14. PN -\u00e4s 244, 23.
pra-dattavat Ppa von V pra-dā (s.o.). SN -ān 242, 14.
pra-darśitā F. von -a Ppp von ∨ pra-drś Kaus. zeigen. SA -ām 321, 24.
pra-dātavya (\vee dā) zu geben. SN -as 92, 8. 140, 1.
pra-dāna N. (\bigvee d\bar{a}) das Geben, Spenden. SN -am 262, 18. 69, 18.
pradāna-pūrvam (-a) unter Beifügung eines Geschenkes. 202, 21.
pradāna-vārttā F. das Gerücht von der Schenkung. SA -ām 201, 4.
pra-dāya Ger. von V pra-dā verleihen, gewähren. 17, 3.
pra-dīpa M. (V dīp) Lampe. SL -e 292, 17.
pra-dīpta Pp von V pra-dīp aufflammen. SL -e 314, 2.
pra-dīptā F. von -a. SN -ā 31, 4.
pra-deśa M. (V diś) Ort, Platz, Gegend. SL -e 126, 2. 19.
pra-desita Ppp von V pra-dis Kaus, auffordern, antreiben. SN -as 64, 3.
pra-doşa M. Abend. SL -e 331, 14.
Pradyumna-priya-bāndhava M. der liebe Freund des Liebesgottes. SL -e 288,8.
pra-dharşayitum Inf. von V pra-dhrs X vergewaltigen. 33, 4.
pra-dhāna N. (Vdhā) Hauptsache, das Wichtigste. SN -am 149, 15. SA -am 149, 16.
pra-dhāna (s. o.) bedeutend, der vorzüglichste. SN -as 105, 4.5.50, 4. -am 276, 17.
pra-dhvamsa M. (V dhvams) das Schwinden, Vergehen. SA -am 292, 12.
pra-dhvastā F. von -a Pp von \pra-dhvams verschwinden. PN -as 309, 10.
pra-naşţa Pp von \nas mit pra unter-, zugrunde gehen. SN -am 86, 9. 162, 8. 207, 2.
pra-pattum Inf. von Vpra-pad sich begeben, flüchten, gelangen zu. 319, 3.
pra-panna Pp von \pra-pad (s. o.). SN -as 73, 9. 74, 22. 252, 19. SL -e 324, 11.
pra-pannā F. von -a. SN -ā 22, 22. 41, 5.
pra-palāyana N. (Vay) das Fliehen, Flucht. SN -am 158, 15.
pra-buddha Pp von \pra-budh IV erwachen. SN -as 205, 23. 29, 6. 36, 18. 40, 16.
     43, 19. PA -ān 97, 4. 246, 9.
```

#### prabodhanārtham — pra-muşita

```
prabodhanārtham (a-a, -a M.) zum Zweck der Erweckung, Aufklärung.
                                                                        96, 17.
pra-bodhya Ger. von V pra-budh Kaus. bereden, beeinflussen. 155, 2.
pra-bruvat Ppra von Vpra-brū ausrufen. SN -n 107, 18.
pra-bhañjana M. (\/ bhañj biegen, brechen) Sturmwind. SN -as 120, 4.
pra-bhava M. (Vbhū) Ursprung, Ursprungsort. SN -as 322, 13 (lies h für h). SG -asya
pra-bhavitr (Vbhū) ein Mächtiger, Machthaber. SG -ur 273.7.
                                                                       [322, 14]
pra-bhavisnu (Vbhū) dass. PL -uşu 215, 17.
pra-bhā F. (Vbhā) Glanz, Licht. SA -ām 8, 20. 58, 8. SI -ayā 14, 3. 58, 15.
pra-bhāta N. (V bhā) das Hellwerden, Tagesanbruch. SL -e (= morgen früh) 142,
    11. 12. 44, 12. 58, 11. 59, 19. 77, 12.
prabhāta-samaya M. Zeit des Tagesanbruchs. SL -e 158, 17.
prabhā-mahatī F. von -at gross, reich an Glanz. SI -yā 328, 7.
pra-bhāva M. (Vbhū) Macht. SN -as 99, 1. 245, 22. 46, 4. SI -epa 9, 19. 49, 12
    (an beiden Stellen n für n zu lesen). SAb -ād 134, 15.
pra-bhāsita N. (V bhās) Rede, Anrede. SA -am 22, 8.
pra-bhu M. (Vbhū) Herr, Gebieter. SN -us 36, 9. 37, 15. 44, 22. 47, 17. 76, 16. 90, 3.
    194.10.268, 8.314.21. SA -um 51.13. SI -unā 243, 22. SAb -os 125, 13.49, 5.
    SG -os 108, 6, 13, 46, 20, 48, 20, 64, 15, 86, 19, 239, 20, 60, 19, SV -o 5, 7, 186,
    15. 92, 22. 222, 2. 29, 12. 36, 3. 7. 41, 15. 46, 12. PN -avas 296, 27. 97, 2.
prabhu-prasāda-ja (Vjan) der Gunst des Herrn entstammend. SA -am 108, 2.
prabhu-hitā F. von -a dem Herrn frommend. SN -ā 107, 4.
pra-bhūta (Pp von V pra-bhū) viel, reichlich. SN -as 177,7. -am 152, 1. SL -e
    98, 7. PI -ais 114, 4, 282, 5.
prabhūta-kāla-jñeya (nur) mit reichlicher Zeit zu verstehen. PN -āni 96, 16.
prabhūta-jala-sanātha mit reichlichem Wasser versehen. SN -am 128, 11. 57, 13.
prabhūtatara (Komp. von pra-bhūta) sehr viel. SN -am 175, 8.
prabhūta-bhrānta N. das viele Umherlaufen. SI -ena 148, 19.
prabhūta-māmsa-medo-'sri N. viel Fleisch, Fett und Blut. PI -gbhis 117,8. [45,18.
prabhūta-yavasendhana (a-i, Vindh) mit reichlichem Futter und Brennholz. SA -am
prabhūtopārjita-vitta (a-u) mit reichlicher erworbener Habe. DN -au 175, 9.
prabhrti (von pra-bhrti F. Anfang, \square, bhr) anfangend, von - an. 4, 12, 97, 16, 120,
    19. 31, 3. 92, 22. 95, 21. 235, 22. 334, 3.
pra-matta (Pp von Vpra-mad) sorglos, achtlos. SA -am 275, 19. SG -asya 84, 1.
Pramatha-vara der beste der Pr. (pra-matha M., Vmath, Zerrgeist, Kobold). DN -au
pramada-vasad (SAb von -a M.) aus, vor Freude.
                                                   197, 19,
                                                                        [190, 4.
pramadā F. (\squad) Weib, Frau. PN -ās 105, 9.
pramadā-vana N. Frauenhain. SL -e 3, 13.
pra-māņa N. (\max mass, Norm, Richtschnur, Autorität, massgebend. SN -am 13, 6.
    67, 2. 71, 11. 122, 2. 20. 33, 22. 56, 6. 254, 9. 321, 34. SA -am 137, 8. SAb -ād
pra-māda M. (V mad) Fahrlässigkeit. SAb -ād 265, 19.
                                                                 [71, 10, 160, 15.
pramāda-doşa M. Fehler, Schuld der Sorglosigkeit. SAb -ād 135, 9.
pramāda-madirā F. (V mad) Rauschtrank der Sorglosigkeit. SA -ām 298, 10.
pramādālasya-jādya (a-ā) N. Lässigkeit, Trägheit und Dummheit. PN -āni 105, 19.
pramādin (von pra-māda M.) fahrlässig, sorglos. SN -ī 183, 11. SG -inas 130, 1. PG
pra-mārştum Inf. von V pra-mrj verwischen, abwischen. 277, 14.
                                                                  [-inām 124, 10.
pra-muficat Ppra von Vpra-muc von sich geben, ausstossen. PN -ntas 46, 15.
pra-mudita Pp von Vpra-mud sich freuen, jubeln. SN -as 243, 9.
pra-muditavat Ppa von Vpra-mud (s. o.). SL -ati 242, 18.
pra-muşita (Ppp von Vpra-muş) entrückt. SN -as 248, 19.
```

### pramṛṣṭa- — pra-viśya

pramṛṣṭa-maṇi-kuṇḍala mit blanken Edelsteinringen. PN -ās 13, 16. pra-yata (Ppp von ∨ pra-yam) in ernster Haltung, feierlich. SN -as 89, 22.

pra-yatā F. von -a. SA -ām 335, 7.

```
pra-yattavya (Vyat) zu sorgen, Sorge zu tragen. SN -am 67, 8.
pra-yatna M. (Vyat) Anstrengung. SN -as 313, 3. SA -am 276, 15. SI -ena 132, 4.
    63, 3, 240, 20. SAb -ād 333, 6.
pra-yāņa N. (Vyā) Gang, Gangart (PW Rücken). SL -e 69, 24.
prayāna-bhanga M. Unterbrechung der Reise. SA -am 101, 1.
pra-yāta Pp von V pra-yā sich fortbewegen, dahinziehen, fortgehen, vergehen. SA
    -am 200, 9. SG -asya 223, 14. SL -e 71, 23, 302, 11. PN -as 206, 23.
pra-yātā F. von -a. SA -ām 208, 5.
pra-yāsa M. (Vyas) Anstrengung, Mühe. SI -ena 161, 15.
pra-yukta Ppp von V pra-yuj anlegen, -stellen, -treiben, veranlassen, anwenden, ge-
    brauchen. SA -am 331, 2. PN -as 201, 14.
prayukta-nīti Lebensklugheit zeigend, anwendend. SA -im 220, 11.
pra-yuktā F. von -a. SN -ā 326, 12.
pra-yujya Ger. von V pra-yuj (s. o.). 14, 19.
pra-yoktavya (Vyuj) anzuwenden. SN -am 105, 1.71, 8.
prayojakatva N. Abstr. von pra-yojaka (Vyuj) Veranlasser. SL -e 321, 31 ('obgleich
    die Berge die Veranlasser (des Melkens, nicht selbst die Melkenden) sind').
pra-yojana N. (Vyuj) Zweck, Nutzen, Bedürfnis, Bedarf. SN -am 86, 18. 110, 14. 15.
    14, 5. 36, 15. 81, 11. SL -e 175, 16.
pra-lapat Ppra von Vpra-lap schwatzen, klagen. SN -n 173, 16. SA -ntam 183, 3.
pra-lapantī F. von -at. SN -ī 156, 9.
pra-labdha Ppp von V pra-labh hintergehen, anführen. SN -as 53, 6.
pra-labdhavya (Vlabh) zum besten zu halten. PN -ās 69, 19.
pra-laya M. (VII) Untergang, Ende. SA -am 309, 9. 15.
pra-lāpa M.N. (Vlap) Geschwätz, Wehklage. PA -āni 49,14. PI -ais 281,13. PG
                                                                [-ānām 225, 10.
pra-lobha M. (Vlubh) Verlockung, Verführung. SA -am 180, 20.
pravacana-patu redegewandt. SN -us 268, 12.
pravara-nrpa-mukuţa-mani-marīci-manjarī-caya-carcita-carana-yugala
    (-a N., Vyuj) dessen Fusspaar die Spur trug von der Fülle der Strahlenbündel der
    Kronjuwelen der vornehmsten Fürsten. SN -as 95, 7.
pravarşad-ghana-dhārā-nipāta-samāhata (V han) getroffen vom Tropfenfall der
    zu regnen beginnenden Wolken. SN -am 172, 17.
pravāta-nīlotpala-nirviśesa der sich nicht unterscheidet von einer windbewegten
    blauen Nymphaee. SN -am 332, 11.
pra-vāda M. (Vvad) Gerede, Gerücht. SD -āya 220, 7.
pravālābha-radanacchada-sobhinī (a-ā) F. von -in (Vsubh) prangend mit schöss-
    linggleichen Lippen. SN -ī 205, 13.
pravālopahita (a-u, Vdhā) auf einen Schössling gesetzt. SN -am 332, 3.
pravāsa-stha (Vsthā) auf Reisen befindlich. SL -e 208, 11.
pravāsasthitabhartīkā F. (von -a, pravāsa-sthita + bhartī M.) eine, deren Gatte
    auf Reisen ist. SN -ā 207, 19.
pravāsāśraya (a-ā) M. das sich dem Reisen Ergeben. SAb -ād 265, 18.
pra-vāsin (V vas I) reisend, in der Fremde lebend. SN -ī 143, 10.
pra-viśat Ppra von Vpra-viś eintreten (in). SN -n 230, 24. SA -ntam 9, 20. 12, 17.
pra-viśantī F. von -at. SA -īm 50, 2.
pra-viśya Ger. von \sqrt{\text{pra-viś}} (s. o.). 53, 2.94, 12.189, 10.203, 7.13, 16.33, 15.321, 2.
                                      510
```

### pra-vista — pra-sahya

pra-vista Pp von \pra-vis (s. o.). SN -as 9, 19, 12, 16, 117, 10, 23, 9, 36, 1, 42, 6.

```
44, 8, 89, 1, 201, 12, 19, 14, 33, 22, 34, 13, 43, 21, 45, 8, 307, 3, -am, 115, 14, SA
     -am 209, 5. SG -asya 219, 9. 21, 22.
pra-vistā F. von -a. SN -ā 48, 3, 240, 15, 44, 1, 330, 13.
pra-vi-hāya Ger. von V pra-vi-hā verlassen, aufgeben. 289, 14.
pra-vrtta Pp von V pra-vrt sich aufmachen, beginnen; stattfinden, vorhanden sein.
     SN -as 197, 11. SG -asya 114, 19. SL -e 206, 23. 326, 4. PN -as 267, 1.
pra-vrddha (Pp von V pra-vrdh emporwachsen) stark, voll. SN -am 331, 4.
pra-veśa M. (Vviś) Eintritt, Zutritt. SN -as 188, 21. 222, 2. SA -am 123, 16.
     68, 2. SL -e 240, 4.
pra-veśita Ppp von V pra-viś Kaus. eintreten lassen, hineinführen. SN -as 209, 7.
pra-veśya Ger. von V pra-viś Kaus. (s. o.). 209, 25. 10, 8.
pra-vestavya (V viś) einzutreten. SN -am 188, 14.
pra-veştum Inf. von V pra-viś eintreten (in). 8, 14.
pra-śamsat Ppra von V pra-śams preisen. PI -dbhis 16, 2.
pra-śamsita Ppp von V pra-śams (s. o.). SN -as 182, 20.
pra-sama M. (Vsam) das Aufhören, Verlöschen, Ruhe. SA -am 135, 2, 67, 14.
praśamaika-sahāya (a-e) Seelenruhe als einzigen Gefährten habend. SN -as 225, 17.
pra-śasya Ger. von ∨pra-śams preisen, loben. 178, 7.
pra-śasyamāna Pprp von V pra-śams (s. o.). SN -as 136, 7.
pra-śākhikā F. (Weiterbildung von śākhā F.) Zweig. PN -ās 72, 16.
                                                                     [-e 94, 17.
pra-śānta Pp von ∨pra-śam zur Ruhe kommen; ruhig. SN -am 294, 15.315, 17. SL
praśānta-śāstrārtha-vicāra-cāpala (a-a) dessen Unruhe beim Nachdenken über
     den Sinn der Lehrbücher sich gelegt hat. SN -am 318, 19.
praśanta-śesa-śapagni-dhūmika (a-a) F. (Wb. von dhūma M.) Rauchwolke von
     dem Feuer des erlöschenden restierenden Fluches. PI -ābhis 255, 12.
pra-śāsat Ppra von ∨pra-śās beherrschen. SA -tam 41, 18.
pra-śāsitr M. (V śās) Herrscher. SN -ā 37, 23.
praśna-moksa M. Lösung der Frage. SAb -ād 221, 6.
prastavya (V prach) zu befragen. SN -as 55, 13.
                                                                  [Gel.') 246, 1.
pra-sanga M. (Vsanj) Neigung, Hang; Gelegenheit. SN -as 51, 1. SI -ena (bei der
pra-sanna (Pp von ∨ pra-sad) geneigt, gnädig, heiter. SN -as 2, 4. 186, 15. SAb
     -ād 252, 12. SL -e 106, 5. 302, 17.
prasanna-diś wo die Weltgegenden klar, heiter sind. SN -k 327, 4.
prasanna-salila F. von -a mit klarem Wasser. SA -am 43, 8.
prasanna-svādu-salila mit klarem süssem Wasser. SN -as 172, 8.
pra-sannā F. von -a. SN -ā 235, 19.
prasannāsya (a-ā) von heiterem Antlitz. SN -as 113, 10.
pra-sabham mit aller Macht. 309, 11.
pra-sam-īksva Ger. von V pra-sam-īks erblicken, betrachten. 333, 2.
pra-sarat Ppra von V pra-sr beginnen. SL -ti 284, 10.
pra-saratitarām (Komp. von pra-sarati, Ind. 3.S von ∨pra-sr) (er, sie) macht
     grosse Fortschritte. 300, 4.
pra-sava M. (\vee s\bar{u}) Geburt. SN -as 155, 15.
prasava-kāla M. Zeit der Geburt. SL -e 126, 3.
prasava-samaya M. dass. SN -as 155, 13.
prasava-sthāna N. Geburtsstätte. SA -am 156, 9.
prasavānantaram (a-a) bald nach der Geburt. 156, 7.
                                                                 [58, 25, 80, 5.
pra-sahya (Ger. von Vpra-sah) gewaltsam, begierig, ohne weiteres. 184, 7. 243, 4.
```

```
pra-sāda M. (Vsad) Gnade, Gunst. SN -as 121, 6. 47, 2. 242, 16. SA -am 64, 14.80,
     23. 140, 18. 46, 3. 18. 20. 47, 7. 242, 8. 302, 16. SI -ena 165, 8. SAb -ād 252, 20.
prasādanigrahādika (prasāda-nigraha + ādi M.) Gnadenbeweise, Strafe u.s.w. SN
     -am 120, 20.
                                                                [PN -ās 186, 10.
prasāda-prāpta-candrārdha (a-a) mit als Gnadenbeweis empfangenen Halbmonden.
prasādavittaka (prasāda+vitta, ∨vid VI) in hoher Gunst stehend (bei). SN -as 188,
prasādonmukha (a-u) gnädig auf ihn blickend.
                                                SN -as 262, 13.
pra-sādhayitum Inf. von V pra-sādh Kaus. fördern. 167, 10.
pra-sādhita Ppp von V pra-sādh Kaus. (s. o.). SN -am 120, 18.
prasārita-bhoga (-a M., Vbhuj VI biegen) mit ausgebreiteter Haube. SN -as 130,10.
pra-siddha (Pp von V pra-sidh IV) bekannt. SN -as 233, 2, 320, 27.
pra-siddhā F. von -a. SA -ām 261, 10.
prasiddhimat (von pra-siddhi F., Vsidh IV) berühmt. SN -ān 230, 22.
pra-supta Pp von V pra-svap zu schlafen beginnen, einschlafen. SN -as 141, 17.
    SG -asya 204, 4. SL -e 223, 24.
pra-sūta Ppp von V pra-sū II erzeugen. SN -as 323, 17.
pra-sūti F. (Vsū II) Nachkommenschaft, Brut. SA -im 155, 19.
pra-srti F. (Vsr) eine Handvoll. SD -aye 266, 6.
pra-stāva M. (V stu) Erwähnung, Nennung, Gelegenheit. SA -am 133, 12.
pra-stuta (Ppp von V pra-stu) in Rede stehend. PG -ānām 322, 3.
pra-stutya Ger. von ∨pra-stu beginnen, zur Sprache bringen. 322, 22.
pra-stha N. (Vsthā) Bergebene, Plateau. SA -am 334, 7.
pra-sthāpya Ger. von V pra-sthā Kaus. entsenden, entlassen.
pra-sthita Pp von Vpra-sthā aufbrechen, sich aufmachen, sich begeben. SN -as 64, 9.
     79, 17. 80, 18. 100, 16. 01, 8. 22, 12. 29, 2. 75, 7. 80, 9. 81, 4. 241, 18. SA -am 35, 23.
     SG -asya 150, 11. DN -au 175, 10. 97, 5. PN -as 64, 6. 79, 12. 133, 14.
pra-sthita N. (s. o.) das Aufbrechen. SN -am 283, 8.
pra-hara M. (Vhr. eig. Stundenschlag, Signal zur Ablösung der Wache) Zeitraum von
     drei Stunden. SL -e 207, 23. 08, 4. 8. 09, 14. 22. 41, 17.
pra-harana N. (Vhr) Waffe. SN -am 274, 3.
pra-hasat Ppra von Vpra-has zu lachen beginnen, auflachen, höhnen, spotten. SN -n
     23, 20. 92, 15. 93, 11. SL -ti 233, 18. PL -tsu 211, 21.
pra-hasya Ger. von \vee pra-has (s. o.). 10, 5. 18, 8.
pra-hāra M. (Vhr) Schlag, Fusstritt. SN -as 164, 14.
pra-hita Ppp von V pra-dhā entsenden, abschicken. SN -as 188, 4.
pra-hrsta Pp von Vpra-hrs sich freuen. SN -as 63, 3. 97, 11. 245, 2. 51, 2. SI
    -ena 16, 4. 52, 9. 62, 9. 75, 2. DN -au 175, 9.
prahrsta-manas erfreuten Sinnes. SN -ās 175, 6. 81, 3. PN -asas 16, 13.
prahrstātman (a-ā) mit erfreuter Seele, frohgemut. SN -ā 78, 4.
prāmśu (a-a) hoch. SA -um 190, 21.
prāk (Adv. von prāc (a-a, Vañc)) vorher, früher, zuerst. 103, 4. 213, 2. 37, 2. 40, 10.
prākāra-stha (Vsthā) auf der Maner stehend. SN -as 134, 12.
                                                                          [92, 5.
prākāśya N. (von pra-kāśa, Vkāś) Berühmtheit. SA -am 114, 1.
prākṛta (von pra-kṛti F.) natürlich, gewöhnlich. SN -am 121, 12.
prākrta N. (s. o., erg. vacana N.) Prakrit. SN -am 241, 7.
prāktana-janma-vidyā F. Wissenschaft aus einer früheren Geburt. PN -ās 329, 2.
prāk-prasanna früher, von früher her gnädig. SN -ās 249, 14.
prāgjāta-vistŗta-nijādhama-karma-vŗtti (a-a) der sich in seinen niedrigen, aus
    einer früheren Geburt sich entwickelnden Handlungen bewegt. SG -es 269, 1.
```

512

```
prägbhära M. Menge, Masse, Fülle. SN -as 296, 20.
prā-cchādva (a-ā) Ger. von V chad mit pra-ā bedecken, verbergen. 102, 4.
prācva-paścima östlich und westlich. DA -au 321, 2.
Prājāpatya (von Prajāpati M.) zum Sternbild Rohiņī gehörig. SL -e 127, 16.
prājňa (von pra-jňā F.) verständig. SN -as 40, 11.64, 19.118, 20.31, 8.51, 14.
    75, 18. 78, 9. 217, 8. SA -am 216, 6.
prājnetara (a-i, eig. anders als verständig) unverständig, Tor. PI -ais 276, 21.
prāiva-vikrama von grosser Tapferkeit. SN -as 236, 9.
prāfijali (a-a) die hohl aneinander gelegten Hände vorstreckend. SN -is 8, 6. 14, 20
    (F.). 53, 4. 87, 1 (F.). PN -ayas 94, 14.
prāna (a-ā) M. (Van) Hauch, Atem, Lebensgeist, Leben. P Leben. SI -ena 93, 10.
    DG -ayos 92, 6. PN -as 16, 7, 136, 6, 51, 10, 66, 9. PA -an 66, 14, 81, 13, 87,
    15, 17, 19, 93, 18, 94, 7, 137, 11, 50, 19, 21, 52, 19, 54, 11, 62, 18, 66, 3. PI -ais
    112, 15. 48, 13. 50, 1. 51, 14. 20. 52, 14. 53, 18. 64, 9. 68, 21. 77, 9. PAb -ebhyas
    215, 14. PG -ānām 303, 3. PL -eşu 150, 14. 263, 10.
prāpa-tyāga M. Preisgabe des Lebens, Lebensgefahr. SL -e 164, 16. 66, 8.
prāna-trāna N. (Vtrai) Rettung des Lebens. SA -am 128, 21.
prāna-trāna-pravana-mati dessen Sinn auf Erhaltung des Lebens gerichtet ist. PI
prāna-droha M. (Vdruh) das Trachten nach (eines andern) Leben. SA -am 183, 7.
prāņa-yātrā F. (Vyā) Lebensunterhalt. SN -ā 129, 6.31, 4.51, 1.20.52, 14. SA
    -ām 25, 9. 66, 17. 81, 16. 149, 1. 51, 8.
prānayātrārtham (ā-a, -a M.) des Lebensunterhalts wegen. 156, 8.
prāna-samdeha M. Lebensgefahr. SAb -ād 170, 18.
prānasamdehānayana (a-ā) N. das Führen in Lebensgefahr. SAb -ād 179, 11.
prāna-samsaya M. Lebensgefahr. SN -as 126, 10.
prāna-sama dem (eigenen) Leben gleich. SN -as 137, 13.
                                                                     [-am 309, 6.
prānasamā-samāgama-sukha N. das Glück der Vereinigung mit der Geliebten. SN
prānāghāta (a-ā) M. (Vhan) Tötung, Vernichtung von Leben. SAb -ād 262, 17.
prānādhikā (a-a) F. von -a lieber als das (eigne) Leben. SN -ā 236, 10.
prānin M. (von prāna M.) lebendes Wesen, Tier, Mensch. SN -ī 307, 4. PN -inas
    255, 7. PG -inam 200, 15. 95, 16. 317, 4.
prāni-śāra M. Mensch als Spielfigur. PI -ais 304, 1.
prāneśvara (a-ī) M. Herr über (mein) Leben. SA -am 51, 13.
prānodgama-vyathā (a-u) F. Todesschmerz. SA -ām 215, 20.
prātar (verwandt mit pra 'vor') früh, morgens, morgen früh. 133, 4.8. 204, 5.08, 15.
    10, 22. 18, 14. 24. 24, 6. 40, 3. 41, 19. 50, 7.
prātiśākhya N. (von prati-śākham, -ā F.) Name von phonetischen Traktaten zu den
    einzelnen Zweigen des Veda. SN -am 193, 19.
prādhānya N. Abstr. von pra-dhāna N. Hauptperson. SAb -ād 278, 14.
prānta-bhāga M. Endteil. PN -ās 279, 21.
prāpaņīyā (a-ā) F. von -a (Vāp Kaus.) gelangen zu lassen (zu). SN -ā 253, 16.
prāpitā (a-ā) F. v. -a Ppp v. ∨pra-āp Kaus. gelangen lassen, bringen. SN -ā 211, 10.
prāpta (a-ā) Pp von ∨pra-āp erlangen, erreichen, finden, gelangen zu, kommen. SN
    -as 9, 12. 25, 12. 41, 4. 77, 8. 133, 2. 7. 48, 17. 51, 6. 89, 17. 96, 7. 204, 6. 05, 4.
    09, 15. 45, 10. 50, 9. -am 150, 16. 79, 9. 206, 21. 97, 28. SA -am 83, 19. 148, 2.
    SD -āya 192, 9. SG -asya 204, 3. 25, 4. SL -e 2, 10. 13, 9. 116, 2. 40, 14. 204, 15.
    07, 10. 27, 4. 88, 10. DN -au 196, 6. DA -au 200, 16. PN -as 94, 16. 117, 18.
    97, 6. 230, 19. PA -āni 317, 7. PG -ānām 297, 20.
prāpta-kāla M. gekommene Zeit. SA -am 14, 18.
```

```
prāpta-kāla dessen Zeit gekommen ist, zeitgemäss. SN -am 110, 14. SA -am 22, 11.
prāpta-mātra (-ā F.) eben angelangt. PL -eşu 213, 6.
                                                                          [152, 6.]
prāpta-yauvanā F. von -a der die Jugend(blüte) erreicht hat. SA -ām 5, 4.
prāptavat (a-ā) Ppa von ∨pra-āp erreichen, gelangen zu, geraten in. SN -ān 234,12.
prāptavatī (a-ā) F. von -vat. SN -ī 32, 17. 48, 18. 49, 12.
prāpta-vidyārtha-śilpa (ā-a) eine Wissenschaft, Vermögen oder eine Kunst besitzend.
prāptavya (a-ā, Vāp) zu erlangen, zu erleiden. SN -am 49,4.
                                                               [PG -ānām 175, 11.
prāpta-śrī zu Glück gelangt. SN -īs 138, 14.
prāptā (a-ā) F. von -a. SN -ā 52, 14. 233, 3. SL -āyām 245, 23. PN -ās 310, 2.
prāptānujña (a-a, -ā F., Vjñā) mit erhaltener Erlaubnis. SN -as 110, 11.
prāpti (a-ā) F. (Vāp) Erlangung, das Erlangen, ans Ziel Gelangen. SA -im 213, 20.
    SD -aye 230, 21. SL -au 317, 7 (erg. yeşām).
prāptum (a-ā) Inf. von ∨pra-āp erlangen, erreichen, finden, gelangen zu. 8, 4.9, 17.
prāpya (a-\bar{a}) Ger. v. \sqrt{pra-\bar{a}p} (s.o.). 10, 20, 31, 13, 34, 13, 89, 13, 106, 18, 30, 4, 35, 3.
    65, 14.67, 15.95, 18.99, 23.219, 1.24, 6.27, 15.32, 19.34, 9.43, 20.51, 19.76, 12.
prāyaśas (von prāya (a-a) M., Vi) meistensteils, gewöhnlich. 268, 14. 96, 25.
prāyaś-citta N. (Vcit) Busse für begangenes Unrecht, Sühne. SN -am 105, 17.
    247, 7. SI -ena 144, 15.
prāyas (a-a Vi) grösstenteils, meist, in der Regel. 174, 10. 239, 7. 74, 12. 87, 11.
prāyeņa (SI von prāya (a-a) M., \veei) = prāyasas. 105, 9.39, 17.45, 9.82, 6.
    270, 12. 93, 13. 321, 10.
prāyopaveśana (a-u) N. (Vviś) das Niedersitzen zum Sterben. SN -am 127, 6. 28, 4.
prā-rabdhavat (a-ā) Ppa von ∨ pra-ā-rabh sich anschicken. SN -ān 241, 24.
prā-rabhya (a-ā) Ger. von ∨ pra-ā-rabh anfangen, beginnen. 263, 2.4.
prā-ripsita (a-ā) Ppp von ∨pra-ā-rabh Des. zu beginnen wünschen. SG -asya 257, 14.
prā-ripsu (a-ā, Vrabh Des.) beginnen wollend. SN -us 278, 14.
prārthanā-duḥkha-bhāj (Vbhaj) das Leid des Bittens empfindend. SG -jas 305, 10.
prārthayat (a-a) Ppra von \pra-arth X werben (um). PN -ntas 6, 16.
prārthayitum (a-a) Inf. von \vee pra-arth X bitten, anflehen. 194, 9.
prārthita (a-a) Ppp von ∨pra-arth X bitten um, begehren. SN -as 122,17. -am 69,
prāleya-vāta-pracala-vikasitoddāma-mandāra-dāman (a-u, -an N. (V do IV
    binden)) wo die aufgeblühten strotzenden Blumenguirlanden des Korallenbaumes im
    eisigen Winde schwanken. SL -ni 287, 13.
prā-vrs F. (Vvrs I) Regenzeit; als Jahreszeit Juli-August. SN -t 195, 8. 285, 17.
prāśya (a-a) Ger. von V pra-aś IX essen, verzehren.
                                                       84, 7.
prāsāda-gatā F. von -a auf dem Söller befindlich. SN -ā 50, 5.
prāsāda-tala N. Söller, das flache Dach des Palastes. SA -am 50, 10.
prāsāda-stha (Vsthā) auf dem Söller stehend. PN -ās 75, 20.
prāsāda-sthā F. von -a. SN -ā 79, 8.
priya (Vprī) lieb, der Geliebte. SV -a 64, 10. 80, 19. 307, 17. SN -as 121, 19. 37,
    21. 21. 249, 6. 91, 4. SA -am 3, 4. 42, 15. 16. 44, 20. 51, 12. 13. 62, 17. 67, 8.
    81, 1. 136, 18. 80, 19. 86, 14. 269, 19. PI -ais 59, 5.
priya N. (s. o.) Freundlichkeit, freundliches Verhalten. SL -e 167, 18.
priya-kāriņī F. von -in (\section kr) Liebes erweisend. SN -ī 84, 4.
priyatama (Sup. von priya) der Liebste, Geliebte. PI -ais 286, 11.
                                                                    [SN -ī 293, 3.
priyatamā F. von -a. SN -ā 262, 13. 77, 2. 90, 9. 91, 20.
priyatamā-dehārdha-hārin (a-a, \hr) die Hälfte des Leibes der Geliebten raubend.
priya-darśana N. der Anblick des Freundes. SN -am 122, 15.
priya-darśana lieblich anzuschauen.
                                      SV -a 42, 13.
```

```
priva-puratas in Gegenwart des Geliebten. 294, 16.
priva-pranaya-hevākin eifrig nach Gunstbeweisen des Geliebten. SN -i 186, 20.
priya-bandhu-vināśottha (a-u) sich erhebend aus dem Verlust lieber Angehöriger.
    SN -as 225, 11.
priya-vacanādhya (a-ā) reich an freundlichen Worten. PI -ais 277, 11.
priya-vādinī F. von -in (\vad) freundlich redend, schmeichelnd. SN -ī 183,14.266,
priya-vinākṛta (Vkr) vom Geliebten getrennt. SN -am 76, 19.
                                                                             [14.
priya-sakhī F. eine liebe Freundin. SV -i 315, 3.
priya-suhrd M. ein lieber Freund. SA -dam 126, 4.
priyā F. von -a. SN -ā 28, 20. 35, 9. 186, 11. 215, 14. 63, 5. SA -ām 29, 4. 12.
    64, 10. 80, 19. 85, 22. 204, 11. 49, 12. SI -ayā 199, 14. SG -āyās 312, 11. SV
    -e 160, 10.61, 3.86, 17.87, 22.88, 7.89, 11.90, 6.91, 14.92, 12. PN -ās 284, 8.
    PA -ās 238, 8. PI -ābhis 312, 1. PG -ānām 317, 15.
                                                                          [252, 4]
priyā-dantojjhita (a-u, Vujih) fallen gelassen aus den Zähnen der Geliebten. SAb -ād
priyāla-tāla-kharjūra-harītaka-vibhītaka M. Buchanania, Weinpalme, Dattel-
    palme, Terminalia Chebula und T. Bellerica. PI -ais 34, 1.
priyālāpin (priya + ālāpa M.) leutselig. SL -ini 267, 20.
priyā-vaktrāmbhoja (a-a) N. (Vjan) das Lotusgesicht der Geliebten. SN -am 285,
priyā-samgama M. Gesellschaft der Geliebten. SL -e 286, 14.
                                                                             [13.]
Vprī IX erfreuen; sich erfreuen.
    Ind. 3.S prīņāti 235, 16. 70, 13.
prīnayat Ppra von V prī Kaus. erfreuen. PN -ntas 272, 12.
                                                                      f-au 16, 10.
prīta Ppp von Vprī. SN -as 17, 6.63, 9.78, 4.140, 13.234, 22. SI -ena 78, 4. DN
prīti F. (\pri) Freude; freundliche Gesinnung. SN -is 25, 5, 51, 16, 93, 1, 20, 203, 20.
    62, 4.69, 10. SA -im 59, 15.73, 16.91, 2.332, 2. SI -yā 89, 2.212, 4.20, 11.
    32, 15. 43, 4. 59, 17. SD -aye 146, 15. 257, 10.
                                                                         [für -ya).
prīti-peśalā F. von -a (Vpiś) lieblich durch Freundlichkeit. SI -ayā 205, 9 (lies -yā
prīyamāna Pprm von \prī IV befriedigt sein, Gefallen finden. SN -as 16, 15.
prekşamāṇā (a-ī) F. von -a Pprm von ∨pra-īkş zuschauen, zugegen sein. SG -āyās
preksitum (a-ī) Inf. von Vpra-īks ansehen, anschauen, erblicken. 205, 5.
preksya (a-\bar{i}) Ger. von \vee pra-\bar{i}ks (s. o.). 28, 5, 333, 9.
preńkhat-kańci-kalapa F. (v. -a) deren Gürtel (von Schmuck) ertönt. PN -as 284,6.
preman N. (V prī) Liebe, Zärtlichkeit. SN -a 110, 4. SI -pā 333, 11.
prema-prasanna vor Liebe heiter strahlend. SN -am 288, 15.
premārdra (a-ā) von Zärtlichkeit überströmend. SN -am 292, 7.
premāspadatva N. Abstr. von premāspada (a-ā) N. Gegenstand der Zärtlichkeit. SAb
premodgādha (a-u) von Zärtlichkeit überwallend. PN -ās 290, 3.
                                                                     [-\bar{a}d\ 321, 37.
preyasī F. (von -yas, Komp. von priya) die Liebste. PG -īnām 282, 7.
prerita (a-ī) Ppp von \pra-īr Kaus. drängen; verbringen. SN -as 132, 17. 305, 17.
preşayitum (a-e) Inf. von V pra-iş IV Kaus. entsenden, schicken; wegschicken, ent-
                                                     [23, 5, 34, 3, 45, 7, -am 83, 3,
    lassen. 8, 7.
presita (a-e) Ppp von \/pra-is IV Kaus. (s. o.). SN -as 10, 1. 133, 12. 63, 10. 206, 18.
presitā (a-e) F. von -a. SN -ā 212, 5.
preşya (a-e) M. (Viş IV) Diener, Knecht. SN -as 183, 11. PN -ās 64, 2.
preşyatā F. (von preşya M.) Knechtschaft. SA -ām 57, 13.
prokta (a-u) Ppp von ∨pra-vac verkünden, erklären, nennen, preisen; anreden.
proktā (a-u) F. von -a. SN -ā 39, 9.
                                                         [-as 107, 18, 71, 2, 91, 14.
proccarita-sabda den Ton von sich gebend. SG -asya 116, 22.
proceais (a-u) überlaut. 159, 9.
```

```
procya (a-u) Ger. von V pra-vac sagen, aussprechen. 177, 10.
projjhita-prāņa das Leben hingebend. PN -ās 152, 17.
prottunga-cintā-tatī F. von -a die Sorge als steiles Ufer habend. SN -ī 304, 20.
prottunga-pīna-stana-dvandva N. (dvi) das Paar der hohen und schwellenden
    Brüste. SI -ena 318, 3.
                                                                [SA -ām 43, 10.
prod-ghuşţā (a-u) F. von -a Ppp von Vpra-ud-ghuş übertönen, mit Lärm erfüllen.
prodbhūtāsahya-tṛṣṇa (a-a, -ā F.) (einer) bei dem unerträglicher Durst entstanden
    ist. SN -as 286, 16.
                                              [ziehenden Wolken. SN -am 286, 4.
prodyaj-jalada-ninada-sphūrjita M. (Vsphūrj) das Dröhnen des Donners der auf-
prodyat-praudha-priyangu-dyuti-bhrt (Vbhr) den Glanz der aufsteigenden präch-
    tigen Pfefferranken tragend, bringend. SL -ti 287, 12.
prodyad-indu-dyuti-nicaya-bhrt (Vbhr) die Fülle des Glanzes des aufgehenden
    Mondes tragend. PN -tas 284, 5 (F.).
pron-nata (a-u, Pp von V nam mit pra-ud) überlegen. SA -am 135, 19. 61, 17.
prosita (a-u) Pp von Vpra-vas I verreisen, sich entfernen. SN -as 249, 20.
praudha-jalada-dhvani-prāya (Vi) voll von dem mächtigen Ton der Wolken.
    SL -e 286, 7.
                                                  [Liebe bildend. PN -ās 294, 6.
praudha-surata-pratāpa-prārambha (Vrabh) den Anfang der Glut der heissen
praudhānganā-vibhrama (a-a) M. Reiz üppiger Frauen. PI -ais 316, 8.
phana M. Haube (der Schlange). SAb -ad 113, 19.
phanā-phalaka-sthitā F. von -a stehend auf der Platte der Haube. SA -ām 264, 12.
phanin M. (von phanā F.) Haubenschlange. SN -ī 124, 17.
V phal (Den. von phala N.) Frucht tragen, fruchten.
    Ind. 3.S phalati 266, 13. 75, 13. 3.P phalanti 275, 16.
phala N. (\phal I bersten, aufspringen) Frucht, Erfolg, Lohn, Gewinn, Nutzen. SN
    -am 47, 15. 19. 48, 14. 16. 72, 14. 107, 7. 9. 34, 5. 54, 16. 18. 63, 16. 75, 2. 79, 9.
    203, 14. 57, 27. 61, 21. 74, 7. 75, 7. 82, 2. 91, 6. 97, 28. 300, 19. SA -am 105, 1.
    31, 10. 263, 16. 76, 3. SI -ena 121, 2. PN -āni 72, 12. 73, 19. PA -āni 72, 24.
    74, 30. PI -ais 299, 14. 302, 20. 14, 9. PG -ānām 335, 2.
phala-traya N. die drei Früchte. SN -am 134, 3.
phala-puspopasobhita (a-u) mit Früchten und Blumen geschmückt. PN -as 42, 4.
phala-prada (Vdā) Frucht gebend. SN -as 132, 5. 63, 4.
phala-mula N. Früchte und Wurzeln. PA -ani 24, 17.
phala-mūlāśanā (a-a) F. von -a von Früchten und Wurzeln lebend. SA -ām 50, 19.
phalavat (von phala N.) fruchttragend, mit Früchten bedeckt. SA -antam 72, 7.
phala-sahasra N. ein Tausend Früchte. DN -e 72, 17.
phala-hīna keine Frucht, keinen Lohn gebend. SA -am 123, 19.
phalābhāva (a-a) M. Abwesenheit von Erfolg. SAb -ād 297, 5.
phalarthin (a-a) Frucht, Früchte wünschend. SN -ī 131, 17. 63, 1.
phalāśin (a-ā, ∨aś IX) von Früchten sich nährend. SN -ī 314, 6.
phalita-vratā F. von -a dessen Gelübde Früchte trägt. PN -as 200, 1.
phalodgama (a-u) M. (Vgam) Entwicklung der Früchte. SL -e 271, 1.
phalgu nichtig, wertlos, unbedeutend. SA -u 97, 1.
phūt-kartum Inf. von V phūt-kr pusten, kreischen.
phūt-kurvat Ppra von ∨phūt-kr (s. o.). PN -ntas 173, 2.
```

baka M. Reiher, Ardea nivea. SN -as 126, 17. 20. 27, 10. 28, 11. 78, 14. PN -ās 178, baka-grīvā F. Hals des Reihers. SA -ām 129, 9. [10. 21. 79, 6.

### baka-bālaka M. — baly-artham

baka-bālaka M. das Reiherjunge. PA -ān 178, 13. baka-mūrkha M. ein Dummkopf von Reiher. SG -asya 178, 10. baka-sārasa-mayūrādi (a-ā) Ardea nivea, Ardea sibirica, Pfau und andre. PA -īn badiśa N. Angel. SN -am 289, 18. [161, 13.badisa-yuta mit dem Angelhaken verbunden. SA -am 300, 16. bata Interj. 30, 20. 42, 11. 68, 17. 219, 22. 44, 4. 48, 1. 52, 23. 86, 14. 303, 9. Badarikāśrama (ā-ā) M. die Einsiedelei Badarikā (= Badarī F.). SA -am 228, 1.47, badarī-bilva-samchanna (Vchad) überdeckt von Badarī (Zizyphus, Judendorn) und Orangen. SA -am 33, 22. Badary-āśramoddeśa (a-u) M. (Vdiś) Platz der Einsiedelei Badarī (ein noch heut vielbesuchter Wallfahrtsort im Quellgebiet des Ganges, jetzt Badri-Nath). SA -am 228, baddha Ppp von Vbandh binden. SN -as 314, 11. DN -au 248, 10. baddha-nrttā F. von -a (\/nrt) einen Tanz bindend, einen Reigen aufführend. PN -as baddha-mandala einen Kreis, Ring bildend. PN -as 254, 23. [242, 20, baddha-manas den Geist bindend, richtend. PN -asas 306, 14. baddha-mūla Wurzel fassend. SN -as 215, 23. baddha-rāga-matta-bhramad-bhramara-pāda-talāhata (a-ā, Vhan) getreten von den Flächen der Füsse der (ihn) umschwärmenden Bienen, welche trunken sind von Verlangan gerichtet auf -. SN -as 120,9. baddha-snehā F. von -a (seine, ihre) Liebe bindend, richtend. PN -as 199, 12. badhiratā F. (von badhira taub) Taubheit. SN -ā 318, 12. bandin M. (mind. für vandin, Vvand) Sänger, Barde. PN -inas 303, 13. ∨bandh IX binden. Mit anu anbinden, sich anhängen, folgen, mit prati fassen. Ind. 3.S anu-badhnāti 48, 14. Impf. 3.P abadhnan 209, 18. Perf. 3.S babandha 200, 13. Pass. Ind. 3.S badhyate 111, 7. 61, 11. prati-badhyate 111, 17. bandhana N. (V bandh) Fesselung; Fessel. SN -am 280, 10. SA -am 274, 13. bandhanīyā F. von -a (V bandh) zu binden, festzubinden. SN -ā 226, 21. bandhu M. (V bandh) Verwandter, Angehöriger, Freund. SN -us 162, 19. 273, 18. PL -uşu 201, 23. 310, 11. bandhu-jana M. Verwandtschaft, die Angehörigen; = bandhu M. SN -as 63, 3. 261, 18. 327, 17. SI -ena 59, 5. SL -e 302, 12. bandhu-priyā F. von -a den Angehörigen lieb. SA -ām 327, 17. bandhu-buddhi F. das Denken an, Sorge für die Angehörigen. PN -ayas 199, 2. bandhu-varga M. (∨vrj) Schar der Verwandten, Angehörigen. PN -ās 59, 30. barhis N. (V brh) Streu, Opferstreu (von Kuśa-Gras). PG -iṣām 335, 13. bala N. Kraft, Stärke, Gewalt, Heereskraft, Heer. SN -am 130, 15. 15. 36, 9. SA -am 72, 9, 73, 20, 155, 8, 65, 5. SI -ena 62, 20, SAb -ad 135, 19, 214, 10, 87, 8. 315, 5. SL -e 120, 12. 319, 5. PI -ais 5, 11. balavat (von bala N.) stark. SN -ān 101, 16. 20, 12. 274, 16. 313, 19. SA -antam 155, 5. SI -atā 166, 1. SL -ati 304, 6. PI -adbhis 155, 6. balādhika (a-a) an Kraft überlegen. SN -as 202, 12. balāhaka-ccheda-vibhakta-rāgā F. von -a dessen roter Glanz sich öffnet durch den bali M. Spende, Opferspende. SA -im 103, 16. [Wolkenspalt. SA -ām 322, 26. balin (von bala N.) stark. SN -1 1, 3. 24, 21. 202, 5. SAb -inas 158, 15. PN -inas 118, 19. PI -ibhis 118, 18. PG -inām 280, 5. balīvarda M. Stier. SN -as 145, 12.

baly-artham (-a M.) um die Opferspende. 200, 20.

bahis draussen, hinaus, nach, von aussen; ausserhalb. 203, 12.09, 18.10, 5.17, 10.

```
20, 1. 41, 24. 44, 22. 97, 6. 306, 7. Postp. 232, 12. 46, 24. 54, 3.
bahu viel, mehrere. SN -u 67, 15. 83, 3. 86, 6. 92, 2. SA -u 29, 19. 31, 19. 51, 14.
    212, 4. 16, 14. SI -unā 97, 17. 121, 14. PN -avas 25, 14. 46, 16. 96, 19. 103, 11.
    47, 10. 52, 20. 232, 3. 67, 10. 303, 20. PA -un 21, 7. 34, 5. 77, 18. 126, 16. 29,
    18. 238, 13. -uni 185, 24. PI -ubhis 17, 15. 36, 18. 42, 12. 47, 1. 211, 10. 32, 22.
    52, 11. 81, 13. PG -ūnām 161, 10. 215, 10. PL -uşu 257, 24.
bahu (Adv. vom vorigen) sehr, hoch. 219, 2.
bahu-kalyāna segensreich. SV -a 37, 6.
bahu-kārya-bhāra-guru schwer durch die Last vieler Geschäfte. PI -ubhis 298,8.
bahu-kutumba einen grossen Hausstand, starke Familie habend. PN -ās 176, 5.
bahu-guna-gunitā F. von -a (von guna M.) durch viele Multiplikatoren verviel-
    facht. SN -ā 310, 7.
bahutitha (von bahu) vielfach, der so und so vielte. SL -e 24, 19. 45, 16. 51, 9.
bahudhā (von bahu) vielfach, auf mancherlei Weise. 14, 17. 28, 12. 302, 15.
bahu-puspa-phalopeta (a-u, Vi) mit vielen Blumen und Früchten versehen. SA -am
bahu-pustaka N. mehrere Handschriften. PL -eşu 277, 9. 78, 28.
bahu-baka-sanātha mit vielen Reihern besetzt. SN -as 178, 12.
bahu-mata hochgeschätzt. PN -ās 270, 20.
bahu-matā F. von -a. SN -ā 56, 16.
bahu-matsya wo viele Fische sind, fischreich. SN -as 158, 9.
bahu-māna M. (V man) Hochachtung, Hochschätzung. SN -as 301, 6.
bahu-māya (-ā F.) listenreich. PN -ās 159, 3.
bahu-mūla-phalānvita (a-a) mit vielen Wurzeln und Früchten versehen. PN -ās
bahulā F. von -a (Wb. von bahu) viel, mehrere. PA -ās 51, 8.
                                                                         [25, 17.
bahu-vidha (Vdhā) mannigfach, mancherlei. PN -ās 315, 19. PI -ais 36, 23. [-i 175, 1.
bahuvidha-bhāṣā-veṣādi (a-ā) die mannigfachen Sprachen, Trachten und anderes. SN
bahu-vyāla-nişevita (Vsev) von vielen reissenden Tieren bewohnt. SL -e 48, 21.
bahusatrumat (von bahu + satru M.) viele Feinde habend. SN -at 213, 23.
bahuśas (von bahu) vielfach, oftmals, wiederholt. 66, 9. 69, 12. 71, 13. 84, 6. 18. 85, 6.
bahu-áruta (-a N.) hochgelehrt. SN -as 246, 18.
Bahusuvarnaka M. (bahu + su-varna N. goldreich) Name eines Ortes. SN -as 246, 17.
bahv-apāya reich an Gefahren. SN -am 123,6. SA -am 101,8. SL -e 101,3.
bahv-abaddha-pralapin (Vlap) viel Ungereimtes schwatzend. SG -inas 93, 4.
bahvī F. von -u. PN -yas 187, 14.
bāḍham (Adv. von bāḍha Pp von ∨bamh) gewiss; gut! einverstanden! 62, 19. 288, 11.
bāṇāhata (a-ā, ∨han) mit dem Pfeil getroffen. SN -as 237, 12.
bandhava M. (von bandhu M.) Verwandter, Angehöriger. PN -as 98, 11. 175, 15. PA
bandhava-jana M. die Angehörigen. SN -as 318, 13.
                                                                [-\bar{a}n 63, 4.67, 9.
bandhavartha (a-a) M. Sache der Verwandten. SL -e 157, 11.
bāla jung, klein. SN -as 213, 23. 30, 20. SG -asya 160, 18. PI -ais 218, 12.
bāla M. (s. o.) Kind, Knabe. SN -as 193, 18. 96, 7. 99, 13. 318, 15. SA -am 181,
    8. 10. 237, 16. SL -e 199, 23. PN -as 50, 3.
Bālambhatta-tanūbhava M. (Vbhū) Sohn des B. SN -as 257, 7.
bālaka (Weiterbildung von bāla) jung, klein. DN -au 62, 15.
bālaka M. (Wb. von bāla M.) Kind, Knabe. SA -am 23, 11. 179, 19. 81, 19. 236, 21.
    SL -e 196, 17. PN -ās 178, 17. PA -ān 126, 6.
bāla-trnāgra (a-a) N. Spitze(n) der jungen Gräser. PA -āni 101, 14.
bālatva-vrddhatva N. (von vrddha) Kindheit und Greisenalter. DL -ayos 317, 2.
```

### bāla-putraka M. — V budh IV

```
bāla-putraka M. (Dem. von putra M.) das kleine Söhnchen.
                                                            SN -as 199, 20.
bāla-bhāva M. Kindheit. SL -e 49, 8.
bāla-mṛṇāla-tantu M. die Faser einer jungen Lotuswurzel. PI -ubhis 259, 4.
bāla-vanitā F. (V van) ein junges Weib. SN -ā 266, 4.
bāla-vyajana 324, 16 siehe vāla-vyajana.
bālā F. (von -a M.) Mädchen, junges Weib. SN -ā 2, 17. 13, 1. 31, 6. 47, 12. 49, 17.
     50, 7. 57, 5. 60, 9. 61, 5. 14. 64, 12. 309, 1. 30, 18. SV -e 308, 18.
balāvabodhanārtha (a-a, a-a) zur Unterweisung der Kinder dienend. SN -am 97, 16.
bāliśa (von bāla M.) kindisch, töricht. SN -as 153, 9.
bālya N. (von bāla M.) Kindheit, Kinderei, Torheit. SN -am 308, 20. SAb -ād 85, 24.
     329, 6. SL -e 328, 14.
bāşpa M. Träne. SA -am 62, 1.81, 21.84, 17.298, 4. SI -ena 63, 15.
bāspa-kantha mit Tränen in der Kehle. SN -as 216, 2.
bāspa-kalā F. von -a von Tränen undeutlich. SI -ayā 20, 20. 26, 2.
                                                                    [-as 178, 15.
bāṣpa-pūra-pluta-locana die Augen schwimmend in einer Fülle von Tränen. SN
bāspa-pūrita-drś die Augen mit Tränen gefüllt. PN -sas 150, 15.62, 5.
bāşpa-samdigdhā F. von -a (\dih) von Tränen verklebt, bedeckt. SI -ayā 42,7.
bāspākulā (a-ā) F. von -a überhäuft mit Tränen. SA -ām 11, 19.
                                                                          [81, 9]
bāhu M. Arm. DN -ū 154, 6. 331, 8. DG -vos 76, 8. PN -avas 13, 17.
bāhu-yuddhaika-tatpara (a-e) ganz und gar mit einem Ringkampf beschäftigt. DA
bāhyatas (von bāhya Wb. von bahis) draussen. 24, 10.
                                                                     [-au 202, 1.
bila-dvāra N. Eingang der Höhle. SAb -ād 179, 3.
bisa-tantu M. Faden aus Lotusfasern. SN -us 261, 7.
bīja N. Samen. SN -am 108, 17. SA -am 235, 25. SAb -ād 108, 17.
bīja-śeşa-mātra (-ā F.) nur ein Rest von Samen. SA -am 128, 7.
bījānkura (a-a) M. Schössling aus Samen. SN -as 132, 4.63, 3.
buddhi F. (V budh) das Verstehen, Verstand, Einsicht; Meinung, Ansicht, Gedanke;
    Absicht, Plan. SN -is 28, 16, 56, 1, 92, 13, 112, 2, 25, 16, 30, 15, 36, 9, 265, 9.
    74, 7. SA -im 10, 2, 15, 11, 32, 5, 306, 20. SI -yā 14, 11, 120, 18, 70, 13. SG
    -es 120, 15. PN -avas 106, 14.
buddhi-pūrva wo eine Absicht vorhergeht, bewusst. PN -āni 90, 21.
                                                                          [96, 9.
buddhi-prakāśa M. (Vkāś) das Hellwerden, Offenbarwerden des Verstandes. SN -as
buddhi-prabhāva M. Macht des Verstandes. SA -am 160, 2.
                                                                            [17.
buddhi-pragalbhya N. (v. pra-galbha) Vertrauen auf die (eigene) Klugheit. SN -am 125,
buddhimat (von buddhi F.) verständig, klug. SN -an 157, 11. 201, 15. SI -atā 125,
    16. SG -atas 154, 6. PG -atām 130, 14.
buddhi-sammita (\sqrt{m\bar{a}}) mit Klugheit begabt.
                                              SN -as 90, 16.
buddhi-samyuta (Vyu) dass. SN -as 145, 3.
                                                                        [125, 13.
buddhi-sphurana N. (V sphur) das Aufzucken, Aufblitzen des Verstandes.
                                                                         SN -am
buddhy-avajñāna N. (Vjñā) Geringachtung (seines) Verstandes. SA -am 109, 5.
buddhvā Ger. von V budh erwachen, merken, erkennen (als), erfahren. 29, 7. 201,
    21. 12, 6. 18, 5. 21, 21. 22, 12. 37, 5. 41, 19. 48, 22. 50, 10.
budbuda M. (tonmalend) Wasserblase. PL -eşu 308, 2.
V budh I merken, kennen lernen. Mit ni merken auf, vernehmen, mit pra Kaus. be-
    Imp. 2.S ni-bodha 7, 20. 25, 13. 37, 7. 79, 11.
                                                                  [raten, bereden.
Pass. Pot. 3.S budhyeta 206, 7.
Pass. des Kaus. Ind. 3.S pra-bodhyate 179, 2.
∨budh IV erwachen, merken (auf), halten für. Mit pra erwachen.
```

Ind. 3.S pra-budhyate 143, 11. 2.S budhyase 93, 16.

Pot. 3.S budhyeta 28, 20. 2.S budhyethās 79, 5.

[22.

Impf. 3.S abudhyata 30, 3.33, 1. prābudhyata (a-a) 203, 16. 3.D abudhyetām 196, Perf. 3.S bubudhe 47, 10. [203, 14.

Kaus. Ind. 3.S pra-bodhayati 325, 12. 1.S pra-bodhayāmi 203, 11. 3.P bodhayanti budha (V budh) verständig, klug, weise. SI -ena 171, 5. PN -ās 149, 16. (311, 1 siehe a-budha). PV -ās 306, 20. 08, 8. PI -ais 103, 9.

budha-jana-sakāśād (SAb von -a M.) von weisen Männern. 259, 14

budhopadista (a-u) von den Weisen gelehrt. SI -ena 172, 2.

bubhukṣā F. (Vbhuj VII Des.) Esslust, Hunger. SN -ā 235, 22. SI -ayā 141, 9.49, 8. brhac-chilā F. ein grosser Stein. SI -ayā 181, 5.

Brhatkathā F. (brhat-kathā F. grosse Geschichte) Name der grossen Märchensammlung von Gunādhya im Paiśācī-Dialekt, im Original bis auf wenige Zitate untergegangen, aber in mehreren Sanskritbearbeitungen erhalten. SN -ā 253, 16. SA -ām 256, 3. SG -āyās 184, 14. [SV -e 21, 18. 22, 6.

Brhatsenā F. (von -a, brhat + senā F.) Frauenname. SN -ā 22, 8. SA -ām 21, 16. Brhadaśva M. (brhat + aśva M. 'grosse Pferde besitzend') Name eines Rṣi, der im dritten Buch des Epos Mahābhārata dem König Yudhisthira die Episode von Nala vorträgt. Da B. sonst im ganzen Mahābhārata nicht mehr erscheint, so dürfen wir in ihm wohl den Dichter des alten Nala-Liedes sehen, das zunächst jedenfalls selbständig existierte, ehe es dem grossen Epos einverleibt wurde. SN -as 1, 2. 4, 10. 6, 3. 7, 14. 10, 4. 13, 8. 18, 1. 19, 11. 21, 9. 23, 17. 30, 1. 33, 13. 45, 13. 52, 19. 55, 8. 57, 12. 59, 23. 61, 16. 65, 18. 68, 8. 70, 6. 71, 20. 75, 8. 79, 6. 81, 5. 82, 1. 85, 1. 89, 5. 19. 91, 14.

Brhaspati M. (brhas-pati) Lehrer der Götter und mythischer Verfasser eines Nītiśāstra; der Planet Jupiter. SN -is 109, 4, 14, 13, 274, 3.

Brhaspati-prabhrti B. und andere. PN -ayas 264, 8.

Brhaspati-sama dem B. gleich. SA -am 227, 7.

boddhavya (V budh Kaus.) aufzuklären. SN -as 125, 6.

boddhr M. (V budh) Kenner. PN -āras 296, 27. 97, 1. 1.

bodha M. (V budh) Erwachen, Erkenntnis. SN -as 311, 11.

bodhita Ppp von ∨budh Kaus. belehren, aufklären; mahnen. SN -as 225, 15.

bodhitā F. von -a. SN -ā 189, 15.

brahma-carya N. (V car) Keuschheit. SN -am 143, 15.

brahmacarya-vrata N. Gelübde der Keuschheit. SA -am 236, 13.

brahma-jñāna-vivekin durch Erkenntnis der Weltseele die richtige Einsicht besitzend. PN -inas 317, 5.

brahmanya (von brahman M.) den Brahmanen hold. SN -as 1, 7. 37, 13. 22. 40, 12. Brahmadatta-kathā F. Geschichte von Br. SA -ām 200, 7.

Brahmadattābhidha (a-a, -ā F., Vdhā) Brahmadatta mit Namen. SN -as 200, 8.

brahma-dhyānābhyasana-vidhi (a-a) M. anhaltende Tätigkeit des Nachsinnens über die Weltseele. SI -inā 304, 11.

Brahman M. (V brh wachsen) der Gott Brahma, Weltseele und Weltschöpfer, bildet mit Visnu und Siva die indische Trimürti, ist aber selbst ohne Kult (mit Ausnahme eines Tempels in Nepal, wo er als Svayambhū verehrt wird). SN -ā 186, 23. 87, 5. 258, 16. 21. 75, 9. 78, 20. 90, 2.

brahman N. (s. o.) die Weltseele unpersönlich gedacht. SA -a 310, 15. 21. 12, 8. SD -ane 257, 21. SL -ani 312, 2. 20.

brahman M. (s. o.) Mitglied der Priesterkaste, Brahmane. SV -an 226, 6.

brahmarşi (a-r) M. brahmanischer Seher. SN -is 2, 1.

brahma-vadha M. Tötung eines Brahmanen. SA -am 144, 15. brahma-vid (Vvid II) zauberkundig. PAb -dbhyas 54, 13. Brahmanda-purana N. Titel eines Purana. SL -e 321, 6. brahmānda-bhāndodara (a-u) N. der Bauch des Gefässes Weltei. SL -e 275, 9. brahmanda-mandalī-mātra (-ā F.) sogar der Kreis des Weltalls. SN -am 312.3. brahmāndodumbarāntar (a-u, a-a) im Weltei wie in einer Feige. 318, 2. Brahmendrädi-marud-gana (a-I, a-ā) M. die Schar der Götter mit Brahma und Indra an der Spitze. PA -ān 311, 9. brāhmana M. (von brahman N.) Mitglied der Priesterkaste, Brahmane. SN -as 59, 25. 68, 6, 80, 16, 87, 6, 97, 3, 183, 9, 229, 19, 30, 16, 46, 18. SI -ena 60, 7, 9. SAb -ād 257, 28. SG -asya 97, 11. PN -ās 58, 1. 59, 31. 64, 5. 65, 11. 87, 4. 235, 8. PA -ān 52, 6. 63, 6. 64, 3. PI -ais 49, 15. PG -ānām 266, 18. brāhmana-pūjārtham (ā-a, -a M.) um (die) Brahmanen zu ehren, als Ehrengabe für Br. brāhmana-sattama (Sup. von sat) der beste der Brahmanen. SN -as 229, 16. brāhmanākrti (a-ā) in Gestalt eines Brahmanen. SN -is 250, 7. brāhmanātithi (a-a) M. ein brahmanischer Gast. SA -im 217, 23 (der brahmanische Gast beruht auf einem Übersetzungsfehler Somadeva's: im Original des Gunadhya (vgl. Journal asiatique 1885 S. 416) fragte die Königin einen Brahmanen nach dem Tage (tithim, ob glücklich oder unglücklich)). brāhmanya N. (von brāhmana M.) Brahmanenstand, -würde. SN -am 109, 13. SAb -ād 233, 8. SL -e 215, 1. bruvat Ppra von \bru sagen, sprechen. SN -n 27, 11. 54, 16. 55, 11. 109, 4. SA -ntam 56, 12. SL -ti 88, 8. PA -tas 65, 7. bruvantī (ep. für bruvatī) F. von -at. SG -yās 86, 5. PA -ān 65, 3. bruvāna Pprm von Vbrū sagen, sprechen. SN -as 81, 20. PN -ās 128, 14. 59, 7. ∨brū II sagen, sprechen, künden. Mit prati antworten, mit vi aussagen, sich äussern. Akt. Ind. 2.S bravīsi 167, 12. 1.S bravīmi 11, 12. 16, 8. 26, 11. 54, 23. 63, 12. 79, 10. 88, 1. 103, 5. 29, 18. 30, 13. 36, 9. 42, 8. 52, 20. 58, 2. 59, 21. 65, 5. 73, 19. 82, 3. 280, 5. 1. P brūmas 179, 8. 281, 7. Imp. 2.S brūhi 18, 5. 39, 11. 16. 67, 22. 70, 2. 79, 13. 114, 9. 86, 16. 92, 22. 221, 2. 22, 21. 36, 25. 67, 12. 72, 8. 3.P vi-bruvantu 87, 21. Pot. 3.S brūyāt 65, 5, 136, 19. prati-brūyāt 65, 3. 2.S brūyās 79, 4. Impf. 3.S abravīt 3, 16. 4, 6. 8, 6. 13. 10, 5. 11, 9. 12, 1. 13. 13, 1. 14, 20. 18, 4. 6. 8. 19, 6. 20, 7. 21, 15. 23, 20. 24, 4. 25, 7. 40, 1. 45, 7. 50, 16. 51, 15. 20. 52, 9. 53, 17. 54, 4. 56, 12. 59, 25. 62, 1. 10. 63, 11. 15. 18. 64, 7. 65, 20. 66, 3. 5. 67, 20. 68, 5. 69, 18. 72, 18. 73, 2. 3. 6. 12. 18. 74, 6. 79, 7. 81, 9. 82, 3. 83, 21. 84, 15. 85, 10. 19. 86, 8. 87, 1. 89, 3. 93, 11. 102, 8. 14. 06, 6. 10. 10, 9. 14, 11. 15, 1. 11. 16, 18. 17, 15. 20, 23. 26, 1. 18. 40, 3. 41, 14. 47, 12. 55, 10. 56, 15. 58, 6. 67, 2. 72, 15. 74, 14. 76, 6. 79, 20. 87, 5. 88, 9. 89, 16. 91, 4. 8. 92, 1. 19. 93, 2. 12. 94, 1. 98, 2. 7. 200, 4. 02, 23. 05, 8. 08, 10. 17. 09, 5. 10, 12. 12, 21. 14, 14. 18, 8. 15. 20, 6. 16. 21, 6. 14. 23, 21. 23. 24, 1. 8. 13. 25, 5. 21. 26, 2. 6. 29, 8. 31, 7. 21. 33, 10. 12. 35, 5. 36, 8. 37, 22. 38, 12. 39, 10. 21. 40, 9. 41, 21. 43, 10. 17. 44, 6. 45, 21. 46, 3. 10. 48, 22. 50, 11. 19. 51, 15. 2. Sabravīs 35, 9. 1. Sabravam 206, 4. 17, 15. 21, 3. 3.P abruvan 6, 21. 7, 10. 47, 15. 48, 1. 64, 6. 201, 14. 15, 13.

Med. Ind. 3.S brūte 104, 19. 13, 2. 25, 2. 43, 12.

bhakta (Pp von Vbhaj) zugetan, treu. SA -am 114, 7. 64, 5. SI -ena 114, 6. PN -ās bhakta N. (Vbhaj) Mahlzeit. SN -am 310, 9. [112, 17. PG -ānām 146, 9.

Prek. 2. P brūyāsta 64, 8.

```
bhakta-cittanurodha (a-a) M. Willfährigkeit gegen die Gedanken, Wünsche seiner
    Verehrer. SI -ena 257, 4 (nānākrtīh ebenda ist wohl richtiger zu zerlegen in
    nānā-ākrtīh 'mancherlei Gestalten'; S. 476 Zeile 25 ist danach zu berichtigen).
bhakta-cetas N. Geist der Verehrer, Sinn der Frommen. SL -asi 296, 21.
bhaktā F. von -a. SN -ā 50, 21.
bhakti F. (Vbhaj) Anhänglichkeit, Liebe, Treue, Glaube (an). SN -is 269, 12.310, 10.
    15, 10. SA -im 15, 11. SI -yā 149, 19. 80, 19.
bhakti-tatpara Trene als höchstes habend, sehr ergeben. PN -ās 124, 1.
bhakti-bharākula (a-ā) überwältigt von der Last (meines) Glaubens. SN -as 243, 20.
bhaktimat (von bhakti F.) zugetan. SN -ān 96, 8.
bhakti-samanvita (Vi) erfüllt von Treue. SN -as 150, 21.
∨bhaks X geniessen, verzehren. Mit sam ganz verzehren.
    Ind. 3.S bhakşayati 35, 7. 126, 4.7. 52, 9. 1.S bhakşayami 127, 7. 3.P bhakşa-
    Imp. 3.S sam-bhakşayatu 215, 11.
                                                                  yanti 181, 11.
    Pot. 3.S bhaksavet 151, 14.
    1.Fut. 3.S bhakşayisyati 133, 21. 1.S bhakşayisyami 129, 8. 32, 12.
Pass. Ind. 3.S bhaksyate 175, 21.
                                                     [wandelns. PI -ābhis 121, 20.
bhakṣaṇa-pāna-viharaṇa-kriyā F. die Handlung(en) des Essens, Trinkens und Lust-
bhakşanārtham (a-a, -a M.) um des Unterhalts willen. 124, 7.
bhakşamāna Pprm von Vbhakş I geniessen, verzehren. SN -as 101, 15.
bhakşayat Ppra von ∨bhakş X geniessen, verzehren. SN -n 148, 9. 78, 14.
bhakşayitvā Ger. von V bhakş X (s. o.). 126, 16. 28, 17. 29, 18. 50, 19. 51, 8.
bhakşārtham (a-a, -a M.) des Essens wegen, zum Verspeisen. 131, 4.
bhaksita Ppp von Vbhaks X. SN -as 152, 19. PN -as 129, 15. 78, 18. 79, 7.
bhakşita N. (s. o.) Nahrung. SI -ena 151, 4.
bhakşita-śiśu-vairāgya N. Schwermut wegen der gefressenen Jungen. SAb -ād 178,
bhaksita-sesa M. Überrest von der Mahlzeit. SN -as 103, 5.
                                                                            14.
                                                                            [13.
bhakşitā F. von -a. SN -ā 180, 12. 13.
bhaksya M.N. (\bhaks) Nahrung, Speise. SN -as 24, 22. -am 250, 20. SA -am 218,
bhakşyamāņa Pprp von Vbhakş X beissen. SN -as 210, 19.
bhagavat (von bhaga M., Vbhaj) erhaben, hehr. SN -ān 191, 8. 236, 15. 44, 2. SI
    -atā 163, 10. SD -ate 257, 21. 78, 19. 25. SG -atas 121, 12. SV -an 37, 5.
    16. 97, 6. 187, 8. PG -atām 39, 12. 41, 3.
Bhagavat M. (s. o.) Beiname des Gottes Vișnu. SN -an 163, 12. 64, 2. 17. SA -antam
    163, 17. 64, 11. SI -atā 163, 18. 65, 1. SD -ate 257, 5. SG -atas 163, 14. 20. 64, 1.
bhagavatī F. von -vat. SA -īm 276, 3. SV -i 140, 10. 41, 14.
                                                                 [SV -an 164, 12.
Bhagavad-āśraya-bhūta Viṣṇu's Ruhestätte seiend. SI -ena 163, 19.
bhaginī F. (von -in glücklich, Vbhaj) Schwester. SN -ī 212, 4. SA -īm 62, 10. SG
bhagna Ppp von ∨ bhañj brechen, zerbrechen. SN -as 153, 9. 274, 5. -am 274, 11.
bhagnāśa (a-ā, -ā F.) mit gebrochener Hoffnung. SG -asya 273, 13.
bhanga M. (V bhanj) Affektion, Benommenheit, Lähmung. SA -am 292, 13.
bhanga-bhaya N. Furcht vor Einbruch, Einsturz. SAb -ād 156, 4.
bhangura (V bhanj) zerbrechlich, vergänglich. SN -am 306, 18.
bhangura-vrtti von vergänglicher Art. PN -ayas 315, 19.
bhangurā F. von -a. SA -ām 307, 16.
∨bhaj I teilen, teilhaben, sich hingeben, sich entscheiden für, lieben. Mit sam-vi ver-
Akt. Ind. 2.S bhajasi 16, 5.
                                                           [sehen mit, beschenken.
    Imp. 2.S bhaja 272, 7. 307, 16.
    Perf. 3.P bhejus 148, 15.
```

Digitized by Google

```
Med. Ind. 3.8 bhajate 105, 7. 1.8 bhaje 206, 5.
     Imp. 2.S bhajasva 208, 18. 308, 12.
     Perf. 3.S sam-vi-bheje 256, 6. 3.P bhejire 272, 20.
bhajamānā F. von -a Pprm von Vbhaj. SA -ām 10, 11.
bhanita-madhura im Klange süss, süss klingend. PN -ās 290, 4.
bhadra (\bhand) erfreulich, günstig, glücklich, lieb. SV -a 102, 8. 15, 12. 18, 8. 20, 23.
     21, 4, 25, 2, 26, 5, 29, 19, 34, 1, 20, 36, 11, 37, 18, 53, 1, 65, 10, 66, 11, 75, 14, 76, 1, 6.
bhadra N. (s. o.) Glück, Heil. SN -am 55, 18. 92, 6.
                                                                  [78, 17, 207, 18.
bhadrā F. von -a. SV -e 10, 1. 11, 18. 39, 15. 51, 17. 19. 78, 24. 80, 2. 84, 16. 19.
     155, 15, 18, 60, 1, 61, 12, 206, 8,
bhaya N. (Vbhī) Angst, Furcht, Schrecken, Gefahr, Not. SN -am 54, 12.74, 24.
     138, 19. 47, 6. 48, 11. 262, 12. 69, 11. 319, 4. 5. 6. SA -am 115, 16. 80, 20. 297,
     11. 17. SAb -ād 46, 19. 47, 7. 134, 14. 209, 23. 50, 18. SL -e 117, 3.
bhayam-kara (Vkr) gefährlich. SN -as 267, 18.
bhayam-karī F. von -a. SN -ī 48, 5.
bhaya-kartr furchterregend. SA -āram 41, 19.
bhaya-kārana N. Ursache der Furcht. SA -am 106, 7.
bhaya-trasta-manas mit vor Furcht zitterndem Geiste. PN -asas 128, 9.
bhaya-prahva aus Furcht sich neigend. SN -as 251, 12.
bhaya-vihvalā F. von -a von Entsetzen ergriffen. SN -ā 47, 13.
bhaya-vyākula-manas mit angstverwirrtem Geiste. SN -ās 118, 10.
bhaya-vyākulita-citta dass. SN -as 117, 14.
                                                                       [-ā 21, 12.
bhaya-śoka-samāviṣṭā F. von -a (Vviś) ganz erfüllt von Angst und Kummer. SN
bhaya-samtrasta-mānasā F. von -a mit vor Furcht zitterndem Geiste. SN -ā 47, 10.
bhayākula (a-ā) angstverwirrt, von Furcht erfüllt. SA -am 106, 18.
bhayānata (a-ā, ∨nam) vor Furcht sich neigend. SN -as 226, 16.
bhayānvita (a-a) von Furcht, Gefahr begleitet. SN -am 319, 7.
bhayābādha (a-a, Vbādh) von Furcht unbehelligt. SA -am 42, 14.
bhayarta (a-a) von Furcht bedrängt. SA -am 74, 25.
bhayāvista (a-ā) von Furcht besessen. SN -as 106, 9.
Bharatarsabha (a-r) M. Stier der Bharata (Beiname des Yudhisthira). SV -a 85,12.
Bharata-śrestha der herrlichste der Bh. (dass.). SV -a 63, 1.
Bharadvāja-muni M. der Einsiedler Bh. SG -es 244, 13.
bhara-saha (Vsah) Lasten ertragend. SN -am 272, 6.
Bharukaccha-nāman Bh. (heut Barotsch, Broach) mit Namen. SL -ni 242, 23.
Bharukacchākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) dass. SN -as 235, 10.
Bharga M. (im Ablaut zu Vbhrāj glänzen) Beiname des Śiva. SN -as 187, 13.
bhartavyā F. von -a (\sqrt{bhr}) zu erhalten, ernähren. SN -ā 64, 17.
bhartr M. (Vbhr) Ernährer, Herr, Gatte. SN -ā 15, 3. 25, 13. 38, 3. 40, 8. 14. 44, 18.
     50, 20. 59, 7. 187, 18. 19. 211, 6. SA -āram 11, 12. 16, 6. 22, 2. 30, 4. 31, 15.
     37, 26. 41, 1. 50, 17. 51, 4. 11. 17. 19. 63, 19. 68, 3. 83, 20. 86, 19. 22. 88, 14.
     89, 12. SI -rā 48, 20. 67, 16. 210, 9. 11. 11, 1. SAb -ur 60, 12. SG -ur 40,
     21. 52, 6. 59, 14. 110, 2. 93, 12. 206, 10. 70, 14. PA -rn 199, 5. PI -rbhis
     66, 13. 81, 12.
                                                                      [-ava 59.6.
bhartr-darsana-kānkṣā F. (Vkānkṣ) Verlangen nach dem Anblick des Gatten. SI
bhartr-darsana-lālasā F. (von -a, Vlas Int.) heiss verlangend nach dem Anblick
     des Gatten. SA -ām 44, 17.
bhartr-dhana-sthiti F. (Vsthā) Deponierung des Geldes (ihres) Gatten. SA -im
```

[208, 19.

bhartr-pinda M. Bissen, Brot des Herrn. SG -asya 151, 5.

```
bhartr-rājyāpaharana (a-a) N. (V.hr) die Wegnahme des Reiches (meines) Gatten.
                                                            [SN -ā 34, 13.44, 13.
    SN -am 48, 19.
bhartr-vyasana-pīditā F. (von -a, Vpīd) gequālt durch das Missgeschick des Gatten.
bhartr-śoka-parā F. (von -a) von Gram um den Gatten erfüllt. SN -ā 42,6.
bhartr-śoka-parītāngī (a-a) F. (von -a) mit von Gram um den Gatten ergriffenem
    Körper. SN -1 34, 15.
bhartr-śokābhipīḍitā (a-a) F. (von -a, ∨pīḍ) von Gram um den Gatten gequält. SN
bhartr-sthāpita vom Gatten deponiert. SA -am 208, 18.
Bhartrhari M. (bhartr + Hari M.) ein Gnomiker, der Lebensideal und Weltanschauung
    des brahmanischen Inders wie wohl kein anderer zum Ausdruck gebracht hat,
    zugleich berühmter Grammatiker; lebte um 600 n. Chr. Nach der Überlieferung
     war er ein Halbbruder des Königs Vikramāditya und regierte in Ujjayinī in
    üppiger, verschwenderischer Weise, bis er durch Zerwürfnisse mit den Untertanen
    und durch einen Fall von arger Untreue seiner Lieblingsgemahlin (der auch im
    Komm. zu Nītiśataka 2 erwähnt wird) veranlasst dem Tron entsagte und als Ein-
    siedler sein Leben beschloss. SN -is 278, 10.96, 6. SI -inā 257, 28.
Bhartrhari-krta von Bh. verfasst, gedichtet. SN -am 278, 8, 96, 4.
bhartr-hīnā F. (von -a) vom Gatten verlassen. SA -ām 37, 25.
bhartsayat Ppra von V bharts X anfahren, schelten.
                                                      SN -n 133, 6.
bhartsita Ppp von Vbharts (s. o.). PN -as 124, 5.
bhava M. (Vbhū) das weltliche Dasein, Welt. SN -as 315, 19.
Bhava M. (Vbhū) ein Name des Gottes Siva. SL -e 310, 10.
bhavat Ppra von Vbhū sein, gegenwärtig sein. SN -t 186, 17.
bhavat Allegro-Form von bhagavat, gebraucht zur höflichen Anrede: der Herr, der
    gnädige Herr, Euer Gnaden, Sie. SN -an 7, 11. 20, 2. 36, 9. 53, 11. 64, 19. 73, 4.
    90, 18. 103, 6. 06, 6. 9. 20. 08, 14. 18, 1. 20, 15. 21, 4. 18. 29, 20. 36, 10. 21. 39, 7.
    44, 1. 50, 23. 51, 12. 52, 8. 57, 2. 67, 12. 87, 5. 91, 3. 220, 12. 45, 14. 47, 6. SA
    -antam 77, 15, 152, 9. SI -atā 119, 14, 20, 2, 21, 7, 22, 4, 27, 5, 47, 8, 49, 1, 51,
    5. 12. 52, 8. 55, 3. 57, 16. 59, 1. 64, 1. 17. 66, 11. 67, 4. 77, 2. 78, 16. 79, 17. 81, 16.
    252, 14. SG -atas 54, 11. 110, 13. 23, 1. 42, 17. SL -ati 162, 7. DI -adbhyām
    159, 10. DD -adbhyām 159, 17. PN - antas 7, 17. 13, 6. 149, 4. 73, 4. 281, 5.
    PI -adbhis 12, 15. 95, 11. 132, 10. 58, 13. PG -atām 12, 18. 312, 17. PL -atsu
bhavatī F. v. -vat. SN -ī 67, 2.186, 18. SA -īm 187, 14. SI -yā 155, 18.
                                                                          [12, 21]
bhavad-artha M. Ihre Sache, Angelegenheit. SL -e 122, 18.
bhava-duḥkha-bhāra-racanā-vidhvamsi-kālānala (a-a) M. das Weltfeuer, wel-
    ches vernichtet das Gebilde der Schmerzensbürde des Daseins. SA -am 311, 15.
bhavad-bhakşana N. (Vbhakş) das Verzehren von Euer Gnaden. SAb -ād 150, 23.
bhavad-rūpa N. deine Gestalt, Schönheit. SN -am 282, 2.
                                                                 [1. SL -e 313,4.
bhavana N. (\shu) Wohnstätte, Wohnung, Haus. SA -am 5, 17. 199, 4. 205, 10. 315,
Bhavananda M. (Bhava + \vee nand) Name eines Schauspielers. SN -as 193, 13.
Bhava-pūrva-patnī F. Bh.'s erste Gemahlin. SN -ī 326, 13.
Bhava-prasada M. Gnade des Bh. SI -ena 184, 8.
bhava-bhayāmbhodhi-pāra (a-a) N. das andre Ufer des Ozeans der Gefahren des
bhava-rati F. Weltlust. SA -im 307, 16.
                                                       [Weltlaufs. SA -am 312, 2.
bhava-rasās vādana (a-ā) N. (Vsvad) Genuss des Wohlgeschmacks des Weltlaufs. SL
Bhavānī F. (von Bhava M.) Gemahlin des Bhava. SN -ī 185, 22.86, 12.
bhavāntara (a-a) N. eine andere, künftige Existenz. SL -e 120, 1.
bhavābhogodvigna (a-ā, a-u, Vvij) zurückschreckend vor der Ausgedehntheit, Um-
```

fänglichkeit des Weltlaufes. PN -as 304, 16.

## bhavāmbu-rāśi M. — bhāryā-sama

bhavāmbu-rāśi (a-a) M. das Meer der irdischen Existenz. SL -au 289, 18. bhavitavya (Vbhū) zu geschehen, es muss sein (mit I des Agens). SN -am 86, 16. bhavitrī F. von -tr (\scalent bhū) zukünftig. SA -īm 333, 10. [115, 15,bhavişyat Pfa von Vbhū sein. SN -t 186, 17. bhavişyā F. von -a (\sqrt bhū) sein werdend, bevorstehend. SA -ām 113, 9. bhavya (Vbhū) gut, glückbringend, vorzüglich. SN -as 133, 1. bhavyā F. von -a. SN -ā 327, 1. bhasmāsthi-śakala-kīrņā (a-a) F. von -a mit Asche und Knochenstücken bestreut. SN -ā 127, 17. ∨bhā II glänzen, strahlen, scheinen. Mit prati einleuchten, einfallen, mit vi glänzen, Ind. 3.S bhāti 42, 12. 61, 13. prati-bhāti 145, 6. 59, 17. 219, 10. vi-bhāti 271, 7. 2.S bhāsi 50, 13. 3.P bhānti 186, 10. bhāga M. (Vbhaj) Teil. SL -e 203, 22. bhāga-dheya N. (V dhā) Anteil, Los, Schicksal. SN -am 21, 21 ('sollte jetzt unsre Zeit gekommen sein?'). 260, 11. bhāgī-krtya Ger. von Vbhāgī-kr teilen, zerteilen. 301, 10. [ānām 325, 5. Bhāgīrathī-nirjhara-sīkara M. Sprühregen von den Wasserfällen der Gangā. PG bhāgya N. (von bhāga M.) Los, Schicksal, Glück. PN -āni 275, 15. bhāgya-rahita vom Schicksal, Glück verlassen. SN -as 274, 12. bhāgyavat (von bhāgya N.) glücklich. PN -antas 291, 18. bhāgyodaya (a-u) M. Aufgang, Aufsteigen des Glückes. SN -as 278, 31. Bhāngāsuri M. Sohn des Bhangāsura (a-a, Dämonenbrecher), Patron. des Rtuparņa. SN -is 65, 22, 71, 23, 72, 6, 86, 24, 91, 9. SA -im 78, 10, 80, 2. Bhāngāsuri-nrpājñā (a-ā) F. Befehl des Königs Bh. SI -ayā 69, 11. bhājana N. (Vbhaj) Gefass. SN -am 138, 3, 202, 4, 88, 12. SL -e 202, 10. bhānda N. Gefäss, Gerät, Ware. PA -āni 100, 15. [100, 13. bhānda-kraya-vidhānatas (von vi-dhāna N., Vdhā) mittels Ankauf von Waren. bhānda-mūlya N. Kaufgeld für Waren, Anlagekapital. SA -am 231,20. SD -āya 232,6. bhāndānayana (a-ā) N. das Herbeischaffen von Waren. SN -am 99, 19. bhānu M. (Vbhā) Sonne. SN -us 299, 18. SL -au 147, 5. bhāminī F. von -in (von bhāma M. Glanz, ∨bhā) strahlend, schön. SV -ī 82, 6. Bhārata M. Nachkomme des Bharata (Yudhisthira). SV -a 2, 1.4, 11.7, 15.14, 6.14. 15, 17, 16, 1, 20, 14, 26, 1, 28, 22, 32, 15, 19, 44, 3, 52, 12, 60, 5, 61, 21, 76, 20. 77, 9. 81, 21. 84, 9. 88, 10. Bhārata N., gewöhnlich Mahābhārata N. (mahā-Bhārata) das Lied vom Kampf der Bharata's, das grosse altindische Nationalepos in etwa 2000 Gesängen und 85 000 Versen. SL -e 143, 9. bhāratī F. (von Bharata M., urspr. die Sprache der Bharata, des Hauptstammes der arischen Inder) Sprache, Rede, Dichtung, Muse. SN -1 320, 15. SA -1m 35, 10. bhāra-bhūta eine Last seiend. PN -ās 260, 14. bhārodvahana-kaşţa-bhāgin (a-u, von bhāga M.) teilhaftig des Unglücks des Lastentragens. SN -ī 148, 8. bhāropajīvana (a-u) N. (Vjīv) Lebensunterhalt durch Last(tragen). SN -am 145.13. Bhārgava M. der Nachkomme des Bhrgu (Parasurāma). SN -as 135, 14. bhāryā F. (Vbhr) Gattin, Gemahlin. SN -ā 3, 19. 31, 14. 60, 11. 61, 1. 63, 18. 96, 5. **126**, 8. 83, 6. 93, 4. 99, 18. **202**, 26. 30, 10. 36, 10. 37, 4. 46, 19. 94, 21. **3**10, 7. 18, 13. SA -ām 29, 12. 19. 21. 30, 10. 35, 11. 36, 11. 37, 24. 40, 20. 59, 20. 85, 22. 230, 5. SI -ayā 58, 2.88, 7.89, 10.198, 11.248, 4. SD -āyai 165, 4.89, 3. PA ās 199, 1. bhāryā-sama der Gattin gleich. SN -am 26, 10. 14.

```
bhāva M. (Vbhū) Vorhandensein, Zustand, Gemütszustand, Geist, Stimmung, Gebärde,
     Art, Eigenart. SN -as 23, 1. 109, 17. 321, 38 (= iti bhavati 'so ist es, so steht
     es, so verhält es sich'). 22, 15. 20. SA -am 17, 1. SI -ena 280, 7. SL -e 321, 3
     ('im Sinne des Zustandes').
bhāva-snigdha von Herzen ergeben. PI -ais 146, 14.
bbāvārjita (a-a) in einer früheren Existenz erworben. SN -am 169, 8.
bhāvin (Vbhū) sein werdend, sollend, müssend. SN -i 124, 20.69, 9.
bhāvinī F. (von -vin, ∨bhā (?)) strahlend, schön. SN -ī 14, 11. 33, 1. 60, 11. 63, 10.
     67, 13. SV -i 32, 17. 62, 7. 84, 2.
bhāvya (∨bhū) was sein muss, geschehen muss, sein wird, es muss sein (mit I des
     Agens). SN -am 123, 6, 57, 17, 79, 17, 274, 8, 304, 12, SG -asya 276, 16.
∨ bhāş I sagen, sprechen (zu). Mit abhi dass., mit pra reden mit, mit prati antworten,
Akt. (ep.) Pot. 1.S pra-bhāseyam 52, 3.
                                                                       [sprechen zu.
Med. Ind. 2.S prati-bhāşase 30, 19. 35, 6. 12. 18. 1.S abhi-bhāşe 35, 18.
     Impf. 3.S abhāşata 21, 1. 66, 10. 87, 22. 205, 18. 11, 4. 14, 16. 29, 23. 30, 9. 34, 4.
     35, 19. 36, 6. 38, 14. 39, 1. 44, 11. 46, 16. 54, 8. abhy-abhāsata 7, 19. 8, 15. 9, 10.
     21, 3. 72, 8. 216, 2. 43, 12. praty-abhāşata 6, 10. 67, 4. 68, 10. 3.P abhy-abhā-
     Perf. 3.S babhāşe 186, 14. 3.P babhāşire 211, 14. 55, 3.
                                                                        [santa 9, 4.
bhāşana N. (V bhāş) Rede, das Sprechen. SI -ena 106, 16.
                                                                           [229, 3.
bhāṣā F. (Vbhāṣ) Sprache. SN -ā 185,14. SA -ām 229,7. SI -ayā 253,6. PA -ās
bhāṣā-traya N. Dreiheit von Sprachen, drei Sprachen. SN -am 241, 8.
bhāṣā-traya-vilakṣaṇā F. v. -a (Vlakṣ) verschieden von den drei Sprachen. SA -ām
bhāṣita N. (Ppp v. Vbhāṣ) Rede, Sprache, Ausspruch. SN -am 296, 28. 97, 5.
bhāsyamāna Pprp von Vbhās anreden. SN -as 66, 4.
∨bhās I (Wb. von ∨bhā) glänzen, scheinen. Mit prati Glanz haben für.
     Ind. 3.S. prati-bhāsate 240, 22.
Bhāsuraka M. (Wb. v. bhāsura glänzend, Vbhās) Name eines Löwen. SN -as 130,18.
     32, 10. 33, 6. 18. 22. 34, 20. 35, 21. 36, 2. SA -am 133, 1. 35, 24. SG -asya 133,
                                                                              [15.
Bhāsuraka-samīpa N. Nähe des Bh. SA -am 133, 2.
bhās-kara M. (Vkr) Sonne. SI -ena 277, 22.
bhāsvat (v. bhās N. Glanz, Vbhā) glänzend, leuchtend. SI -atā 292, 21. PN -anti 321,
                                                      [35. PA -anti 321, 18.26.26.
bhāsvat M. (s.o.) Sonne. SN -ān 161,7.
bhāsvatī F. von -vat. PA -vas (Lapsus für -īs) 321, 26.
bhāsvara (Vbhās) glänzend, leuchtend. SN -as 296, 15. DA -au 264, 10.
bhikṣā F. (∨bhikṣ betteln, Des.-Bildung von ∨bhaj) das Betteln, Almosen. SN -ā
     99, 11. 105, 17. 300, 7. SA -ām 235, 12. 302, 9. SI -ayā 99, 8.
bhikṣāṭana (ā-a) N. (Vat) das Bettelngehen. SN -am 314, 17. SA -am 275, 11.
bhikşāśin (ā-ā, Vaś IX) von Almosen sich nährend. SN -ī 312, 13.
bhikşā-saktu M. Bettelgrütze, erbettelte Grütze. PI -ubhis 308, 15.
bhikşuka M. (Wb. von bhikşu M., Vbhikş) religiöser Bettler, Bettelmönch. PN -äs
bhitti F. (V bhid) Wand. SL -au 219, 8.
                                                                          [124, 10.
bhitti-viśleşa-jarjara (Vjr Int.) hinfällig durch das Auseinanderweichen der Wände.
bhittvā Ger. von \bhid. 127, 11. 98, 10.
                                                                  [SA -am 194, 18.
∨bhid VII spalten, durchschneiden, unterbrechen, verraten, ändern. Pass. zusammen-
     brechen; verschieden sein, abweichen.
    Ind. 3.S bhinatti 127, 13. 20. 3.P bhindanti 324, 8.
    Pot. 3.S. bhindyāt 144, 3.
Pass. Ind. 3.S bhidyate 114, 15. 15. 15, 17. 18. 85, 14.
    Pot. 3.S bhidyeta 115, 18.
```

# bhinna — bhujisyā F.

bhinna Ppp v. Vbhid spalten, durchschneiden, öffnen. SN -am 329, 8. SL -e 127, 16. bhinna-ghata M. ein zersprungener Krug. SAb -ād 317, 11. [-as 325, 8. bhinna-śikhandi-barha (-a M., Vbrh) die Schweiffedern der Pfauen spaltend. SN bhinna-samdhāna N. (Vdhā) Versöhnung von Entzweiten. SL -e 122, 10. 71, 17. bhisaj M. Arzt. PG -jām 26, 10. 122, 10. 71, 17. Vbhī III sich fürchten.

Impf. 3.S abibhyat 34, 12.

Aor. 2.S. bhaisīs 223, 19. bhais (ep.) 53, 2.

bhī F. (\shi) Furcht. SN -īs 118, 3. SI -iyā 210, 7. 80, 7.

bhīta Pp von Vbhī sich fürchten (Präsensbedeutung). SN -as 74, 16. 27. 106, 7. SA -am 223, 18. PN -ās 43, 16. 159, 3.

bhīta-parivāra mit furchtsamem Gefolge. SN -as 106, 7.

bhīta-bhīta sehr furchtsam, sehr erschrocken. PN -as 211, 14.

bhītā F. von -a. SN -ā 30, 7. 17. 31, 7. 48, 11. 87, 1. SA -ām 38, 13.

bhīti F. (\shi) Furcht. SA -im 272, 20. SI -yā 222, 10.

bhīti-trasta (Vtras) vor Furcht zitternd, bebend. PI -ais 282, 19.

bhīma (Vbhī) furchtbar. SN -am 276, 17. PA -an 2, 7.

Bhīma M. (s. o.) Kṣatriya-Name. SN -as 1, 11. 2, 2. 5, 1. 12. 13, 10. 17, 6. 37, 10, 40, 5. 57, 13. 15. 60, 20. 67, 7. 77, 7. 16. 90, 2. 94, 20. SA -am 5, 9. 23, 12. 63, 18. 77, 6. 85,

10. 91, 15. SI -ena 17, 9. SD -āya 75, 10. 89, 2. SG -asya 59, 27. 62, 5. 89, 8. SL Bhīma-nandinī F. (\sqrt{nand}) Tochter des Bh. SA -īm 41, 11. [-e 67, 5. bhīma-parākrama von furchtbarer Kraft. SN -as 1, 11. 94, 20. SA -am 77, 6. PA

Bhīma-putrikā F. (von -aka M.) Tochter des Bh. SA -ām 58, 3. [-ān 2, 7.]

bhīma-rūpa von furchtbarer Gestalt. PA -ān 34, 5.

Bhīma-vacana N. Wort des Bh. SAb -ād 75, 11.

bhīma-vişa N. furchtbares Gift. SI -ena 272, 20.

Bhīma-śāsana N. Bh.'s Gebot. SAb -ād 5, 9.

Bhīma-sutā F. Tochter des Bh. SN -ā 21, 12. 22, 1. 31, 16. 42, 5. 43, 5. 88, 14.

bhīru (V bhī) furchtsam, feig, schüchtern. SN -us 268, 14.

bhīrutva N. (von bhīru) Furchtsamkeit, Feigheit. SN -am 116, 6.

bhīrū F. von -u. SV -u 26, 15. 86, 10. 20.

bhīşaņā F. von -a (Vbhī Kaus.) schreckenerregend. SA -ām 245, 8.

bhīşita Ppp von Vbhī Kaus. schrecken, in Furcht versetzen. SN -as 223, 17.

Bhīşma M. (bhīşma schrecklich, V bhī Kaus.) Kşatriya-Name. SN -as 139, 20.

bhukta Ppp von Vbhuj VII geniessen, essen. SN -am 298, 1.310, 9. PN -ās 299, bhuktvā Ger. von Vbhuj VII geniessen. 180, 3. [7.7.]

∨bhuj VII geniessen, essen. Mit upa geniessen.

Akt. Pot. 1.S bhuñjīyām (ep. für bhuñjyām) 52, 2.

Med. Ind. 3.S bhunkte 103, 16. 264, 3. 66, 1. 331, 19. upa-bhunkte 131, 7. 3.P bhunjate 124, 13. 295, 5. 300, 25. 01, 10.

Imp. 2.S bhunkşva 10, 20. 215, 13. 16, 3. 47, 20.

1.Fut. 2.S bhoksyase 226, 9. 1.S bhoksye 247, 7.

Pass. Ind. 3.S bhujyate 246, 7.

bhujam-ga M. (Vgam, eig. in Windungen gehend, von Vbhuj VI biegen) Schlange. SA -am 32, 13. 258, 27. PG -ānām 174, 2. [wie eine Schlange]. bhujamga-kuţila gekrümmt wie eine Schlange. SN -as 295, 8 (im Nebensinn: falsch bhuja-pañjara-madhya-vartin (Vvrt) im Käng (ihrer) Arme befindlich. SN -ī 281, bhuja-latā F. Armliane, der gebogene, gekrümmte Arm. SN -ā 311, 5. [19. bhujişyā F. (von -a M., Vbhuj VII) Dienerin. SA -ām 50, 18.

bhujyamāna Pprp von Vbhuj VII geniessen, essen. PN -ās 244, 25.

bhuñiana Pprm von Vbhui VII (s. o.). PG -anam 96, 10.

bhuvana N. (Vbhū) Welt, Weltteil, Erdteil. SA -am 87, 16. PA -ani 300, 25. bhuvana-traya N. die drei Welten (Himmel, Erde, Unterwelt). SL -e 256, 12. bhuyana-traya-tilaka M. Stirnzeichen, Stirnschmuck der Dreiwelt. SA -am 116,7. bhuvana-phalaka N. (V phal) die Erde als Spielbrett. SL -e 304.1. bhuvana-bhara M. (Vbhr) die Last der Welt, Erde. SD -āya 317, 17. bhuvana-śreni F. die Reihe der Welten. SA -im 264, 12. -avas 310, 16. bhuyanādhipatya-bhogādi (a-ā, a-ā) Genuss der Weltherrschaft und anderes. PN ∨bhū I werden, entstehen, geschehen, gereichen, dasein, sein. Mit anu wahrnehmen, vernehmen, geniessen, mit abhi überwinden, mit ad sich erheben, mit pari überwinden, demütigen, mit pra entstehen, imstande, über sein, vermögen, Macht haben, mit sam vorkommen, werden, Kaus. zukommen lassen, übergeben, halten für, mit sukhī- glücklich, froh werden, mit sthāyī- beständig werden, haften. Akt. Ind. 3.S bhavati 96, 9. 15. 99, 8. 104, 9. 14. 05, 10. 07, 9. 11, 1. 5. 19. 19, 7. 23, 12. 26, 6. 28, 11. 31, 2. 34, 9. 38, 7. 9. 39, 12. 45, 9. 47, 2. 3. 49, 9. 19. 50, 19. 51, 1. 52, 14. 53, 8. 54, 4. 60, 10. 62, 15. 65, 12. 14. 67, 9. 69, 9. 73, 6. 81, 17. 83, 1. 253, 2. 60, 3. 61, 7. 65, 11. 66, 1. 68, 13. 70, 7. 76, 8. 16. 17. 19. 78, 31. 32. 79, 23. 29. 88, 12. 14. 92, 11. 94, 17. 96, 1. 2. 97, 5. 300, 6. 03, 1. 06, 3. pra-bhavati 129, 5. 68, 3. 275, 8. 83, 14. 322, 13. sukhī-bhavati 115, 10. 62, 3. sthāyī-bhavati 105, 2. 2.S bhavasi 133, 11. 1.S bhavāmi 134, 2. pra-bhavāmi 111, 7. snkhī -bhavāmi 174, 18. 3.P bhavanti 83, 16. 99, 6. 115, 20. 17, 16. 18. 18, 14. 24, 6. 52, 11. **2**18, 22. 44, 20. 50, 13. 65, 20. 71, 1. 94, 5. 97, 8. **3**10, 17. 11, 10. 24, 3. 25, 4. pra-bhavanti 246, 7. Imp. 2.S bhava 7, 12. 42, 20. 189, 13. 224, 4. 67, 5. 3.S bhavatu 52, 14. 114, 8. 61, 12. 2.P bhavata 312, 2. Pot. 3.S bhavet 3, 20. 4, 4. 18, 13. 31, 11. 41, 4. 44, 11. 52, 4. 65, 9. 68, 16. 71, 1. 9. 10. 72, 23. 78, 14. 79, 2. 108, 1. 3. 5. 7. 9. 11. 13. 13, 10. 14, 12. 16, 3. 32, 5. 41, 5. 6. 46, 6. 11. 52, 4. 58, 16. 60, 5. 63, 4. 75, 12. 81, 1. 85, 2. 5. 7. 8. 11. 12. 96, 16. 18, 205, 7, 06, 7, 07, 21, 14, 21, 17, 19, 21, 4, 17, 22, 5, 23, 7, 39, 16, 41, 20, 47, 7, 50, 21, 68, 1, 85, 3, 95, 6. sam-bhavet 241, 8. 3. P bhaveyus 56, 3. Impf. 3.S abhavat 2, 19. 20, 13. 21, 6. 29, 16. 41, 23. 42, 1. 6. 46, 10. 60, 9. 93, 1. **148**, 12. 93, 4. 95, 16. **2**05, 22. 06, 17. 10, 3. 12, 7. 13, 13. 14, 11. 15, 23. 22, 12. 23, 13. 29, 6. 34, 3. 36, 7. 10. 39, 5. 41, 18. 43, 9. 49, 3. 13. 51, 4. 54, 13. 59, 13. 72, 1. 326, 7. 1.S abhavam 220, 9. 43, 19. 52, 9. sam-abhavam 259, 12. 3.P abhavan 12, 20. 46, 16. 83, 5. Aor. 3.S abhūt 2, 22. 14, 5. 51, 1. 75, 5. 78, 15. 135, 23. 91, 11. 92, 3. 93, 4. 95, 4. 7. 97, 11. 99, 3. 200, 8. 03, 18. 05, 16. 06, 16. 09, 2. 10, 2. 19, 6. 21, 19. 23, 5. 24, 6. 25, 1. 23. 28, 3. 29, 16. 21. 30, 14. 31, 3. 35, 4. 36, 9. 24. 37, 3. 10. 17. 38, 2. 20. 39, 3. 41, 22. 42, 18. 44, 12. 46, 18. 47, 13. 49, 17. 50, 7. 14. 53, 11. 55, 1. 322, 17, 34, 4. ud-abhūt 193, 11, 96, 12, 230, 17, 51, 6. 2.S bhūs 308, 12. 1.S abhūvam 213, 15. 30, 23. 32, 8. 43, 21. 3.D abhūtām 194, 3. 242, 12. 3. P abhūvan 233, 4. 1.P abhūma 204, 21. Prek. 3.S bhūyāt 257, 10. 2.S bhūyās 148, 9. 1.S bhūyāsam 187, 8. Perf. 3.S babhūva 4, 12. 14. 15. 53, 14. 85, 15. 17. 90, 7. 95, 9. 98, 7. 200, 3. 20, 18. 21, 13. 18. 41, 12. 46, 19. 327, 7. 29, 9. 31, 17. 3.D babhūvatus 190, 2. 248, 3. P babhūvus 95, 10. 246, 21. 1. Fut. 3. S bhavişyati 9, 6. 12, 7. 24, 22. 29, 7. 54, 14. 20. 62, 13. 68, 1. 71, 6. 74,

24. 78, 1. 117, 9. 19, 4. 15. 20, 2. 25, 13. 29, 17. 31, 5. 33, 20. 39, 10. 50, 3. 56, 11.

```
57, 2. 17. 59, 12. 68, 6. 11. 12. 19. 69, 11. 70, 16. 72, 9. 96, 2. 99, 18. 22. 223, 9.
     26, 8. 27, 22. 30, 13. 36, 17. 44, 8. 84, 2. 2. S bhavisyasi 31, 3. 32, 4. 54, 21. 172, 5.
     252, 16. 1.S bhavişyāmi 16, 8 (lies ş für ś). 41, 10. 53, 12. 13. 76, 9. 86, 4. 93, 3.
     310, 1. 3.D bhavişyatas 255, 22. 2.D bhavişyathas 237, 6 (lies bhavişyathah).
     2. Fut. 3. S bhavitā 6, 14. 11, 17. 12, 3. 13, 4. 41, 13. 54, 13. 79, 16. 199, 22. 247, 21.
     Kond. 3.S abhavisyat 244, 7.
                                                               [2.S bhavitāsi 31, 1.
Med. (ep.) Pot. 2.S bhavethas 3, 19.
Pass. Ind. 3.S anu-bhūyate 279, 2.8. abhi-bhūyate 322, 20. pari-bhūyate 126, 14.
     Imp. 3.S anu-bhūyatām 5, 7. 279, 12.
Kaus. Ind. 1.D sam-bhāvayāvas 164, 21.
     1. Fut. 2. S sam-bhāvayisyasi 160, 1.
bhū F. (Vbhū) Erde. SN -ūs 276, 19. 300, 8. SA -uvam 226, 2. SG -uvas 274, 18.
     301, 6. SL -uvi 2, 18. 29, 12. 175, 21. 84, 8. 90, 4. 97, 8. 99, 16. 207, 2. 30, 11.
     34, 19. 47, 20. 60, 14. 80, 3. 90, 14. 313, 5. 19, 7. 11.
bhūta (Pp von ∨bhū) gewesen, vergangen. SN -am 186, 17.
bhūta M.N. (s. o.) Wesen, unheimliches Wesen, Geist, Gespenst. SG -asya 31, 11.
     52, 22. PG -ānām 218, 21. 46, 1.
bhūta-grāma M. Schar, Gruppe, Art von Wesen. PN -ās 11, 3.
bhūta-bhāṣā F. Sprache der Geister, Gespenster. SI -ayā 245, 15. 55, 16.
bhū-tala M.N. Erdboden. SL -e 7, 5, 97, 16, 142, 19, 232, 1.
bhūta-sākṣin M. Zuschauer, Zeuge der Wesen. SN -ī 87, 14.
bhūtādi (a-ā) Vergangenheit und so weiter. SN -is 257, 18.
bhūti F. (\bhū) Gedeihen, Wohlfahrt. SA -im 118,7.215,18. SD -aye 212,3. [3.10.
Bhūtivarman M. (bhūti + varman N. Panzer, Vvr V) Name eines Rākṣasa. SN -ā 246,
Bhūtivarmākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) Bhūtivarman mit Namen. SN -as 245, 19.
bhūtvā Ger. von V bhū. 14, 20, 20, 5, 25, 11, 53, 4, 118, 12, 20, 22, 35, 10, 89,
     10. 204, 15. 318, 15. 21, 25.
bhū-dhara M. (Vdhr tragen, halten) Berg. PG -ānām 281, 11. 326, 16.
bhūdhara-rāja-patnī F. Gattin des Königs der Berge. SG -yas 326, 7.
bhū-pa M. (Vpā II) Hüter der Erde, Fürst, König. SA -am 255, 19. SI -ena 212, 5.
     SG -asya 113, 3. 25, 9. 213, 9. 39, 10. SL -e 213, 13.
bhū-pati M. Herr der Erde, Fürst, König. SN -is 111, 10. 24, 4. 34, 16. 224, 21.
     36, 20. 37, 20. 94, 19. SA -im 245, 4. SG -es 111, 15. 19, 22. 41, 10. 94, 11.
     99, 17. 213, 4. 26, 7. 54, 1. SL -au 106, 5. SV -e 222, 22. 37, 1.
bhū-bhāga M. Teil der Erde, Strecke. SN -as 175, 12.
bhū-bhuj M. (Vbhuj VII) Fürst, König. SI -jā 118, 7. PG -jām 119, 17. 83, 5. 268,
bhū-bhrt M. (Vbhr) Berg; König. SI -tā 211, 20. PG -tām 160, 18.85, 21.
bhūmi F. (Vbliū) Erde, Land, Platz, Stufe, Grad. SN -is 131, 10.34, 3.77, 17.266, 13.
     321, 34. SA -im 42, 7.185, 21.212, 16. SG -es 321, 3. SL -au 14, 16.25, 3.29, 5.
     70, 10. 127, 14. 34, 17. 38, 19. 75, 5. 16. 225, 9. 64, 1. 73, 1. PN -ayas 285, 18.
bhūmi-pa M. (Vpā II) Hüter der Erde, Fürst, König. SV -a 34,22. SA -am 214,19.
bhūmi-pati M. Herr der Erde, Fürst, König. SN -is 137,8. SV -e 12,13. PN -ayas
bhūmi-paryanta M. (pary-anta) Grenze, Ende der Erde. SN -as 121, 8.
                                                                            [105, 9]
bhūmi-vilambin (Vlamb) zur Erde herniederhängend. PN -inas 271, 2.
bhūmi-stha (Vsthā) auf der Erde stehend. SN -as 15, 16.
bhūyas (V bhū, Komp. zu bahu) mehr, reichlicher. SA -as 67, 14.
bhūyas (s.o.) mehr, sehr, weiter, wieder. 22, 15. 23, 21. 38, 15. 41, 18. 82, 4. 83, 16.
     85, 4. 91, 2. 117, 7. 28, 17. 48, 8. 49, 11. 55, 1. 65, 7. 66, 4. 67, 3. 73, 15. 75, 16.
```

76, 9. 91, 22. 92, 23. 217, 15. 18, 17. 21, 10. 51, 19. 307, 16.

bhūri-raksana N. (Vraks) das Erhalten, Retten von vielem. SN -am 101.6.

bhūri reichlich, viel. SN -i 134, 5. SA -i 101, 5. 208, 23. bhūri-dakṣina (-ā F.) mit reichlichem Opferlohn. PI -ais 34, 18.

bhūri-visaya M. die zahlreichen Sinnesobjekte. PN -ās 277, 19.

```
bhūri-vyayā F. von -a zahlreiche Ausgaben habend. SN -ā 183, 16.
bhūri-su-dakṣiṇa (-ā F.) mit reichlichem und gutem Opferlohn. PI -ais 154, 16.
bhūrja-tvac F. Birkenrinde. PN -cas 323, 8. PA -cas 334, 10.
bhū-śayyā F. Lager auf dem Erdboden. SN -ā 143, 15. SA -ām 307, 18.
∨bhūş X (Wb. von ∨bhū) schmücken, zieren. Mit vi dass.
    Ind. 3.P vi-bhūşayanti 261, 12.
bhūşana N. (V bhūş) Schmuck, Zierde. SN -am 59, 7. 261, 15. 73, 8. 83, 9. PN -āni
     261, 15. PA -āni 10, 20, 24, 6. PI -ais 50, 14, 59, 7, 262, 2.
bhūsana-bhūsya-bhāva M. der Zustand des Schmuckes und des zu Schmückenden.
bhūsanī-bhūtā F. von -a Pp von ∨bhūsanī-bhū zum Schmuck werden. SN -ā 296,
bhūsita Ppp von V bhūs schmücken. SN -as 267, 18.
                                                                             [13.
∨bhr I tragen, erhalten, Med. mieten.
    Imp. 2.S bharasva 55, 16.
∨bhr III dass.
    Ind. 3.S bibharti 103, 9. 322, 25. 2.S bibharşi 50, 12.
    Pot. 3.S bibhryāt 314, 15.
    Perf. 3.S babhāra 330, 18.
bhrti F. (Vbhr) Unterhalt, Sold, Lohn, Dienst (für Lohn). SA -im 23, 15.
bhrtya M. (Vbhr) Diener. SN -as 111, 13. 12, 3. 13, 2. 4. 6. 8. 10. 12. 14. 18, 6. 37,
     13. 14. 41, 6. 50, 14. 21. 63, 13. 20. SA -am 139, 4. 64, 5. SG -asya 150, 13.
    64, 12. 20. SL -e 115, 9. 62, 2. PN -ās 111, 3. 6. 12, 6. 16. 17, 16. 23, 19. PA
    -ān 111, 14. PI -ais 111, 9. 12, 6. 8. 72, 10. PG -ānām 112, 14, 51, 10. 52, 3.
    64, 8. PL -eşu 112, 4.
bhrtyatva N. (von bhrtya M.) Zustand, Stellung eines Dieners. SL -e 120, 14.
bhrtyāparādha-ja (a-a, Vjan) durch das Vergehen eines Dieners entstanden. SN -as
bhrsa-daruna sehr schrecklich. SA -am 41, 5.
                                                                        [164, 19.
bhráa-duhkhitā F. von -a sehr unglücklich. SN -ā 14, 13. 63, 14. 84, 7.
bhrśa-pīdita (Vpīd) sehr gequält, gepeinigt. SN -as 74, 19.
bhráam (Adv. von -a heftig, Vbhrāá glänzen?) heftig, überaus, sehr. 60, 2, 6, 63, 17.
    64, 12, 82, 2, 84, 13, 89, 12, 195, 14, 301, 11,
bhrsta Ppp von Vbhrajj rösten. PA -ān 232, 11.
bhetavya (Vbhī) (sich) zu fürchten. SN -am 115, 21. 16, 15. 17, 13. 23, 4.
bheda M. (V bhid) Zwietracht, Entzweiung; Unterschied, Verschiedenheit.
                                                                          SN -as
    144, 5. 67, 2. 299, 20. PN -ās 319, 11.
bheda-mātra (-ā F.) blosse Trennung, Entzweiung. SI -ena 167, 8.
bheri-venu-vīnā-mṛdanga-paṭaha-śankha-kāhalādi-bheda (ā-ā) M. die Ver-
    schiedenheit von Pauke, Rohrflöte, Laute, Trommel, Tamtam, Muschelhorn, Posaune
bheşaja N. (von bhişaj M.) Arzenei. SN -am 26, 14.
                                                          [u.s.w. SI -ena 115, 19.
```

89, 16. 92, 20. SA -īm 26, 1. 31, 20. 51, 15. 52, 11. 59, 25. 65, 20. 88, 16. SI -yā

bhesaja-samgraha M. Zusammenstellung, -setzung von Arzneien. PI -ais 260, 6.

Bhaimī F. (von Bhīma M.) Tochter des Bhīma. SN -ī 2, 12. 14, 7. 15, 18. 20, 21. 22, 10. 29, 8. 31, 9. 34, 12. 43, 1. 50, 16. 58, 10. 64, 7. 67, 23. 75, 19. 86, 22. 88, 6.

bhaikşa N. (von bhikşā F.) Almosen. SN -am 306, 9.

16, 12. 18, 2. 19, 8. 88, 6. SV -i 41, 16.

bhaikaya N. dass. SN -am 145, 13.

## bhaişajya- — bhrājamāna

```
bhaisajya-visaya M. Objekt für Heilmittel. SN -as 292, 11.
bhoktum Inf. von Vbhuj VII geniessen. 276, 3. 93, 6.
bhoktr M. (Vbhuj VII) Geniesser. SA -āram 282, 3.
bhoga M. (Vbhuj VII) Geniessen, Genuss, Freude. SN -as 265, 20. 66, 19. SD -āya
    216, 9. SL -e 311, 12. 19, 4. PN -as 299, 7. 306, 17. 15, 19. PA -an 180, 3.
    216, 3. 47, 20. PD -ebhyas 308, 13.
bhoga-karī F. von -a (Vkr) Genuss verschaffend. SN -ī 261, 17.
bhoga-pūga M. Schar, Menge von Genüssen. PN -ās 311, 18.
                                                                  [SA -īm 13, 21.
Bhogavatī F. (Vbhuj VI biegen) die Stadt der Schlangendämonen in der Unterwelt.
Bhogavarman M. (bhoga + varman N. Panzer) Kşatriya-Name. SN -ā 222, 17. 20.
    24. SI -anā 223, 4. SG -anas 222, 7.14.
bhogārtham (a-a, -a M.) um zu geniessen. 199, 16.
bhogin (von bhoga M. Windung, Vbhuj VI) geringelt.
                                                      SI -inā 293, 11.
bhogin M. (s. o.) Schlange. SG -inas 273, 14.
                                                                       geringelt).
bhogin (von bhoga M. Genuss) reich an Genüssen. PN -inas 109, 10 (im Nebensinn:
bhogecchā (a-i) F. Verlangen nach Genüssen. SN -ā 298, 15.
bhogya (Vbhuj VII) zu geniessen, auszubeuten. SN -as 119, 7.
                                                                     [66, 8, 80, 4,
bhojana N. (Vbhuj VII) Mahl, Mahlzeit, Speise. SN -am 117, 8. 41, 9. 233, 8. SL -e
bhojanīya N. (von bhojana N.) was zum Mahle dient, Speise. SN -am 83, 2.
Bhojika M. (Wb. von bhojin geniessend, \/bhuj VII) Brahmanenname. SN -as 198, 20.
Bhojika-samiña (-ā F.) Bh. mit Namen. SG -asya 198, 18.
bhojya (Vbhuj VII) zu geniessen, zu essen. SN -as 147, 18.68, 11.
bhos (urspr. Allegroform zu bhavas, dem vedischen SV von bhavat) Interj. der Anrede.
    7, 11.11.95, 11.97, 6.101, 2.15, 11.17, 13.21, 6.22, 17.29, 11.36, 14.40, 8.41, 11.
    42, 9. 16. 43, 1. 44, 17. 45, 8. 47, 6. 7. 17. 48, 7. 16. 19. 49, 3. 50, 9. 16. 23. 51, 12. 52, 8.
    55, 2. 13. 56, 10. 57, 1. 3. 16. 21. 60, 21. 61, 13. 63, 9. 12. 17. 64, 17. 65, 2. 7. 70, 9. 73,
    4. 8, 15, 74, 19, 76, 8, 10, 77, 2, 21, 80, 11, 11, 12, 81, 6, 9, 13, 14, 16, 17, 17, 82, 16,
Bhauma M. (von bhūmi F.) der Planet Mars. SN -as 127, 11.
                                                                         [311, 12.
∨bhramś I fallen, Kaus. stürzen (transitiv).
Kaus. 1. Fut. 1. S bhramsayişyami 19, 8.
∨bhram I umherschweifen, -irren, -fliegen, kreisen; durchschweifen. Mit pari dass.
    Ind. 3.S bhramati 56, 18, 280, 22, 317, 18, 19, 10. 2.S bhramasi 310, 19. 3.P
    bhramanti 59, 31. 121, 16. 2. P pari-bhramatha 315, 20.
Kaus. Ind. 3.S bhramayati 292, 14. 315, 6.
∨bhram IV dass.
    Ind. 3.S bhrāmyati 275, 12.
bhramana-parigata (Vgam) im, durch Umherwandern erworben. SN -am 306, 9.
bhramat Ppra von Vbhram I. SN -n 190, 21. 202, 1. 20, 21. 21, 1. SA -ntam 221, 1.
    SI -tā 175, 2.8. DN -ntau 186, 24. PI -dbhis 147, 15.
bhramāveśa (a-ā) M. (∨viś) das Eindringen von Schwindel. SAb -ād 292, 13.
bhramitum Inf. von Vbhram. 148, 18.
bhrasyat Ppra von V bhrams IV zu Boden fallen. SN -t 279, 4.10.
bhrasta Pp von Vbhramá fallen, ver-, ab-, ausfallen, getrennt werden. SN -as 72, 4.
    147, 15. 56, 14. 298, 18. SA -am 71, 24.
bhrasta-rājva der sein Reich verloren hat. SA -am 66, 20. 81, 19.
bhrastā F. von -a. SN -ā 60, 12. 318, 11.
bhraşţādhikāra (a-a) der sein Amt verloren hat. DN -au 102, 7.
bhrastādhikāratva N. Abstr. vom vorigen. SAb -ād 118, 13.
                                                                            [7, 7.
bhrājamāna Pprm von Vbhrāj I glänzen, strahlen. SN -as 17, 12.88, 16. SA -am
```

Digitized by Google

```
bhrātr M. (Vbhr?) Bruder. SN -ā 20, 7, 94, 1, 183, 6, 96, 20. SA -aram 48, 24.
    94, 2. SI -rā 61, 2.84, 10. 192, 6. SG -ur 59, 26.60, 3.206, 11.30, 3. SV -ar
    125, 18. 28, 14. 303, 11. 12, 18. DN -arau 194, 3. DA -arau 229, 23. PN -aras
bhrātr-sneha M. Bruderliebe. SI -ena 121, 19.
                                                                       [59, 28]
bhranta Pp von Vbhram. SN -as 264, 11. DN -au 196, 5.
bhranta N. (s. o.) das Umherschweifen. SN -am 260, 16.
bhrāntvā Ger. von Vbhram. 149, 7. 80, 10. 235, 14. 97, 28. 310, 20.
bhrāmyat Ppra von \/ bhram IV. SN -n 140, 7. 235, 1. 36, 16.
bhrāmyamāna Pprp von V bhram Kaus. umhertreiben. SN -as 318, 9.
bhrū F. Braue. DG -uvos 61, 7. 332, 16.
bhrū-kuti F. (verwandt mit kutila) das Runzeln der Brauen. SA -im 165, 11.
bhrū-cāturya N. (von catura) das bewegliche Spiel der Brauen. SN -am 283, 6.
bhrū-cāpākṛṣṭa-mukta (a-ā) gespannt und abgeschossen vom Bogen der Augen-
    brauen. PN -ās 283, 16.
bhrū-latā F. Brauenliane, lianengleiche Braue. SN -ā 288, 14. DN -e 290, 23.
bhrū-vikṣepa M. (Vkṣip) das Spiel der Branen. SN -as 295, 8.
makaraketana-dhīvara M. der Fischer Liebesgott. SI -ena 289, 17.
makara-godhā-śiśumāra-jalahasti-prabhrti Delphin, Rieseneidechse, Krokodil,
    Seekuh und andere. PN -ayas 128, 5.
makara-dhvaja M. (der den Delphin im Banner führt) Beiname des Gottes Kāma.
    SN -as 292, 15. SI -ena 331, 10.
makara-vaktra-damştrānkura (ā-a) M. der schösslinggleiche Reisszahn im Maule
makha M. Opfer. SL -e 187, 19.
                                                 [des Delphins. SAb -ād 258, 25.
Maghavat M. (gabenreich, von magha M. Gabe) Name des Gottes Indra. SN -ān 7,19.
Maghavan M. (von magha M.) dass. SV -avan 6, 2.11. SN -ava 5, 18.
mangala N. ein Ding, Werk guter Vorbedeutung, gutes Omen. SA -am 257, 15.78,
    15. SI -ena 67, 10.
mangala-vṛṣabha M. Stier mit glückverheissenden Zeichen. DN -au 100, 16.
mangala-sama einem Werk guter Vorbedeutung gleich. SN -am 314, 18.
mac-charīra N. mein Körper. SL -e 86, 13.
mac-chişya M. mein Schüler. DN -au 255, 22.
V majj I untertauchen, versinken. Mit ni dass.
    Ind. 3.S majjati 216, 5. ni-majjati 322, 12. 18.
    Imp. 3.S majjatu 276, 13.
    Pot. 3.S majjet 19, 4.
mañjarī F. Blütenstrauss.
                          SN -ī 284, 19.
manjūsā F. Kiste, Lade, Truhe. SN -ā 209, 2. 11, 10. 18. SA -ām 210, 12. 11, 8.
    SL -āyām 209, 17. 24. 10, 5. 7. 11, 6.
mañjūṣā-stha (Vsthā) in der Truhe befindlich. PN -ās 211, 14.
mani M. Perle, Juwel, Edelstein. SN -is 111, 17. 12, 2. 13, 19. 266, 2. SA -im 258, 25.
    SI -inā 267, 18. SL -au 112, 2.304, 7.21, 28. PN -ayas 260, 21. PA -īn 321, 27.
Manibhadra M. (mani-bhadra) Name eines Fürsten der Yakşa. SN -as 45, 6. 47, 16.
mandana N. (Vmand) Schmuck, Schmucksache. SN -am 270, 6.83, 3.314, 17. SA
    -am 329, 3. PI -ais 268, 4.
mandanārhā (a-a) F. von -a des Schmuckes würdig. SA -ām 59, 3.
manditā F. von -a Ppp von ∨mand schmücken. SN -ā 277, 12.
mata Ppp von \man meinen, halten für. SN -am 26, 10.
mata N. (s. o.) Meinung, Absicht. SA -am 67, 7.
```

```
matā F. von -a. SN -ā 322, 4.
                                                                [74, 16, 308, 16,
mati F. (Vman) Meinung, Absicht, Verlangen. SN -is 71, 10. 92, 5. 139, 10. 220, 12.
mati-blieda M. Zwiespalt der Meinung. SN -as 71, 9.
matimat (von mati F.) klug, verständig. SN -ān 98, 10. 101, 5. 34, 6. PG -atām 274, 15.
mati-mala-hati F. (\sqrt{han}) Vertreibung der Flecken der Einsicht. SD -aye 302, 7.
mat-kānkṣiṇī F. von -in (Vkānkṣ) nach mir begehrend. SN -ī 308, 12.
matkuna M. Wanze. SV -a 141,11. SN -as 140,7.41,17.42,3.6. SG -asya 140,2.
mat-krta von mir getan. SAb -ād 53, 9.
mat-krte um meinetwillen.
                           28, 8.
matta (Pp von \mad) brünstig.
                               SN -as 216, 21. PN -ās 106, 5.
matta-gajendra M. ein brünstiger Elefantenfürst.
                                                 PA -ān 155, 16.
matta-dantin M. ein brünstiger Elefant. SG -inas 160, 16.
                                                                        [76, 12.
matta-vāraņa-vikrama die Tapferkeit eines brünstigen Elefanten habend. SN -as
mattas (von mad) von mir. 74, 4, 192, 17.
mattebha-kumbha-dalana (a-i) N. (Vdal) das Spalten der Stirnbeulen eines brün-
    stigen Elefanten. SL -e 280, 3.
                                                        [fanten. SL -ini 281, 17.
mattebha-kumbha-parināhin (a-i) üppig wie die Stirnbeulen eines brünstigen Ele-
mattebhendra-vibhinna-kumbha-kavala-grāsaika-baddha-sprha (a-i, a-I, a-e,
    -ā F.) der sein Verlangen einzig auf das Verschlingen eines Bissens aus der ge-
    öffneten Stirnbeule eines brünstigen Elefantenfürsten gesetzt hat. SN -as 263, 11.
mat-pakşa-pātin (V pat) meine Partei nehmend. SN -ī 227, 20.
mat-pitr M. mein Vater. SN -ā 194, 5. PN -aras 202, 17.
mat-puratas vor mir, in meiner Gegenwart. 144, 11.
mat-prasāda M. meine Gunst. SAb -ād 54, 13.
mat-prasūta von mir erzeugt. SN -am 74, 24.
matvā Ger. von V man meinen, denken, halten für, erkennen als. 84, 7. 92, 16. 101,
     10. 08, 6. 29, 5. 36, 6. 208, 19. 34, 1. 41, 12. 55, 17. 311, 1.
mat-sakāśa M. meine Nähe, Gegenwart. SA -am 148, 4. SL -e 35, 4.
mat-sama mir gleich. SN -as 53, 12. 55, 12.
mat-samakşam vor meinen Augen, meinem Angesicht. 34, 20. 23.
mat-samīpa-vartin (Vvrt) in meiner Nähe befindlich. SI -inā 123, 5.
matsara M. Neid, Missgunst. SI -ena 297, 1.
matsara-grasta von Neid verzehrt.
                                    PN -ās 296, 27.
matsarin (von matsara M.) neidisch. PI -ibhis 316, 9.
mat-sahita mit mir vereint. SN -as 216, 9.
matsya M. Fisch. SN -as 218, 4. 16. SG -asya 218, 10. PN -as 158, 8. PA -an
     126, 16. 20. 27, 7. 29, 18. 58, 12. PI -ais 175, 21.
matsya-kacchapa-prabhrti Fische, Schildkröten und andere. PN -ayas 128, 9.
matsya-jīvin M. (Vjīv) von Fischen lebend, Fischer. PN -inas 158, 17. PI -ibhis
     158, 9. 13. 59, 19.
matsya-māmsa-śakala N. Brocken, Stückchen von Fischfleisch. PA -āni 179, 3.
matsya-māmsādana (a-a) N. (Vad) das Essen von Fischfleisch. SI -ena 129, 1.
matsya-māmsānusārin (a-a, Vsr) dem Fischfleisch nachgehend. SI -iņā 179, 5.
matsya-samkşaya M. Untergang, Vernichtung der Fische. SA -am 158, 17.
matsya-hāsa M. das Lachen des Fisches. SG -asya 218, 6.24.
matsyādana (a-a) N. (Vad) das Essen der Fische. SA -am 127, 5.
matsyāsthi (a-a) N. Fischknochen, Gräte. PA -īni 129, 3.
mathita Ppp von Vmanth quirlen, umrühren. SL -e 186, 1.
mathitā F. von -a. SN -ā 131, 9.
```

Mathurā-gāmin (Vgam) nach M. gehend, für M. bestimmt. (Mathurā F., grosse Handelsstadt an der Yamunā, heut Muttra). PA -īni 100, 15.

mad ich. P häufig Singularbedeutung. SN aham 6, 8. 7, 17. 21. 9, 19. 10, 1. 7. 15. 11, 11. 15. 12, 6. 15. 13, 3. 15, 1. 8. 25, 8. 13. 26, 7. 9. 15. 16. 20. 27, 9. 30, 17. 22. 33, 8, 35, 5, 17, 37, 7, 38, 10, 40, 1, 41, 5, 10, 45, 1, 48, 18, 49, 6, 12, 50, 21, 51, 4. 12. 52, 3. 6. 53, 19. 54, 16. 55, 2. 11. 13. 59, 21. 26. 60, 14. 62, 3. 5. 67, 1. 6. 9. 16, 69, 5, 72, 23, 74, 19, 76, 8, 79, 10, 18, 80, 3, 83, 9, 13, 17, 84, 17, 86, 9, 10, 17, 87, 13. 15. 17. 19, 89, 3. 93, 15. 17. 97, 7. 8. 103, 5. 08, 6. 09, 2. 15, 12. 17, 15. 20. 21, 10. 27, 6. 8. 28, 2. 3. 7. 13. 15. 15. 21. 29, 18. 30, 13. 33, 1. 12. 13. 21. 34, 1. 36, 9. 37, 2. 41, 12. 42, 4. 8. 44, 17. 45, 5. 11. 48, 1. 16. 49, 3. 4. 51, 6. 19. 52, 6. 12. 20. 53, 19. 55, 14. 58, 2. 59, 17. 21. 61, 14. 63, 10. 20. 64, 13. 65, 5. 8. 9. 67, 19. 73, 19. 74, 16. 76, 10. 11. 77, 12. 78, 18. 80, 14. 82, 3. 84, 14. 86, 2. 87, 8. 12. 17. 88, 2. 6. 18. 91, 16. 92, 13. 17. 93, 14. 14. 94, 5. 96, 17. 97, 1. 202, 18. 05, 4. 17. 21. 23. 06, 4. 07, 19. 11, 13. 12, 12. 13, 9. 15. 14, 7. 16, 1. 12. 23. 17, 13. 15. 18, 11, 23, 19, 12, 13, 20, 7, 11, 13, 17, 21, 21, 1, 3, 8, 10, 23, 10, 22, 23, 24, 16, 20. 22. 25, 9. 14. 17. 26, 7. 27, 11. 13. 16. 19. 29, 10. 30, 3. 19. 20. 31, 1. 14. 17. 22. 32, 5, 8, 14, 16, 18, 34, 11, 13, 23, 35, 2, 11, 14, 17, 36, 5, 37, 2, 3, 12, 39, 6, 15. 22. 23. 40, 4. 11. 24. 41, 1. 4. 5. 9. 11. 43, 6. 13. 18. 44, 22. 24. 45, 3. 8. 10. 23. 47, 9, 49, 20, 52, 9, 10, 19, 22, 58, 5, 59, 12, 93, 12, 97, 2, 14, 314, 7. SA mām 8, 7. 9, 16. 20. 10, 9. 11. 18. 12, 17. 20. 22. 13, 1. 16, 6. 26, 18. 20. 21. 28, 8. 30, 6. 9. 19. 20. 31, 3. 32, 2. 4. 34, 17. 35, 6. 7. 8. 11. 12. 15. 16. 18. 36, 10. 15. 37, 7. 16. 24. 38, 5. 13. 40, 3. 6. 20. 42, 13. 44, 16. 50, 17. 20. 51, 9. 10. 52, 4. 53, 5. 11. 13. 55, 16. 62, 14. 63, 12. 66, 5. 10. 73, 10. 74, 2. 25. 76, 10. 12. 85, 8. 25. 86, 12. 17. 87, 2. 21. 92, 21. **1**14, 7. 18, 17. 21, 5. 28, 20. 50, 18. 51, 8. 60, 1. 65, 13. 68, 13. 20. 86, 23. 87, 3. 7. 88, 5. 92, 1. 23. 93, 8. 12. 23. 97, 3. 7. **2**01, 13. 17. 05, 9. 18. 06, 8. 22. 08, 13. 18. 12, 22. 16, 3. 17, 12. 15. 18, 6. 7. 19, 2. 16. 20, 8. 12. 19. 23. 21, 2, 5, 6, 14, 22, 19, 25, 5, 21, 30, 5, 15, 31, 15, 21, 33, 10, 16, 34, 17, 22, 35, 5, 19. 23. 37, 3. 5. 38, 12. 16. 40, 19. 42, 2. 43, 17. 44, 6. 11. 46, 3. 49, 10. 50, 21. 51, 10. 52, 17. 58, 4. 10. 97, 27. 98, 6. 302, 7. 09, 1. 20, 12. mā 74, 18. SI mayā 7, 18. 10, 10. 12, 2. 19. 21. 13, 6. 15, 5. 20, 2. 24, 1. 29, 8. 42, 1. 49, 4. 11. 53, 6. 54, 5, 59, 19, 61, 8, 15, 62, 6, 16, 65, 21, 66, 1, 4, 68, 18, 73, 15, 82, 16, 83, 10, 85, 24. 86, 1. 87, 3. 9. 90, 22. 25. 92, 2. 100, 6. 09, 2. 16, 16. 17, 12. 18, 11. 21, 13. 15. 22, 4. 18. 20. 27, 5. 9. 28, 19. 29, 15. 33, 4. 15. 17. 38, 11. 39, 1. 40, 16. 41, 9. 13. 44, 7. 13. 45, 15. 46, 18. 48, 10. 49, 12. 53, 1. 56, 6. 10. 57, 14. 15. 63, 12. 65, 7. 66, 12. 67, 2. 19. 68, 6. 14. 77, 8. 79, 11. 80, 15. 82, 16. 20. 87, 4. 23. 88, 7. 90, 4. 91, 5. 10. 12. 17. 93, 20. 22. 95, 14. 97, 12. 203, 5. 05, 7. 06, 24. 10, 11. 12, 9. 11. 13, 17, 15, 1, 3, 17, 4, 18, 19, 17, 21, 12, 22, 13, 24, 19, 24, 25, 20, 26, 20, 27, 14. 15. 28, 8. 30, 10. 31, 9. 32, 3. 6. 10. 19. 22. 25. 33, 3. 34, 5. 35, 4. 15. 18. 21. 25. 37, 4. 11. 13. 38, 16. 39, 24. 40, 6. 12. 41, 6. 19. 44, 5. 45, 12. 16. 18. 21. 46, 12. 49, 9. 50, 9. 52, 13. 55, 20. 97, 27. 320, 13. SD mahyam 187, 15. 95, 20. 216, 15. 33, 1. me 14, 22. 15, 2. 4. 4. 6. 6. 36, 3. 50, 13. 62, 18. 67, 15. 72, 3. 73, 11. 82, 10. 94, 7. 134, 1. 36, 2. 76, 9. 78, 19. 80, 11. 93, 19. 206, 14. 12, 10. 21. 14, 12. 23. 20, 6. 16. 22, 21. 23, 22. 24, 1. 29, 9. 13. 35, 25. 40, 10. 21. 44, 23. 46, 10. 50, 9. 51, 1. 53, 1. 17. SG mama 6, 7. 9. 9, 11. 10, 7. 11, 17. 12, 5. 13, 2. 18, 7. 22, 19. 23, 4. 24, 12. 22. 26, 22. 27, 7. 35, 23. 36, 16. 37, 9. 38, 3. 12. 40, 8. 14. 44, 18. **47**, 6, **48**, 13, **49**, 3, 50, 6, 51, 17, 56, 2, 59, 12, 60, 15, 62, 7, 8, 6**4**, 9, 65, 6, 7, 67, 8.  $68,\, 19.\,\, 69,\, 2.\,\, 20.\,\, 71,\, 10.\,\, 72,\, 9.\,\, 73,\, 13.\,\, 74,\, 3.\,\, 22.\,\, 76,\, 5.\,\, 17.\,\, 80,\, 18.\,\, 84,\, 16.\,\, 86,\, 9.\,\, 15.$ 87, 5. 17. 19. 92, 3. 4. 10. 93, 1. 12. 20. 95, 11. 96, 11. 113, 15. 17, 14. 18, 12. 19, 4. 21, 14. 22, 3. 14. 25, 13. 28, 13. 29, 6. 32, 11. 33, 9. 11. 37, 1. 14. 18. 41, 15. 42,

10. 10. 44, 8. 46, 19. 50, 19. 51, 8. 20. 52, 1. 14. 14. 53, 7. 55, 13. 19. 56, 6. 12. 58, 18. 59, 2. 64, 12. 74, 7. 12. 76, 21. 77, 9. 78, 17. 79, 17. 81, 13. 85, 17. 86, 16. 87, 9. 10. 18. 21. 88, 3. 11. 22. 93, 7. 96, 10. 11. 97, 1. 206, 13. 07, 18. 21. 22. 16, 17. 19, 9. 19. 20, 3. 22, 5. 23, 8. 19. 25, 4. 26, 9. 30, 6. 18. 32, 15. 35, 20. 37, 8. 40, 5. 10. 22. 42, 11. 43, 22. 52, 21. 59, 13. 302, 8. 04, 8. 12. me 5, 3. 6, 11. 9, 14, 14, 15, 21, 15, 3, 16, 7, 22, 21, 23, 1, 25, 11, 26, 4, 23, 28, 6, 6, 7, 20, 29, 4, 35, 9. 37, 17. 40, 4. 41, 9. 42, 16. 44, 20. 49, 1. 2. 8. 50, 8. 51, 16. 52, 5. 8. 54, 11. 56, 1. 57, 16. 58, 12. 62, 2. 15. 65, 2. 67, 7. 71, 9. 72, 19. 74, 8. 76, 18. 79, 2. 85, 6. 7. 9. 86, 18. 87, 15. 90, 24. 25. 91, 1. 92, 5. 93, 3. 21. 94, 1. 95, 12. 97, 8. 128, 20. 45, 6.54, 7.60, 2.61, 4.64, 13.68, 19.69, 10.81, 6.9.11.15.87, 5.11.88, 8.91, 5. 18. 19. 92, 14. 21. 95, 2. 13. 96, 19. 202, 24. 05, 15. 07, 8. 10, 9. 11, 1. 5. 6. 12, 4. 16. 13, 10. 11. 14, 15. 16, 3. 17, 1. 20, 2. 13. 15. 21, 7. 9. 22. 22, 4. 24, 9. 26, 3. 17. 29, 12. 31, 10. 35, 11. 22. 39, 2. 41, 22. 44, 1. 24. 45, 16. 19. 46, 14. 47, 7. 49, 20. 21. 50, 20. 22. 51, 16. 52, 16. 53, 16. 59, 15. 68, 9. 74, 16. 92, 18. 93, 14. 97, 11. 17. 315, 9. 31, 8. SL mayi 25, 10. 28, 10. 30, 12. 34, 19. 51, 16. 56, 5. 62, 17. 64, 15. 65, 1, 91, 5. 191, 22. 217, 3. 19, 4. 21, 13. 24, 12. 25, 19. 58, 1. 5. 302, 8. DN āvām 104, 17. 25, 2. 94, 8. 14. 17. 96, 5. 200, 19. 22. 02, 3. 37, 9. 40, 3. DA āvām 194, 10. DI āvābhyām 125, 12. 94, 24. 239, 9. DG āvayos 6, 1. 102, 11. 03, 5. 04, 17. 26, 5. 6. 76, 21. 77, 20. 94, 14. 95, 3. 206, 23. 53, 2. 301, 3. 08, 16. nau 86, 16. 157, 3. 202, 3. 5. PN vayam 4, 1. 6, 21. 25, 4. 41, 14. 44, 7. 61, 4. 69, 19. 84, 19. 88, 3. 111, 3. 20, 13. 29, 12. 33, 15. 34, 8. 44, 18. 49, 7. 8. 8. 50, 17. 61, 15. 76, 5. 79, 8. 97, 6. **2**04, 20. 05, 5. 07, 3. 13, 4. 81, 6. 99, 6. 7. 8. 9. 10. **3**00, 17. 01, 1. 4. 15. 02, 5. 9. 03, 10. 15. 06, 1. 14. 08, 15. 16. 16. 17. 17. 20. 17, 8. PA asmān 7, 20. 8, 2. 44, 9. 150, 10. 91, 23. 97, 8. 11. 98, 7. 99, 12. nas 12, 13. PI asmābhis 4, 2, 18, 15, 47, 16, 101, 10, 10, 14, 31, 2, 36, 15, 50, 2, 58, 9, 77, 6. 98, 4. 212, 24. 303, 4. PD nas 44, 9. 11. PG asmākam 7, 12. 110, 9. 14, 9. 17, 8. 26, 10. 28, 10. 31, 5. 38, 12. 44, 18. 48, 20. 49, 21. 50, 1. 57, 4. 61, 19. 62, 4. 67, 16. 68, 11. 77, 5. 211, 15. 23, 1. 55, 4. 305, 3. 09, 3. 12, 7. 16, 5. nas 21, 21, 25, 5. 27, 4. 31, 11. 39, 18. 45, 6. 122, 13. 213, 7. 45, 22. 65, 6. 94, 15. 301, 2. 02, 6. PL asmāsu 8, 11. 213, 6. 301, 4.

mada M. (V mad) berauschender Trank, Rausch, Übermut. SN -as 137, 9. 259, 15. SA -am 272, 7. 85, 7. SAb -ād 137, 9. SG -asya 329, 4.

mada-kṣīna durch Brunst abgemagert. SN -as 266, 3.

mada-jvara M. fiebergleicher Hochmut, Hochmutsfieber. SN -as 300, 26.

Madana M. (der berauschende, von ∨mad Kaus.) Beiname des Gottes Kāma. SN -as 295, 2. SA -am 258, 4.10. SI -ena 278, 22.

madana M. (s. o.) Liebe. SA -am 285, 7.

Madana-krta von M. getan, bewirkt. SN -am 258, 10.

Madana-jvālā F. die Flamme des M. SN -ā 289, 1.

Madanamañcukā F. Name einer Vidyādhara-Prinzessin und des von ihr handelnden Buches im Kathāsaritsāgara. SN -ā 185, 4.

Madana-ripu M. der Feind des M. (Siva, vgl. unter Kāma M.). SI -uṇā 302, 1. madanākrānta (a-ā) von Liebe überwältigt. SN -as 230, 4.

mad-anugrahārtham (a-a, -a M.) mir zu Gefallen, mir zu Liebe. 97, 6.

mada-prasravaņāvilā (a-ā) F. von -a getrübt vom Ausströmen, Herabtriefen des Brunstsaftes. SA -ām 46, 6. [265, 2.

mada-malina-kapola-bhitti mit von Brunstsaft befleckten Wangenflächen. PL -işu mada-māna-kāraņa N. Ursache von Übermut und Selbstgefühl. SN -am 313, 10. mada-mohita vom Wahn betört. SN -as 161, 17.

```
mad-artha M. meine Sache. SL -e ('für mich') 122, 5.
mada-vāri N. Brunstwasser, Brunstsaft. PL -işu 120, 9.
mada-hina ohne Brunstsaft. SN -as 134, 18.
mad-ākhyā F. (Vkhyā) mein Name. SA -ām 252, 7.
                                                         [blind). PI -ais 135, 9.
madandha (a-a) vor Hochmut blind. SN -as 259, 12 (im Nebensinn: von Brunstsaft
mad-icchā F. mein Wunsch, Verlangen. SI -ayā 217, 8. 20, 14.
Madirāvatī F. (von madirā F. (Vmad) Rauschtrank) Tochter eines Ksatriya und Name
    des von ihr handelnden Buches im Kathāsaritsāgara. SN -ī 185, 9.
madīya (von mad) mein. SN -as 163, 14. -am 133, 16. SI -ena 54, 7. SL -e 304,
madīya-bhāra M. (Vbhr) meine Last, Bürde. SI -ena 129, 4.
                                                                         [13.
madīyā F. von -a. SA -ām 258, 10.
madotkața (a-u, mind. = ut-krta, Vkr) rasend vor Brunst. PN -ās 46, 9.
Madotkata M. (s. o.) Name eines Löwen. SN -as 147, 13. 50, 8. 16. SA -am 150,
    15. 51, 20. SG -asya 148, 11.
Madotkaţa-sakāśa M. Nähe, Gegenwart des M. SA -am 148, 5.
madonmatta (a-u) vor Hochmut toll. SN -as 130, 16. SG -asya 125, 9 (im Nebensinn:
mad-grha M.N. mein Haus. SL -e 90, 20. 220, 7.
                                                              [von Brunst toll).
mad-dattā F. von -a von mir gegeben. SA -ām 96, 10.
mad-dhasta M. meine Hand. SL -e 211, 4.
mad-buddhi F. meine Intelligenz. SA -im 217, 21.
mad-bhaktā F. von -a mir treu. SN -ā 28, 15.
mad-bhartr M. mein Gatte. SN -ā 195, 5.
mad-bhāgya-samkṣaya M. Untergang meines Glückes. SAb -ād 64, 20.
mad-bhuja-pañjara-parirakṣita (Vrakṣ) vom Käfig meiner Arme geschützt. SI
madya N. (Vmad) berauschendes Getränk. SAb -ād 265, 18.
                                                                  [-ena 123, 4.
mad-vacana N. mein Wort, meine Rede. SA -am 152, 7.93, 16. SAb -ād 225, 1.
mad-vacas N. dass. SN -as 181, 17. SA -as 22, 22. 44, 23.
mad-vañcanāgata (a-ā) gekommen um mich zu täuschen. SN -as 250, 12.
mad-vadhākhyāti (a-ā) F. (Vkhyā) Erzählung, Verbreitung meiner Hinrichtung. SD
mad-vāhana-kalāpa M. der Schweif meines Reittieres. SG-asya 244.9. [-aye 220.10.
mad-vijňapya von mir zu melden. SA -am 114, 14.
mad-vihīnā F. von -a von mir verlassen. SN -ā 28, 9.
madhu M. (madhu süss) der erste Frühlingsmonat, März. SN -us 284, 11. SG -08
            SL -au 207, 10. 84, 10. 85, 3.
    328, 5.
madhu N. (madhu süss) Honig. SN -u 282, 1.95, 9.
madhu-pa M. (\pa I trinken) Biene. SN -as 169, 16.
                                                                       [284, 8.
madhupa-virutotkanthā (a-u) F. die Sehnsucht des Summens der Bienen. SN -å
madhu-bindu M. ein Tropfen Honig. SI -unā 259, 6.
madhu-mada-nirata (Vram) am Weinrausch Gefallen findend. SN -as 286, 16.
madhura (von madhu N.) süss, lieblich. PI -ais 284, 11.
madhura-gīta N. süsser Gesang. SN -am 318, 7.
madhura-bhāṣiṇī F. von -in (Vbhās) süssredend. SA -īm 32, 22.
madhura-madhu-vidhura-madhupa wo die Bienen vom süssen Honig aufgeregt sind.
                                                                 [SL -e 285, 3.
madhura-rakta N. süsses Blut. SN -am 140, 17.
madhura-humkrti (Vkr) lieblich scheltend, schmollend. SA -im 203, 13 (F.).
madhurā F. von -a. SA -ām 36, 6.
madhūtsavākṣipta-pauraloka (u-u, a-ā) wo die Städter vom Frühlingsfest ge-
    fesselt werden. SL -e 207, 22.
madhya mittel, von mittlerer Art, mittelmässig. PN -as 263, 2.
```

```
madhya N. (s. o.) Mitte, Taille. SA -am 53, 2. SI -ena 330, 17. SAb -ad 132, 15.
    33, 20, 49, 21, 50, 17. SL -e 18, 12, 52, 22, 61, 7, 117, 10, 47, 8, 48, 10, 205, 1, 31,
wadhya-gatā F. von -a in der Mitte befindlich. SN -ā 328, 13.
                                                                        [7, 331, 5.
madhya-nihita (\forall dha) mitten hineingetrieben. SI -ena 102, 20.
madhya-pradeśa M. mittlere Stelle, Mittelstück. SL -e 157, 14.
madhyama-kaksā F. die mittlere Ringmauer. SL -āyām 77, 1.
madhyamā F. von -a (Wb. von madhya) der mittelste. SN -ā 199, 3.7.
madhya-sthā F. von -a (∨sthā) in der Mitte befindlich, unbeteiligt, neutral. SN -ā
madhyāhna (a-a) M. (von ahan N.) Mittag. SL -e 236, 20.
                                                                          [291, 2.
madhyāhna-velā F. Mittagsstunde. SL -āyām 102, 17.
madhyāhna-samaya M. Mittagszeit. SL -e 132, 15.
madhye-pratham (-a N.) mitten auf dem Rücken.
                                                    264, 13.
V man IV meinen, denken (an), halten für, (es) für gut halten, hochschätzen, hoch an-
     schlagen. Mit anu erlauben, zulassen, mit ava miss-, geringachten.
Akt. (ep.) 1. Fut. 3. S mamsyati 3, 6.
Med. Ind. 3.S manyate 28, 13. 118, 7. 45, 3. 11. 311, 9. 2.S manyase 11, 7. 24, 2.
     27, 2, 60, 7, 68, 12, 70, 2, 5, 91, 6. 1.S manye 22, 20, 49, 10, 71, 12, 99, 14, 215, 2.
     40, 16. 42, 2. 314, 11. 1.P manyāmahe 272, 17.
    Impf. 3.S amanyata 14, 18. 20, 9. 83, 19. 197, 7. 219, 2. 26, 5.
    Aor. 2.S ava-mamsthās 261, 4.
    Perf. 3.S mene 14, 10. 75, 19. anu-mene 335, 9.
∨man VIII meinen, halten für, verehren als.
     Ind. 3.S manute 312, 8. 1.P manmahe 320, 8.
manah-pantha M. der Geist als Wanderer. SV -a 288, 2.
manaháila-vicchurita (Vchur) mit Zinnober bemalt. PN -as 334, 11.
manas N. (Vman) Geist, Sinn, Herz. SN -as 10, 16, 18, 7, 59, 12, 68, 14, 106, 17, 75, 19.
    259, 13. 62, 14. 68, 3. 79, 28. 93, 19. 306, 7. 19, 3. SA -as 46, 1. 54, 22. 280, 13.
     315, 6. SI -asā 11, 7. 14, 19. 15, 1. 16, 11. 33, 8. 48, 16. 49, 9. 52, 9. 62, 9. 69, 6. 77,
     14. 16. 87, 13. 152, 10. 297, 26. 98, 4. 305, 15. SG -asas 79, 3. 300, 1. SL -asi 158,
     18. 268, 9. 72, 11. 78, 13. 306, 4. PA -āmsi 14, 3. 128, 18. PI -obhis 9, 4.
manasvin (von manas N.) geistvoll, verständig, weise. SN -ī 273, 4.81, 3.98, 14.
    SG -inas 264, 6. 77, 6. 312, 3.
manāk ein wenig, in geringem Masse, im geringsten. 185, 13. 292, 5.
manāk-cheşa von dem nur noch ein wenig übrig ist. SL -e 243, 14.
manīsin (von manīsā F., \man) verstandig, weise. SN -\bar{1} 328, 9. PN -inas 176, 20.
Manu M. (Vman?) Vater der Menschen und erster Gesetzgeber. SN -us 1, 10. 106,
     15. 44, 10. 57, 12. SI -unā 119, 20.
manu-ja M. (Vjan) Mensch. SN -as 276, 12. PN -ās 43, 16. 74, 23.
manuja-vyāghra M. Tiger in Menschengestalt, Manntiger. SV -a 35, 2.
manujātmajā (a-ā) F. (von -a M., Vjan) Tochter eines Menschen. SV -e 45, 11.
manujādhipa (a-a) M. Herr der Menschen, Fürst, König. SV -a 53, 7.
manujādhipati (a-a) M. dass. SG -es 44, 16.
manujendra (a-I) M. ('Menschen-Indra') Fürst, König. PG -āṇām 1,5.
                                                                            [95, 2.
Manu-Brhaspati-Vyāsa-Vālmīki-prabhrti M., B., Vy., V. und andere. PD -ibhyas
manuşya M. (von manus M. (v man) Mann) Mensch. SA -am 45, 2. 105, 7. PN -ās
     188, 16. 280, 6. 309, 16. PV -ās 316, 18. PI -ais 103, 13. PG -āṇām 145, 14.
     273, 17. PL -esu 241, 8.
manuşyatva-sulabha (Vlabh) der Menschenart eigen. SAb -ād 244, 4.
manuşya-bhāva M. das Menschsein, Zustand eines Menschen. SA -am 252, 22.
```

```
manusya-rūpa N. Menschengestalt. SI -ena 260, 15.
manuşya-vāc F. menschliche Stimme, Sprache. SI -cā 250, 19.
manuşyendra (a-I) M. ein Indra unter den Menschen. SV -a 79, 10.
mano-java gedankenschnell. PA -an 23, 2.
mano-jña (Vjñā) schön, reizend. SA -am 289, 3.
Manobhava M. (mano-bhava, Vbhū) Beiname des Kāma. SN -as 188, 5.
Manobhū M. (manas + Vbhū) dass. SI -uvā 184, 9. SG -uvas 203, 10.
mano-ratha M. (Vram, eig. Herzensfreude) Wunsch. SN -as 170, 19. PN -as 96, 11.
manoratha-jalā F. von -a dessen Wasser das Verlangen ist. SN -ā 304, 18.
manorathoparacita-prāsāda-vāpītaţa-krīḍākānana-keli-kautuka-juş (a-u,
    ∨juş) geniessend das Vergnügen von vom Verlangen vorgegaukelten Spielen auf
    dem Söller, am Teichufer und im Lusthain. PG -sam 316, 5.
mano-rama (Vram) herzerfreuend, schön. SN -am 140,4. SA -am 326,6. PN -ās
mano-viśuddhi F. (Vśudh) Herzensreinheit. SA -im 15, 11.
mano-hara (Vhr, eig. das Herz raubend) reizend, schön. SA -am 289, 7. PI -ais 36,
mano-harā F. von -a. SN -ā 290, 9.
mano-hārin (Vhr) = mano-hara. SN -i 280, 17. SA -i 45, 20. SL -iņi 294, 11.
∨mantr X (Den. von mantra M.) beraten. Mit sam-ni einladen.
Akt. Ind. 3.D mantrayatas 102, 7, 48, 19.
    Perf. 3.S sam-ni-mantrayāmāsa 5, 6.
Med. Ind. 3.D mantrayete 125, 1.
mantra M. (Vman) Zauberspruch, Rat, Beratung, Plan. SN -as 114, 15. 15, 17. 71, 13.
    SA -am 108, 4. 44, 3. SL -e 215, 3. PG -āṇām 292, 11.
mantra-gati F. Gang der Beratung. SA -im 171, 13.
mantra-pūta durch Spruch gereinigt, geweiht.
                                              SA -am 333, 14.
mantra-prayoga M. (Vyuj) Anwendung von Zaubersprüchen. PI -ais 260, 6.
mantra-bheda M. Verrat des Planes. SN -as 144, 7. 65, 13. SA -am 144, 2.
mantra-bheda-bhaya N. Furcht vor Verrat des Planes. SAb -ād 249, 11.
mantrayat Ppra von Vmantr X beraten, ratschlagen. DA -ntau 167, 3.
mantra-yukta mit Spruch verbunden. SI -ena 131, 9.
                                                           (spruch zu bezwingen).
mantra-sādhya durch Rat zu bezwingen. PN -ās 109,11 (im Nebensinn: durch Zauber-
Mantrasvāmy-ākhya (-ā F.) den Namen Mantrasvāmin führend. SA -am 248, 5.
mantrārādhana-tatpara (a-ā) auf die Vollbringung eines Zaubers gerichtet. SI -eņa
mantrita Ppp von Vmantr beraten. SN -am 159, 10.
                                                                       [297, 26.
mantritā F. (von mantrin M.) Ministerschaft, -stellung. SN -ā 214, 23. SA -ām 190,
mantritva N. (von mantrin M.) dass. SL -e 227, 7.34, 22.
                                                                     [16. 217, 9.
mantri-dhurā F. (Wb. v. dhur F.) oberste Stelle unter den Ministern. SA -ām 216,11.
mantrin M. (von mantra M.) Beschwörer, Zauberer; Mandarine, Rat, Minister. SN -ī
    172, 5. 213, 21. 22. 20, 12. 16. 21, 14. 19. 22, 3. 13. 22. 23, 3. 6. 26, 4. 27, 8. SA
    -inam 213, 18. SI -inā 137, 6. 227, 1. SL -ini 222, 10. PN -inas 21, 4. 20.
    119, 8, 70, 13, 293, 18. PI -ibhis 20, 14, 23, 122, 8, 25, 6, 200, 14, 01, 21, 11, 20.
    22, 24, 34, 15, 21. PD -ibhyas 250, 11. PG -inām 119, 6, 7, 22, 10, 71, 17.
mantri-pada N. Ministerposten. SA -am 170, 18.71, 12.
mantripadāpaharaņa (a-a) N. (\rangle hr) Wegnahme des Ministerpostens. SAb -ād 167,16.
mantri-putra M. Ministersohn. SN -as 110, 10. 14, 9. DN -au 102, 6.
mantri-mukhyatva N. (v. mukhya) Oberstellung unter den Ministern. SL -e 214, 20.
mantri-śrotriya M. (Vśru) schriftgelehrter Minister. SV -a 122, 3.
mantri-sattama (Sup. von sat) der beste der Minister. SN -as 222, 18.
manthara langsam. PN -ās 308, 18.
```

#### manda — marma-jña

```
manda langsam, träge, einfältig, unglücklich. SN -as 52, 5, 56, 17, 285, 6, 95, 20. SG
manda-gati F. langsamer Gang. SI -yā 142, 15.
                                                                 [-asya 56, 11.
manda-dhī von langsamem Verstande, einfältig, dumm. SN -īs 129, 5.
manda-prajña (-ā F.) dass. SG -asya 56, 15. SI -ena 57, 8.
manda-bhāgya N. Missgeschick, Unglück. SAb -ād 49, 3.
manda-bhāgya unglücklich. SN -as 276, 12. 86, 18 (der Unglückliche trinkt nicht
    d. h. der Glückliche trinkt). SG -asya 178, 17.
mandam (Adv. von manda) langsam, leise. 58, 7. 117, 6. 6. 32, 17. 17. 33, 5. 5. 69, 17. 17.
Mandara M. Name eines Berges in Bengalen, der nach der Sage bei der Quirlung des
    Milchmeeres als Butterstössel diente. SN -as 186, 1.
Mandavisarpinī F. (von manda-visarpin (Vsrp) langsam kriechend) Name einer Laus.
    SN -ī 140, 2. 5. 41, 11. 42, 6.
manda-spanda (Vspand) langsam zuckend, schlagend. SN -am 306, 7.
mandā F. von -a. SA -ām 324, 8.
Mandākinī-saikata-vedikā F. (Dem. von vedi F. Altar) Häufchen aus dem Ufer-
    sand der M. (ein Nebenarm der Gangā). PI -ābhis 328, 11.
mandātman (a-ā) einfältig, dumm. SN -ā 56, 18.
mandira N. Haus, Palast. SN -am 122, 8. SA -am 210, 23.
man-nibandhana mich als Ursache habend, auf mich bezüglich. SN -am 206, 2.
Manmatha M. (\manth) Beiname des Gottes Kāma. SA -am 7, 6. SG -asya 58, 16.
manmatha-ja (Vjan) durch Liebe erzeugt. PN -ās 310, 11.
man-manas N. mein Geist. SA -as 205, 10.
man-mātr F. meine Mutter. SN -ā 193, 17.96, 9. SG -ur 194, 1.231, 11.
man-matr-vacana N. Wort, Rede meiner Mutter. SA -am 196, 21.
man-mukha N. mein Mund. SAb -ād 212, 18.
manyamāna Pprm von Vman IV. SN -as 121, 3. SI -ena 113, 15. DN -au 197, 4.
manyu M. (Vman) Zorn, Grimm. SN -us 138, 13. 239, 22. SI -unā 24, 3. 31, 4. 33, 3.
manyu-parīta (i-i, Vi) von Zorn umgangen, ergriffen. SI -ena 53,7. [187,23.252,10.
Manv-ādi Manu und andere. PN -īni 96, 13.
manvāna Pprm von Vman VIII. SN -as 227, 9.34, 10.
mamatva N. (von mama SG von mad) Interesse (für). SN -am 324, 12,
Mavāsura-suta (a-a) M. Sohn des Asura (Dämons) Maya. DN -au 202, 3.
mayükha M. (Vmi) Strahl. PA -ān 291, 10. PI -ais 112, 9. 325, 12.
marakata-sadráa smaragdähnlich. PA -āni 101, 14. 48, 9.
                                                                       [316, 7.
marana N. (Vmr) das Sterben, Tod. SN -am 28, 7. 208, 11. 73, 11. 314, 18. SI -ena
marana-janma-bhaya N. Furcht vor Tod und Geburt. SN -am 310, 10.
maraņāpāta-cakita (a-ā, Vcak) zitternd vor dem Eintritt des Todes. SN -as 298,18.
marut M. Wind, Windgott, Gott. SN-t 285, 6.87, 11. PN-tas 286, 13. PG-tām 300, 6.
maru-marīcikā F. (v. marīci F. Strahl) Wüstenspiegelung, Fata Morgana. SN -ā 216,6.
maru-sthala N. Wüste. SL -e 267, 4.
                                                 [45, 5. PG -ānām 30, 14.142, 1.
martya M. (\mm,) der Sterbliche, Mensch. SN -as 10, 17. 139, 11. 41, 7. 89, 13. SA -am
martya-kalevara M.N. der sterbliche Leib. SA -am 252, 2.
martyatā F. (von martya M.) Zustand eines Sterblichen. SA -ām 192, 9.
martyatva N. (von martya M.) dass. SA -am 227, 20.
martya-bhāva M. dass. SA -am 228, 17.
martya-loka M. Welt der Sterblichen. SA -am 297, 19. SL -e 260, 14.
martya-vapus N. menschliche Gestalt. SA -us 252, 18. SI -uṣā 190, 14. 229, 1.
mardayantī F. von -at Ppra von Vmrd X einreiben. PN -yas 209, 13.
marma-jña (Vjñā) die verwundbare Stelle kennend. SA -am 139, 3.
```

maryādā F. Grenze. SA -ām 108, 7.

mala N. Schmutz. SA -am 61, 18. SI -ena 61, 9. 19.

```
mala-digdhāngī (a-a). F. von -a dessen Körper mit Schmutz beschmiert ist. SA -īm
mala-pankānuliptāngī (a-a, a-a) F. von -a dessen Körper mit Schmutz und Schlamm
    bestrichen ist. SA -īm 58, 19.
mala-pankinī F. von -in (panka N.) mit Schmutz und Schlamm bedeckt. SN -ī 85,18.
Malaya M. (dravidisch = Berg) Name des westlichen Randgebirges des Dekhan (heut
    Malabar oder Western Ghats), woher der Sandel stammt. SA -am 106, 3. 272, 17.
Malayaja-rajas N. (Vrañj) Sandelstaub, -pulver. SN -as 285, 9.13. [SG -asya 284, 12.
mala-samācita (Vci) mit Schmutz bedeckt. SN -am 61, 12.
malina (von mala N.) schmutzig. SN -as 27, 17. -am 263, 5.
malinā F. von -a. SN -ā 43, 15. SA -ām 35, 13. 58, 9.
maśakavat (von maśaka M.) wie die Mücken. 318, 2.
maşī F. Russ (zu Tinte gebraucht). SA -īm 210, 20.
maşī-lipta mit Russ gesalbt. SN -as 210, 18.
maşy-abhāva M. Nichtvorhandensein von Tinte. SAb -ād 253, 9.
ma-sa-ja-s-ta-ta M. Molossus (- - -), Anapäst, Amphibrachys, Anapäst, Antibacchius
mastaka M.N. Kopf, Schädel. SL -e 274, 9.
                                                [und Antibacchius. PN -as 279, 13.
mastaka-nāśa M. Verlust des Kopfes. SL -e 174, 10.
mahat (Wb. von ved. mah gross) gross. SN -ān 1, 8, 46, 3, 48, 13, 68, 16, 78, 13, 15.
    98, 3, 120, 7, 55, 1, 206, 16, 41, 22, 73, 17, 76, 15, 303, 11, 13, 3, -at 22, 7, 48,
    17. 70, 22. 95, 12. 117, 8. 77, 5. 11. 229, 12. 67, 3. SA -āntam 52, 21. 115, 11.
    -at 6, 20. 32, 17. 41, 23. 45, 17. 49, 17. 76, 21. 187, 1. 227, 10. SI -atā 54, 6. 62,
    20. 133, 13. 69, 12. 297, 8. 21. SAb -atas 115, 6. 69, 15. SG -atas 36, 21. 44, 22.
    SL -ati 45, 16. 57, 7. 307, 1. PN -antas 120, 2. 297, 13. 18. PI -adbhis 297,
    12. 17. PG -atām 104, 14. 54, 5. 263, 7. 64, 15. 70, 7. PL -atsu 120, 7.
mahatī F. von -at. SN -ī 79, 2. 150, 9. SI -yā 94, 18.
mahattara M. (Komp. von mahat) Höfling, Kämmerling. PA -an 219, 15.
mahattva N. (von mahat) Grösse. SN -am 289, 11.
                                                                            [21.
mahad-adhvan M. (ep. für mahādhvan (ā-a) M.) grosser, langer Weg. SA -ānam 69,
maharsi (ā-r) M. grosser Rsi. SN -is 53, 6. PI -ibhis 16, 1. PG -īnām 25, 17.
mahas N. (von ved. mah gross) Glanz, Lichtmasse. SA -as 320, 8.
mahā-kathā F. grosse Geschichte. SN -ā 227, 15. 21. SA -ām 192, 8. 253, 12. PN -ās
mahā-kavi M. grosser Dichter. SN -is 253, 9.19. PD -ibhyas 95, 3.
                                                                        [192, 18.
mahākavi-śrī-Somadevabhatta-viracita (Vrac) von dem grossen Dichter, dem
    erhabenen Doktor Somadeva verfasst. SN -as 184, 2.
mahā-kāya von grossem Leibe, Körper. SN -as 31, 21. 138, 5.
mahā-kāvya N. grosse Dichtung. SL -e 335, 16.
mahā-gaja M. grosser Elefant. SI -ena 148, 11.
mahā-giri M. grosser Berg. SN -is 185, 23. 321, 36.
mahā-ghora ganz schrecklich. SN -as 207, 1. SL -e 35, 21.
mahā-jana M. Menge, Versammlung. SL -e 66, 1.
mahā-java von grosser Schnelligkeit, sehr schnell. PA -ān 72, 2.
mahā-tapas bussereich. SN -ās 53, 6. 244, 13.
mahā-taru M. grosser Baum. SL -au 126, 2.
mahā-tejas von grosser Glut, grossem Feuer. SN -ās 40, 10.
mahātman (ā-ā) von grosser Seele, hochgesinnt. SN -ā 120, 13. SA -ānam 11, 5.
    36, 4. 41, 2. SI -anā 79, 15. SG -anas 9, 5. 22, 20. 31, 14. 38, 11. 62, 3. DN
    -ānau 5, 15. PN -ānas 71, 7. PG -anām 5, 12. 10, 15. 14, 4. 244, 20. 69, 17.
```

[88, 20.

## Mahādeva M. — mahā-svana

```
Mahādeva M. (mahā-deva M.) Beiname des Gottes Siva. SN -as 305, 6.
mahā-devī F. Grosskönigin, erste Gemahlin. SA -īm 219, 5.
mahādbhuta (ā-a) ganz wunderbar. SA -am 212, 15.
mahā-dvuti von grossem Glanz. SN -is 60, 20. SV -e 34, 20.
                                                                           [11.
mahā-dhana von grossem Reichtum, sehr reich. SN -as 231, 19. 32, 24. PN -ās 182,
mahā-nagarī F. grosse Stadt. SN -ī 190, 5.
mahānasa N. (mahā + anas N., eig. grosser Wagen, Lastwagen) Küche. SAb -ād 84, 2.
mahā-nīla ganz, tief blauschwarz. PI -ais 292, 19 (im Nebensinn PI v. -a M. Saphir).
mahāpagā (ā-ā) F. grosser Fluss. PN -ās 287, 21.
mahā-patha M. (vw. mit pathin M.) der grosse Pfad, lange Reise. SA -am 194, 6,
mahā-prabhāva M. grosse Macht. SL -e 204, 15.
mahā-prājňa hochweise. DN -au 5, 16.
mahā-phala N. grosse Frucht. SI -ena 274, 11.
mahā-bala von grosser Kraft, sehr stark. SN -as 40, 10. 135, 3. 67, 15.
Mahābala-parābhikhya (a-a, -ā F.) dessen andrer Name M. ist. SI -ena 257, 8.
mahā-bāhu mit gewaltigen Armen. SN -us 5, 12. SV -o 13, 4. 34, 16. 53, 19.
mahā-buddhi von grossem Verstande, überaus klug. SV -e 72, 2.
mahā-bhāga vortrefflich, ausgezeichnet. SN -as 44, 19.66, 2. PV -ās 39, 14. PI -ais
mahā-bhāgā F. von -a. SN -ā 28, 15. 39, 7. SV -e 29, 11.
mahābhişekānugata (ā-a, a-a) gefolgt von (dem Buch von) der grossen Salbung,
    Krönung. SN -as 185, 10.
mahā-bhuja (-a M., Vbhuj VI biegen) mit gewaltigen Armen. SV -a 92, 19.
mahā-mati von grosser Einsicht, klug. SN -is 118, 20. 214, 13. 21, 19. SV -e 81, 1.
mahā-manas hochgesinnt, stolz. SN -ās 17, 6.18.20, 8.68, 14.72, 1.91, 20.
mahā-mantrin M. der oberste Minister. SN -ī 214, 18.
mahā-mātra M. (-ā F.) hoher Beamter; Elefantenlenker. PN -ās 125, 10.
mahā-yasas grossen Ruhm besitzend, hochberühmt. SN -ās 2,5.24,6.38,3.40,7.47,
mahāranya N. (ā-a) grosser Wald. SL -e 35, 17.
                                                               [16, 75, 3, 94, 24,
mahā-ratha grosse Wagen besitzend. SN -as 37, 9.
mahā-rāja M. (-an M.) grosser König. SV -a 7, 1. 24, 11. 26, 9. 18. 30, 5. 6. 8. 35, 17.
    54, 9. 68, 6. 71, 14. 72, 22. 85, 19. SN -as 37, 17. 89, 3. SA -am 63, 18. 77, 6.
mahārņava (ā-a) M. (Vr V) das grosse Meer. SA -am 118, 4. SL -e 275, 18.
mahārha (ā-a) kostbar, köstlich. PI -ais 272, 19.
mahā-vana N. grosser Wald. SL -e 45, 5.
mahæ-vistara umfangreich. PI -ais 311, 13.
mahā-vīra M. grosser Held. SV -a 54, 12.
mahā-vīrya von grosser Kraft. SN -as 71, 6.
mahā-veşa (-a M., Vviş III) in grossem Putz, grossem Staat. SN -as 209, 3.
mahā-vrata N. grosses Gelübde. SN -am 191, 17.
mahā-vrata von grossen Gelübden. DN -au 5, 16.
mahā-śabda M. ein lauter Ton. SN -as 115, 14.
mahā-śamī F. eine grosse Akazie. SN -ī 177, 11.
mahā-śaila M. grosser Berg. SN -as 25, 16.
mahāśaila-śilāsamghāta-karkaśa hart wie die Steinmasse eines grossen Berges.
                                                               [SN -am 270, 8.
mahā-samkata gefahrvoll. SL -e 275, 10.
mahā-sattva edel. SA -am 237, 13.
mahā-sārtha M. grosse Karawane. SA -am 43, 7.12. SL -e 48, 2.
mahā-simha M. ein grosser Löwe. PN -ās 13, 14.
```

mahā-svana lauttönend. SA -am 75, 17.

## mahā-hanu — Mātali M.

```
mahā-hanu mit grossen Kinnbacken. SN -us 36, 7. PA -ūn 69, 16.
Mahilaropya N. Name einer Stadt im Dekhan. SN -am 95, 6. 98, 5.
mahişa M. (von ved. mah gross) Büffel. PA -ān 34, 9.
mahisī F. (von -a M., eig. Büffelkuh) erste Gemahlin eines Fürsten; Gemahlin eines
    Fürsten. SN -1 238, 9. SA -1 41, 21. 217, 22. SI -ya 2, 3.
mahī F. (von ved. mah gross) Erde. SN -ī 311,5. SA -īm 57,1.59,31.91,19.186,24.
mahī-kṣit M. (Vkṣi besitzen, beherrschen) Fürst, König. PN -tas 6, 11. 16. 7, 2.
mahī-tala N. Erdboden. SN -am 277, 21. SL -e 27, 16. 46, 14.
mahī-dhara M. (Vdhr, eig. Erdträger) Berg. SV -a 37, 6.
Mahidhara M. (s. o.) Brahmanenname. SA -am 251, 22.
mahī-dhra M. (Vdhr, eig. Erdträger) Berg. SAb -ād 260, 1.
mahī-nātha M. Fürst, König. SL -e 116, 2.
mahī-pa M. (Vpā II) Hüter der Erde, Fürst, König. SG -asya 118, 14. 21, 9.
mahī-pati M. Herr der Erde, Fürst, König. SN -is 1, 7. 3, 7. 17. 40, 5. 54, 3. 61, 2. 76, 5.
    80, 12, 81, 8, 91, 19, 142, 2, 251, 11, 55, 14. SA -im 141, 18. SG -es 23, 15, 75, 21.
    85, 24, 132, 7, 40, 4, 6, 44, 5, 240, 3. SV -e 23, 8, 26, 21, 38, 7, 87, 12, 88, 6, 200, 19.
mahī-pāla M. (Vpāl) Hüter der Erde, Fürst, König. SN -as 5, 4. 40, 5. 90, 17. SA
    -am 77, 2. 124, 2. PA -ān 5, 6. 6, 9. 13, 10.
mahī-pratha N. Rücken der Erde. SL -e 302, 10.
mahī-pradāna N. Landschenkung. SN -am 149, 14.
                                                            [113, 2. 4. 6. 8. 10. 12.
mahī-bhuj M. (Vbhuj VII) Fürst, König. SI -jā 113,5. PN -jas 105,18. PG -jām
mahī-bhrt M. (Vbhr tragen) Berg. SG -tas 39, 19. 328, 3.
maheccha (ā-i, -ā F.) grosse Wünsche habend, ehrgeizig. PG -ānām 105, 14.
Mahendra M. (ā-I) ehrender Beiname Indra's. SN -as 238, 1. SA -am 11, 6.
Mahendravarman M. (Mahendra + varman N. Panzer) Kşatriya-Name. SG -anas 199,
Mahendra-sadanopama (a-u, -ā F.) dem Sitz des M. ähnlich. SA -am 234, 12.
Mahendrādya (a-ā) von denen Mahendra der erste ist. PN -ās 8, 3.
Maheśa (ā-ī) M. Beiname Śiva's. SG -asya 121, 12.
maheśvara (ā-ī) M. grosser Herr. PN -ās 8, 9, 12, 10, 15, 7.
                                                                    [SL -e 315, 7.
Maheśvara (ā-Ī) M. Beiname des Gottes Śiva. SN -as 186, 4.92, 1. SA -am 199, 9.
Maheśvaroktā (a-u) F. von -a von Maheśvara gesagt.
                                                      SN -ā 227, 21.
mahotsava (ā-u) M. ein grosses Fest. SL -e 94, 17.
mahaujas (ā + ojas N., vw. mit ugra) von grosser Kraft. PN -asas 16, 12.18, 2. [29.
mahauşadhi (ā-o) F. grosse Heilpflanze, Zauberpflanze. SA -im 328, 16. PA -īs 321, 18.
mā nicht (prohibitiv), dass nur nicht. 39, 18, 53, 2, 54, 22, 105, 3, 3, 48, 8, 60, 10, 10.
    76, 11. 11. 216, 3. 23, 19. 35, 20. 38, 12. 16. 42, 1. 53, 8. 61, 4. 67, 5. 12. 72, 7.
    76, 4. 88, 2. 307, 16. 08, 12. 11, 12. 28, 1.
∨mā III messen.
Pass. Ind. 3.S mīyate 321, 4.
                                                                     -asya 84, 6.
māmsa N. Fleisch. SN -am 83, 3. 255, 8. SA -am 84, 2. 3. 250, 23. 51, 3. 55, 4. SG
māmsa-granthi M. (Vgrath, granth) Fleischknoten. DN -ī 300, 11.
māmsāda (a-a, Vad) Fleisch essend. SN -as 139, 7.
                                                                          [314, 1]
māmsādi-kalita (a-ā, Vkal) mit Fleisch und andrem schmackhaft gemacht. PA -ān
māmsāśana (a-a) N. Fleischnahrung. SN -am 139, 8.
māmsāśin (a-ā, Vaś IX) Fleisch geniessend, Fleischfresser. SG -inas 168, 15. 69, 10.
mākanda M. Mango-Baum. PL -esu 284, 20.
                                                          [PN -inas 138, 7. 44, 18.
```

PN -tas 286, 19.

mā-ciram alsbald, unverzüglich. 8, 12, 67, 10.

mānjiştha-vāso-bhrt (\scalender bhr) krapprote Kleider tragend.

Mātali M. Name von Indra's Wagenlenker. SN -is 70, 21.

```
mātā-pitr M. Mutter und Vater. DD -rbhyām 320, 3.
                                                                 [SN -as 129, 12.
mātula M. (mind. aus *mātrla v. mātr F.) Muttersbruder, Oheim, Onkel. SV -a 128, 14.
mātr F. (Lallwort mit Suffix) Mutter. SN -ā 60, 8. 62, 3. 156, 1. 62, 20. 93, 8. 12.
     231, 21. SA -aram 63, 5. 11. 67, 4. SI -rā 85, 12. 197, 2. 206, 15. 328, 1.
    -ur 62, 10. 67, 20. 85, 5. 104, 2. 93, 22. 206, 9. 12, 14. 25, 7. 99, 6. 321, 37.
     -ar 62, 14, 63, 12, 67, 5, 11, 85, 8, 193, 14, 94, 2, 308, 12, 12, 17,
mātrvat (von mātr F.) wie (auf) die Mutter. 176, 13.
mātr-svasr F. Mutterschwester, Tante. SN -ā 62, 19.
mātrā F. (\mathrm{m}\) Mass; metrische Einheit, Mora. SN -ā 106, 1.55, 19. PN -ās 258, 24.
mātsarya N. (von matsara M.) Neid, Missgunst. SA -am 281, 9.
mādrśa (Wb. von mā-drś, drś F.) mir ähnlich, meinesgleichen. SL -e 192, 23.
mādhurya N. (von madhura) Süsse, Süssigkeit. SA -am 259, 6.
mādhyasthya N. (von madhya-stha) Neutralität. SA -am 333, 19.
∨mān X (Den. von māna M.N.) ehren, Ehre erzeigen. Mit apa geringschätzen.
    Ind. 2.S mānayasi 35, 16.
    Imp. 2.S mānaya 272, 9.
    Pot. 3.S apa-mānavet 164, 5.
māna M.N. (\man) Stolz, Groll, Ehre, hohes Ansehen. SN -as 294, 16. -am 257,
    21. 23. SA -am 261, 3. 81, 3. SL -e 302, 11. 19, 5.
m\bar{a}na N. (\vee m\bar{a}) Mass. SN -am 321, 3.4. DN -e 100, 10.
m\bar{a}na-da (\sqrt{d\bar{a}}) Ehre(n) spendend. SV -a 10, 11, 27, 3, 301, 3.
māna-daņļa M. Massstab, Messstock. SN -as 320, 23.
mānadandatva N. Abstr. von māna-danda M. SI -ena 321, 8.
mānanīyā F. von -a (\sqrt{mān}) zu ehren. SA -ām 326, 2.
māna-purahsaram (Vsr) unter Vorantritt von Ehren, ehrerbietig. 110, 12. 23, 1.
māna-madādi-nāśana (a-ā, ∨naś Kaus.) Stolz, Übermut und andres vernichtend. SN
māna-mahat gross an Stolz. PG -atām 263, 12.
mānava M. (Patron. von Manu M.) Mensch. SN -as 175, 4. PN -ās 295, 5.
mānavatī-manas N. der Geist einer stolzen (Frau). SN -as 186, 20.
māna-vivarjitam (Vvrj) vom Stolz verlassen, ehrlos. 298, 1.
mānasa N. (von manas N.) Geist, Herz. SV -a 310, 19. SA -am 284, 4.
mānasī F. von -a (von manas N.) geistig (d. i. durch den blossen Willen entstanden).
māna-hīna vom Stolz verlassen, ohne Ehre. SG -asya 116, 10.
                                                                 [SA -im 325, 17.
mānin (von māna M.N.) stolz, Ehrgefühl besitzend. SN -ī 224, 12. 307, 4.
mānuşa (von manus M. (\man) Mann) menschlich. SN -am 50, 14. SA -am 70, 24.
mānuşa M. (s. o.) Mensch. SV -a 224, 1. SN -as 82, 16. SA -am 10, 14. 18, 12.
    223, 22. PN -ās 3, 18. PL -eşu 2, 16.
mānuşa-bhāşā F. menschliche Sprache. SI -ayā 223, 18.
mānuşa-rākşasa M. Unhold in Menschengestalt. PN -ās 271, 19.
                                                                    [45, 5, 50, 17,
mānuşī F. von -a. SA -īm 3, 16.
mānusī F. (von -a M.) ein menschliches Weib. SN -ī 44, 5.61, 6. SA -īm 40, 3.44, 16.
mānotsāha (a-u) M. Energie mit Stolz (verbunden). SA -am 135, 13.
mānonnati (a-u) F. (Vnam) Erhöhung des Selbstgefühls.
                                                        SA -im 262, 8.
mānmatha (von Manmatha M.) erotisch. PN -ās 293, 8.
mānya (V mān) zu ehren. PA -ān 272, 9.
māma M. (Lallwort) Onkel. SV -a 127, 3. 28, 10. 19. 29, 4. 78, 16. 79, 3.
mā-mā nicht so! nein nein! 292, 5.
māyā F. (\sqrt{mi}) Zauber, Blendwerk, Illusion, List, Betrug. SN -ā 48, 4.
    166, 8. 225, 13. SI -ayā 251, 14.
```

```
māyā-kapota-vapus die Zaubergestalt einer Taube tragend. SA -usam 250, 17.
māyā-racita durch Zauber geschaffen. SN -am 204, 17.
māyopajīvin (ā-u, Vjīv) von Hinterlist lebend. PN -inas 147, 10.
māra-srnkhalā F. Fessel, Kette des Liebesgottes. SI -ayā 248, 10.
mārişa M. (mind. mārisa = mādrsa) Kollege, ehrenwerter Mann. SV -a 57, 8.
māruta M. (von marut M.) Wind. SV -a 312, 17.
∨mārg I (von mṛga M.) suchen.
       Ind. 1.S mārgāmi 44, 19.
märga M. (von mrga M., eig. Wildpfad) Weg, Strasse. SN -as 328, 8. SA -am 46,
       13. 323, 5. SL -e 132, 19. 324, 6. PN -ās 46, 12. PG -ānām 57, 5.
mārgaņa N. (\marg) das Suchen, die Suche. SL -e 64, 2.
mārgamāņā F. von -a Pprm von ∨mārg I suchen. SN -ā 51, 11.
märgayitum Inf. von Vmärg X holen, fordern, sich erbitten. 208, 16.
mārjāra M. (Vmrj, eig. der sich putzt) Katze. SN -as 114, 3. SG -asya 232, 10.
mārjitum Inf. von \mrj X wegwischen. 275, 4.
mārdava N. (von mrdu) Sanftheit. SN -am 283, 3.
mālatī F. Jasmin (Pflanze und Blüte). SN -ī 290, 7.
mālatī-kusuma N. Jasminblüte. SG -asya 277, 6.
mālā-kāra M. (Vkr) Kranzwinder, Gärtner. SN -as 131, 18. 63, 2.
mālya N. (Wb. von mālā F.) Kranz, Guirlande. SI -ena 252, 15. PI -ais 252, 11.
∨mālyaguņāy (Den. von mālya-guņa M.) sich wie eine Guirlandenschnur verhalten.
       Ind. 3.S mālyagunāyate 278,1.
Mālyavat M. (von mālya N.) Name eines Gaņa. SN -ān 189, 21. 90, 7. 227, 20. 29, 1.
       46, 15. 52, 16. 21. SA -antam 189, 14. SD -ate 192, 9.
mā-śabdodaka-śabda (a-u) M. das Wort mā und das Wort udaka. DG -ayos 238,17.
māsa M. Monat. SA -am 91, 15. 94, 8. PA -an 21, 7. PI -ais 241, 6.
māsa-şatka N. (von şaş) Sechsheit, Sechszahl von Monaten. SI -ena 97, 9. 15. 241, 4.
māhātmya N. (von mahātman (ā-ā)) Herrlichkeit. SN -am 185, 21.
mita (Ppp von Vmā) gemessen, kurz. SA -am 113, 2.
mitra N. Freund. SV -a 122, 17. 42, 16. 44, 1. 47, 6. 55, 3. 57, 2. 16. 65, 7. 74, 19. 267, 9.
       SN -am 26, 14, 54, 20, 134, 3, 92, 3, 93, 13, 209, 15, 20, 13, 20, 23, 19, 62, 14, 70, 15.
       94,19. SA -am 223,23. SL -e 115,10. DN -e 156,17.74,15. PN -āṇi 98,11.
mitratā F. (von mitra N.) Freundschaft. SA -ām 221, 9.
mitra-droha M. (Vdruh) Verrat des Freundes. SN -as 224, 18. SI -ena 144, 14.
mitra-drohin Verräter des Freundes, treubrüchig. SV -in 224, 4. SN -ī 182, 18.
mitra-bheda (von mitra-bheda M.) von Trennung von Freunden handelnd. SN -am
       98, 1. 183, 20.
mitrabheda-mitraprāpti-kākolūkīya-labdhapraņāśāparīkṣitakāraka (a-a)
       handelnd von Trennung von Freunden, Gewinnung von Freunden, vom Krähen-Eulen-
       Krieg, von Verlust des Erworbenen und von unüberlegtem Handeln. PA -āni 97,13.
mitra-samrakşana N. (Vrakş) Schutz der Freunde. SN -am 266, 19.
mitrāpad (a-ā) F. Unglück des Freundes. SA -dam 272, 1.
mitrartha (a-a) M. Sache, Angelegenheit der Freunde. SL -e 157, 11.
mithas (\/mith) gemeinsam, gegenseitig, unter einander. 292, 4.
mithuna N. (\mathrm{mithuna} N. (\mathrm{mithuna} mithuna N. (\mathrm{mith
       SA -am 17, 2. 23, 3. 9. 84, 9. PI -ais 292, 4.
mithyā (\psi mith) verkehrt, unrichtig, falsch. 34, 19. 47, 6. 101, 9. 43, 13.
mithyā-kraya M. (Vkrī) falscher Kaufpreis. SG -asya 100, 11.
```

mithyā-kraya-kathana N. das Ansagen eines falschen Kaufpreises. SN -am 99, 18.

## mithyā-paņditā — mugdhānganā F.

mithyā-paņditā F. von -a in unrichtiger Weise gelehrt. SI -ayā 239, 12. mithyā-prajalpana N. (Vjalp) das Falschreden, Lügen. SI -ena 167, 2. mithyā-phalānveşin (a-a, Viş) falsche Frucht suchend. PN -iņas 289, 14. mithyā-vādin (Vvad) falsch redend, Lügner. SV -in 181, 8. SI -inā 129, 14. mithyā-vārttā-samdeśaka M. (Vdiś) falsche Botschaft von Wohlergehen. PI -ais ∨mil VI (mind. aus ∨mith?) sich versammeln. [128, 18.Ind. 3.P milanti 233, 21. 35, 8. milita Pp von Vmil. PI -ais 217, 16. militvā Ger. von Vmil. 130, 20. mişta (mind. = mrşta, Ppp von Vmrj II) schmackhaft, lecker. SN -am 141, 1. mīna M. Fisch. SN -as 300, 16. ∨mīl I die Augen schliessen, sich schliessen. Mit sam-ud sich öffnen, sich zeigen. Ind. 3.S sam-un-mīlati 278, 2. mukulayat Ppra v. Vmukulay (Den. v. mukula M.N. Knospe) schliessen. SN -n 287,8. mukulita-nayanā F. v. -a das Auge zur Knospe machend, schliessend. PG -ānām 291,16. mukta Ppp v. Vmuc lösen, loslassen, befreien, abschiessen. SN -as 15, 22. 32, 5. 125, 15. mukta-keśī F. von -a mit gelöstem Haupthaar. SA -īm 49, 20. mukta-muktāhāra-vastrābharana (a-ā) mit abgelegten Perlenschnüren, Kleidern und Schmucksachen. SN -am 130, 5. muktavat Ppa von Vmuc lösen, befreien. SN -an 219, 2. mukta-śāpa dessen Fluch gelöst ist. SN -as 253, 13. muktā F. von -a. SA -ām 208, 5. muktā F. (Vmuc) Perle. PG -ānām 294, 14 (im Nebensinn PG v. mukta (M.) erlöst). muktā-kalāpa M. Schmuck aus Perlenschnüren. SG -asya 331, 16. muktākāratā F. (von muktākāra (ā-ā)) Perlengestalt. SI -ayā 139, 15. 270, 10. muktā-jāla N. Perlennetz. SN -am 279, 4.10. muktā-phala N. Perle. SN -am 332, 4. PI -ais 323, 6. muktāphala-sadrśa perlengleich. PI -ais 127, 1. mukti F. (\muc) Erlösung. SG -es 313, 20. muktvā Ger. von \muc lösen, auflösen, verlassen; ausgenommen, ausser. 154, 7. 68, 7. 80, 20. 216, 3. 26, 19. 83, 4. 311, 15. mukha N. Mund, Gesicht, Antlitz, Anfang. SN -am 240, 25. 62, 15. 68, 7. 88, 15. 99, 15. 300, 12. 12, 11. SA -am 84, 8. 118, 4. 240, 15. SI -ena 292, 19. SAb -ād 74, 11. 227, 11. 39, 14. SL -e 244, 1. 70, 4. 73, 14. 87, 4. 320, 7. PN -āni 13, 20. 309, 11. PI -ais 238, 5. mukha-candra M. Antlitzmond, Mondgesicht. SI -ena 292, 21. mukhatas (von mukha N.) vom Munde her. 32, 12. mukharatā F. (von mukhara, mukha N.) Geschwätzigkeit. SN -ā 267, 21. mukhābja (a-a) N. (Vjan) Gesichtslotus, Lotusantlitz. SN -am 283, 19. mukhāmrta (a-a) N. Nektar des Mundes. SA -am 287, 19. mukhya (von mukha N.) der beste, vorzüglich, herrlich. PA -āni 10,20. PI -ais 79,18. mukhya-mantrin M. der erste Minister. SL -ini 107, 16. (khyeşu mukhyeşu). mukhyaśas (von mukhya) alle obersten, bei allen obersten. 23,7 (Nīl. mukhyaśo mumugdha (Pp von V muh) einfältig, unerfahren, naiv. SI -ena 233, 10. mugdha-prāya (Vi) fast einfältig, naiv. PN -ās 290, 4. mugdhā F. von -a. SV -e 293, 1. 315, 13. mugdhākṣīkṣaṇa-vīkṣita (a-a, ī-ī) angeschaut von dem Blick eines Mädchens mit unschuldigen Augen. SG -asya 293, 14.

Digitized by Google

mugdhānganā (a-a) F. eine naive (und dadurch reizende) Frau. PG -ānām 282, 12.

```
Vmuc VI lösen, loslassen, verlassen, aufgeben, befreien. Mit vi dass.
Akt. Ind. 3. P muñcanti 124, 5. 99, 6. 317, 6. 1. P muñcāmas 300, 18.
    Imp. 2.S muñca 155, 20. 249, 10. 50, 20. 97, 27. 3.S muñcatu 87, 15. 17. 19. 2.P
    Perf. 3.S mumoca 136, 4.88, 13.332, 18.
                                                                 muñcata 201.17.
     1. Fut. 3. S vi-moksyati 54, 8. 2. S moksyasi 53, 9 (mit passiver Bedeutung).
Med. 1. Fut. 1. S mokşye 314, 7.
Pass. (reflexiv) Ind. 3.S mucyate 143, 18.
     1. Fut. 3. S mokşyate 189, 22. 2. S vi-mokşyase 189, 20.
∨muc X lösen, befreien. Mit vi dass.
    Imp. 2.S vi-mocaya 36, 15.
muñcantī F. von -at Ppra von \( \sqrt{muc VI loslassen}, fallen lassen. \( \text{SI -y\bar{a} 248, 23.} \)
mundita Ppp von \munday (Den. von munda kahl) kahl scheren. PN -as 289, 15.
∨mud I sich freuen, fröhlich sein.
    Ind. 3.S modate 282, 16.
    Imp. 2.S modasva 52, 15.
    Perf. 3.S mumude 71, 16.
mud F. (s. o.) Freude. SA -dam 71, 18. 89, 11. 286, 10. 301, 8. SI -da 74, 31. 90, 2.
mudita (Pp von Vmud) fröhlich, erfreut. SN -as 17,12.94,22. DN -au 89,7. PN
mudhā (mind., Vmrdh) umsonst, vergebens. 280, 22.
                                                                        [-\bar{a}s 17, 5.
muni M. (Vman?) Weiser, Seher, Büsser, Mönch. SN -is 228, 6. 311, 8. SA -im
    228, 2.14. SG -es 175, 19. SL -au 267, 20. SV -e 228, 9.13. PN -ayas 237, 7.
    PI -ibhis 38, 22. 237, 14. 44, 16. 99, 14. PG -īnām 326, 2.
muni-kanyakā F. Tochter des (eines) Eremiten. SN -ā 244, 17. SA -ām 244, 14.
muni-kanyā F. dass. SN -ā 193, 5.
mumukşu (Vmuc Des.) verlassen wollend, nach Erlösung trachtend. SN -us 228,17.
muraja-dhvani M. Trommelschall. SN -is 193, 11.
                                                               [PG -unam 228, 12.
musti F. Faust. PI -ibhis 48, 8, 295, 12.
muşnantī F. von -at Ppra von Vmuş IX stehlen. SN -ī 14, 3.
∨muh IV irre werden, sich verwirren, in Verwirrung geraten. Mit vi dass.
    Ind. 3.S muhyati 282, 16. 2.S muhyasi 225, 13.
Kans. Ind. 3.S mohayati 216, 6.
    Pot. 3.S vi-mohayet 216, 22.
muhur (V muh?) plötzlich, im Augenblick, wiederholt, immer wieder. 20, 7. 7. 29,
    14. 17. 31, 6. 6. 7. 7. 8. 17. 19. 19. 120, 22. 22. 73, 10. 300, 14. 25, 6. 28, 13.
muhūrta M.N. (von muhur) Augenblick. SA -am 30, 15. 61, 22. 73, 1. 4.
muhyat Ppra von Vmuh IV. SN -n 238, 23.
mūka (tonmalend) stumm. SN -as 248, 19.68, 12.
mūkavat (von mūka) wie beim Stummen, nach Art eines St. 108, 22.
mūdha (Pp von \meg muh) einfältig, dumm, Tor. SV -a 93, 14. 16. 170, 18. 79, 10. SN
    -as 19, 2. 166, 8. 209, 7. SI -ena 66, 15. 81, 14. SG -asya 280, 20. DN -an
    202, 13. PN -ās 179, 15. 289, 14. PI -ais 143, 6. PG -ānām 219, 22.
mūdhatā F. (von mūdha) Dummheit. SI -ayā 156, 11.
mūdha-mati von einfältigem Geiste, ungebildet. SN -is 123, 14. SV -e 170, 9.
mutra N. (\mathrm{minv}) Harn. SA -am 19, 16.
mürkha dumm, Dummkopf, Tor. SV -a 156, 10. 74, 3. 82, 4. 221, 4. SN -as 136, 3.
    43, 10. 74, 16. 94, 15. 95, 6. 238, 18. 39, 23. 59, 15. SA -am 173, 13. 235, 17. SD
    -āya 195, 10. SG -asya 240, 23. 60, 7. PN -ās 129, 13. 46, 1. 82, 9. 246, 21.
    47, 6. PA -an 276, 1. PI -ais 146, 1. PG -anam 124, 9.74, 1.82, 11.
```

mūrkhajana-samparka M. (Vprc) Verkehr mit Dummköpfen. SN -as 260, 17.

```
mürkhatama (Sup. von mürkha) sehr dumm. PN -ās 173, 4.
mürkhabhāva-krta veranlasst durch (seine) Dummheit. SI -ena 195, 15.
mūrkhī-bhūta Pp von \murkhī-bhū dumm werden. PN -as 207, 3.
mürkhopadeśa (a-u) M. Unterweisung von Toren. SI -ena 172, 12.
mūrta (Pp von Vmūrch) verkörpert, leibhaftig. SA -am 197, 7.
mūrtā F. von -a. SN -ā 244, 1. SA -ām 203, 10. 21, 11. SI -ayā 248, 12.
mūrti F. (Vmūrch) Körper, Gestalt. SN -is 257, 20. SI -yā 7, 6.
mūrtimat (von mūrti F.) mit (einem) Körper begabt. SN -ān 2, 19.
mürty-antara N. andre Gestalt. SA -am 335, 1.
mūrdha-ja M. (Vjan) Kopf-, Haupthaar. PN -ās 261, 13.
                                                                  [77, 7, 302, 1,
mürdhan M. Kopf, Scheitel. SA -anam 191, 16. SL -ni 1, 5. 69, 23. 160, 16. 264, 7.
∨mūl I Wurzel fassen, wurzeln. Kaus. mit ud und nis entwurzeln.
Kaus. Ind. 3.S un-mūlayati 120,4. 1.S un-mūlayāmi 226,3. 3.P nir-mūlayanti 306,
Pass. des Kaus. Ind. 3.S un-mulyate 316, 11.
müla N. (s. o.) Wurzel, Grundlage, Original. SN -am 161, 4.85, 13. SA -am 274, 10.
mūl'a-phala N. Wurzeln und Früchte. PI -ais 307, 17.
                                                                    [232, 9.17.
mūlya N. (von mūla N.) Preis, Kaufpreis, Kaufgeld. SA -am 231, 21.32, 19. SI -ena
mūşaka M. (im Ablaut zu Vmuş) Maus, Ratte. SN -as 232, 1.6.9.25. SA -am
    232, 7. PI -ais 194, 18.
Mūşakākhyā (a-ā) F. (\vee khyā) der Name Mūşaka (s. o.). SI -ayā 233, 2.
mūşika M. (im Ablant zu Vmuş) Maus, Ratte. PN -ās 179, 18. 81, 10. 18. PI -ais
mūşikā F. (von mūşaka M.) Maus. SN -ā 114, 2.
                                                                  [180, 12. 13.
mūşikāñjali (ā-a) M. (die zusammengehaltenen) Mausepfötchen. SN -is 103, 17.
∨mr VI sterben.
    Ind. 3.S mrivate 49, 5. 100, 4 (erg. yadi), 79, 2.
∨mrg X (Den. von mrga M.) aufspüren, suchen.
Akt. 1. Fut. 3. P mrgayişyanti 51, 17.
Med. Ind. 2.S mrgayase 44, 4.
    Imp. 2.P mrgayadhvam 57, 16.
mrga M. Tier des Waldes, Wild, Gazelle. SN -as 131, 4. SI -ena 131, 2. PN -as
    145, 19. 59, 4. 260, 15. PI -ais 145, 19. PG -ānām 36, 9.
mrga-kula N. Geschlecht von Waldtieren. PA -āni 133, 8.
mṛga-kopa M. Zorn gegen die Tiere. SA -am 134, 2.
mrga-jana M. Tierwelt, Tiere des Waldes. SN -as 123, 15. 17.
mrga-jīvana M. (Vjīv, der vom Wilde lebt) Jäger. SN -as 32, 13. 33, 9. 10.
mṛga-tṛṣṇikā F. (Wb. v. tṛṣṇā F., eig. Gazellendurst) Luftspiegelung. PL -āsu 259, 1.
mrga-drś (drś F.) gazellenäugig. SG -śas 283, 13 (F.). PG -śām 288, 15. 94, 9. 95,
mrga-dvija M. Tier und Vogel. PA -ān 34, 4.
                                                                  [20 (alle F.).
mrganābhi-gandhin (gandha M.) nach Moschus duftend. SA -i 334, 7.
mrga-paksin M. Tier und Vogel. PA -inas 43, 3. 254, 18. PL -isu 39, 13.
mrga-pati M. Herr der Tiere (der Löwe). SN -is 277, 24.
mrga-mīna-sajjana M. Gazelle, Fisch und guter Mensch. PG -ānām 269, 8.
mrgayā F. (Vmrg X) Jagd. SD -āyai 223, 13.
mṛgayāṇa (ep. für mṛgayamāṇa) Pprm von Vmṛg X. SI -ena 65, 21.
mṛgayā-rasa M. Geschmack an der Jagd, Jagdlust. SAb -ād 236, 19.
mrgayitum Inf. von Vmrg X suchen. 65, 12.
mrga-rāj M. (Vrāj) König der Tiere (der Tiger). SN -d 36, 16.
mṛga-vyādha M. Jäger. SN -as 32, 8.11.23. SA -am 33, 14.
mrga-vyāla-nisevita (Vsev) von wilden Tieren und Schlangen bewohnt. SL -e 29,9.
```

```
mrga-śaśakādi (a-ā) Gazellen, Hasen und andere. PA -īn 130, 19.
mrga-śāvākṣī (a-a) F. von -a (akṣan N.) dessen Augen denen eines Gazellenkälbchens
    gleichen. SI -yā 292, 18. SV -i 32, 16.
mrga-śrestha der Herrlichste unter den Tieren. SV -a 36, 15.
mṛgākṣī (a-a) F. von -a (akṣan N.) gazellenäugig. PN -yas 285, 4.
mṛgānganā (a-a) F. Gazellenweibchen. PI -ābhis 332,14. PAb -ābhyas 332,13.
mṛgādhipatya (a-ā) N. (v. adhi-pati M.) Oberherrschaft über die Tiere. SA -am 137,3.
mṛgī-dṛś (dṛś F.) die Augen einer weiblichen Gazelle habend. PG -śām 290, 6 (F.).
mrgendra M. (a-I) Indra unter den Tieren, König der Tiere. SV -a 36, 13.
Vmrj X abwischen, wegwischen.
    Imp. 2.S mārjaya 307, 21.
mrnāla-nāla-dhavalā F. von -a weiss wie ein Lotusstengel. SL -āyām 129, 8.
mrnāla-nāla-lalita-bhujā F. von -a (-a M., Vbhuj VI biegen) mit Armen lieblich
    wie ein Lotusstengel. SN -ā 205, 12.
mrnāla-sūtrāntara (a-a) N. Raum für eine Lotusfaser. SN -am 331, 6.
mrnālī F. (von -a N.) Lotuswurzel, -pflanze. SA -īm 58, 19. 59, 2.
mrta Pp von Vmr VI sterben. SN -as 101, 10. 04, 5. 26, 17. 29, 9. 68, 11. 218,
    16. 64, 5. SA -am 250, 21. SG -asya 213, 20. PN -as 143, 9. PI -ais 154,
    12. PG -ānām 152, 3.
mrtājāta (a-a; Vjan) der gestorbene und der nicht geborene. DN -au 96, 1.
mrt-pinda M. Lehmklumpen, Erdenkloss. SN -as 301, 9.
mrtvu (Vmr) Tod. SN -us 30, 14. 159, 12. 69, 11. 206, 6. 39, 2. 306, 15. 16, 13. SA
    -um 10, 17. 144, 9. 68, 18. SI -unā 268, 5.
Vmrd IX zerstampfen, zertreten, reiben, zerreiben.
Akt. Perf. 3.P mamardus (ep. für mamrdus) 46, 14.
Med. Perf. 3.S mamrde 83, 14.
mrd F. (Vmrd) Erde, Lehm, Ton. SA -dam 315, 5.
mrditā F. von -a Ppp von Vmrd IX zertreten. SN -ā 49, 6.
mrdu (Vmrd) weich, zart, mild. SI -unā 143, 19. PN -avas 217, 5. PA -ūni 120, 5.
mrdu-grīvā F. der zarte Hals. SL -āyām 129, 9.
mrdupūrvam (Adv. von mrdu-pūrva) auf zarte Weise. 78, 24.
mrdu-pūrvā F. von -a sanft, schmeichelnd. SI -ayā 32, 24.
mrdyamāna Pprp von Vmrd IX reiben, zerreiben. PN -āni 83, 15.
mrdha N. (Vmrdh) Kampf, Schlacht. SL -e 40, 16.
∨mrś X mit vi erwägen, überlegen.
    Pot. 3.S vi-marsayet 117, 3.
mṛṣā (Vmṛṣ) fälschlich, unwahr.
                                201, 19.
mrsta-kartr M. Bereiter von Delikatessen, Leckerkoch. SN -ā 66, 8.
mekhalā-pada N. Gürtelgegend, Hüfte. SL -e 219, 12.
megha M. Wolke. SN -as 145, 10.73, 7. SA -am 242, 12. SG -asya 75, 16.275, 3.
megha-nāda M. Ton der Wolke, Donner. SL -e 76, 2.
megha-nirghoşa (Vghuş) wolkendröhnend. SN -as 76, 10.
megha-vitāna-madhya-vilasat-saudāmanī-cañcala unstät wie die in den Wol-
    kenmassen zuckenden Blitze. PN -ās 306, 17.
                                                                [SV -i 312, 17.
medas N. Fett. SI -asā 116, 16.
medinī F. (vw. mit medas N.?) Erde, Land. SA -īm 59,16.76,4. SL -yām 33,11.
medhāvin (von medhā F. Weisheit) weise, klug. SN -1 110, 1. PN -inas 108, 20.
medhyā F. von -a (von medha M. Opfer) opferrein, rein. SN -ā 302, 20.
Menā F. Gattin des Himālaya und Mutter der Umā. SA -ām 326, 2.
```

```
Meru M. Name eines mythischen Berges aus Gold oder doch mit goldnem Gipfel. SN
    -us 277, 24, 309, 17, 21, 36. SL -au 267, 4, 321, 17, 22.
Meru-sikhara M.N. Gipfel des M. SA -am 276, 13.
Meru-sakha M. (sakhi M.) der Freund des M. SN -as 325, 17.
maitrī F. (von mitra N.) Freundschaft. SN -ī 145, 15. 17. 265, 19. 69, 7. 72, 2. 317, 14.
maitrī-bheda M. Trennung der (ihrer) Freundschaft. SA -am 136, 11.
Maināka M. (Metron. von Menā F.) Name eines Berges, Sohnes des Himālaya, der, als
    Indra den Bergen die Flügel abschnitt, in den Ozean flüchtete und dadurch diesem
moktum Inf. von V muc loslassen, aufgeben. 293,6.
                                                        [entging. SA -am 326, 9.
moksa M. (Des.-Bildung von Vmuc) Erlösung. SN -as 228, 11.
moksayitva Ger. von \/ moks (Den. von moksa M.) befreien. 32, 14.
moghāśā (a-ā) F. von -a (-ā F.) nichtige Erwartungen erweckend. SV -e 298, 6.
mocayitvā Ger. von Vmuc X lösen, losschirren. 78, 8.
                                                                 [-ānām 238, 15.
modaka M. (Vmud) Kuchen, Küchlein, Konfekt. SI -ena 143, 20. PA -ān 238, 13. PG
moha M. (Vmuh) Verlust der Besinnung, Verwirrung, Verblendung, Unverstand. SN
    -as 296, 19. 308, 21. 09, 3. SA -am 137, 5. 45, 7. 295, 4. 307, 21. SD -āya 296, 2.
    SAb -ād 131, 15. 37, 9. 311, 4. SG -asya 282, 17. 88, 4.
moha-mayī F. von -a in Verblendung bestehend. SA -īm 298, 10.
moha-mahiman M. (von ved. mah gross) Masse, Fülle von Unverstand. SN -ā 300, 18.
mohayat Ppra v. Vmuh Kaus. verwirren, betäuben. SN -n 70,16 (mit Pluralbedeutung).
mohāvarta-sudustarā (a-ā) F. von -a sehr schwer zu überfahren infolge des Strudels
    Verblendung. SN -ā 304, 20.
mohita Ppp von V muh Kaus. verblenden, verwirren. SN -as 22, 19. 21. 29, 18. PA
mohitā F. von -a. SN -ā 68, 15.
                                                                   [-ān 201, 15.
mauktika N. (von muktā F.) Perle. SN -am 139, 16. 270, 11.
mauna N. (von muni M.) Schweigen. SN -am 259, 11. 69, 19. SAb -ād 268, 12.
mauna-moksa M. Erlösung vom Schweigen. SG -asya 245, 12.
mauna-vrata das Gelübde des Schweigens beobachtend. SI -ena 157, 16.
mauna-stha (Vsthā) in Schweigen verharrend. SN -as 243, 13.
maunin (von mauna N.) schweigend, Stillschweigen beobachtend. SN -1 235, 6.
maurkhyānutāpatas (a-a, von anu-tāpa M.) aus Reue über (seine) Dummheit. 239, 22.
mlāna-srai mit welkem Kranz. SN -g 15, 15.
mlānendriva (a-i) mit ermattenden, schwindenden Sinnen. SG -asya 273, 13.
mlāyin (Vmlai) welkend, schwindend. SL -ini 302, 11.
                                                                    [-am 33, 17.
mleccha-taskara-sevita (V sev) von Barbaren und Räubern besucht, bewohnt. SA
Yakşa M. Name von mythischen Wesen im Gefolge Kubera's. SN -as 9, 6. 189, 18.
    92, 3, 237, 1. PL -esu 2, 15.
Yakşa-rakşah-Piśāca M. Y., Nachtdämonen und P. PG -ānām 246, 5.
Yakşa-rāj M. (Vrāj) Fürst, König der Y. SN -d 45, 6.
Yakşādhipa (a-a) M. Herr der Yakşa. SN -as 47, 17.
Yakşī F. (von -a M.) ein weiblicher Yakşa, Yakşa-Weib.
                                                        SN -ī 44, 8. 48, 5.
yacchantī F. von -at Ppra von Vyam geben, hingeben.
                                                        PL -īşu 289, 7.
Vyaj I opfern.
    Perf. 3.S ije 17, 14, 94, 25.
yajamāna Pprm von ∨yaj opfern, Opfer darbringen. SN -as 17, 20.
                                                                           [19.
yajña M. (Vyaj) Opfer. SL -e 16, 14. 187, 16. PI -ais 94, 25. 154, 16. PL -eşu 18,
Yajñadatta M. (yajña-datta) Brahmanenname. SN -as 200, 4. SI -ena 201, 3. SG
```

[-asya 199, 4.

Yajñadatta-sutā F. Tochter des Y. PN -ās 200, 1.

```
yajñānga-yonitva (a-a) N. Abstr. von -yoni M. Ursprungsort der Bestandteile des
yajvan M. (Vyaj) Opferer. PN -ānas 152, 16.
                                                            Opfers. SA -am 325, 13.
∨yat I sich anstrengen, sich bemühen um, sich bestreben. Mit pra dass.
Akt. Imp. 2.S yata 63, 13. 3.P pra-yatantu 64, 2.
Med. Ind. 3.S yatate 113, 4, 41, 4, 57, 11. 1.S yate 165, 10. 3.P yatante 118, 15.
    Imp. 2.P yatadhvam 64, 4.
   1.Fut. 1.S yatisye 55, 16. 227, 16.
yatat Ppra von Vyat I sich abmühen. PG -tam 169, 1.
yatas von wo, wo, wohin; weshalb, da, ja, denn; dass; = Ab von yad. 7, 2.96, 2.17.
     98, 8, 99, 10, 105, 6, 06, 10, 10, 15, 11, 8, 13, 16, 14, 14, 15, 13, 19, 17, 16, 20, 3.
     21, 7. 23, 6. 27, 11. 31, 2. 38, 6. 39, 6. 42, 10. 44, 7. 49, 12. 22. 51, 11. 59, 10. 60, 4.
     62, 4. 64, 14. 19. 65, 15. 66, 4. 13. 67, 8. 13. 68, 8. 21. 69, 3. 70, 17. 71, 12. 13. 74, 4.
     75, 14. 19. 76, 9. 82, 17. 86, 20. 91, 20. 99, 15. 250, 13. 52, 4. 92, 16.
yatātman (a-ā) festen Geistes, charakterfest. SN -ā 334, 5.
yati M. (Vyat) Asket. SN -is 265, 16. 94, 19. SG -es 143, 16.
yat-kim-cid wer auch immer, welcher auch immer. SN -ahkaścid 133, 20. -atkim-
     cid 132, 7. 63, 6. SA -atkimcid 114, 9.
yat-kim-api dass. SI -enakenāpi 92, 12 (lies yenakenāpy). 166, 6.
yat-krte weswegen, um dessen willen. 41, 5. 54, 6.
vatna M. (\/vat) Anstrengung, Mühe. SN -as 330, 4. SA -am 1, 13, 11, 16, 71, 18.
     73, 3. 131, 17. 63, 1. 228, 13. SI -ena 98, 10. 157, 12. 297, 21. 25. SAb -ād
     179, 14. SL -e 166, 20.
yatna-krtā F. von -a mit Anstrengung ausgeführt, versehen.
                                                                 SN -ā 275, 14.
yatnatas (von yatna M.) mit Anstrengung. 257, 9. 58, 29. 76, 6.
yat-pādanakhāgra-pratimāṅkita (ā-a) 'durch dessen Fussnagelspitzen-Spiegelbild
     markiert'. PN -ās 186, 9.
yatra wo, wohin; = L von yad. 12, 5. 9. 13, 2. 16, 16. 17, 1. 19, 13. 22, 21. 30, 15.
     48, 11. 60, 9. 85, 13. 100, 2. 05, 1. 11, 21. 12, 4. 24, 19. 34, 5. 5. 60, 21. 71, 5. 77, 4.
     79, 18. 80, 3. 81, 1. 18. 98, 9. 222, 22. 46, 6. 8. 72, 16. 74, 12. 89, 2. 303, 19. 20.
     04, 12. 07, 19. 11, 9. 16, 12. 17, 18. 22, 4. 23, 7. 17. 24, 3. 6. 25, 1.
yatra-sāyam-pratiśrayā F. von -a wo (man) abends (ist dort) verweilend. SA -ām
yat-svāda M. (Vsvad) dessen Wohlgeschmack. SAb -ād 311, 10.
yathā wie, dass, damit. 1, 5, 2, 13, 3, 6, 6, 7, 7, 7, 10, 2, 13, 20, 14, 21, 15, 1, 3, 5, 8.
     22, 12. 14. 14. 16. 26, 13. 27, 7. 28, 3. 32, 1. 33, 8. 42, 19. 44, 10. 11. 58, 12. 59,
     14. 62, 7. 8. 64, 11. 15. 65, 7. 16. 67, 7. 9. 15. 68, 5. 73, 19. 75, 16. 76, 4. 78, 16. 17.
     79, 3. 4. 80, 20. 86, 20. 87, 13. 88, 16. 91, 4. 96, 9. 11. 97, 2. 6. 104, 3. 05, 2. 06, 21.
    07, 17, 14, 5, 19, 9, 20, 18, 23, 2, 14, 24, 13, 25, 7, 32, 2, 4, 34, 18, 35, 14, 20, 22,
     36, 2. 47, 11. 49, 3. 16. 53, 3. 55, 2. 57, 8. 60, 13. 61, 18. 63, 3. 65, 13. 67, 3. 68, 18.
     72, 8. 75, 21. 78, 21. 79, 2. 4. 81, 10. 85, 13. 88, 1. 200, 13. 02, 17. 07, 18. 20, 1.
     24, 24, 33, 21, 35, 5, 45, 18, 48, 19, 51, 3, 3, 58, 17, 20, 75, 16, 300, 24, 31, 5.
yathā-kāmam (-a M.) nach Wunsch, nach Belieben, gemächlich. 17,8.23,5.80,10.86,
yathāgatam (ā-ā, -a) wie gekommen, desselben Weges. 17, 5. 221, 8.54, 11. [23. 201, 1.
yathā-tattvam (-a N.) der Wahrheit gemäss, genau. 79, 1. 225, 15.
yathā-tatham (-ā) so wie es steht, genau; so wie es sich trifft, zufällig. 7, 18.60, 17.
yathā-tathā so wie es geht, auf jede Weise. 92, 11.
                                                                              [77, 18.
yathā-nyāyam (-a M.) nach der Regel, nach Gebühr. 39, 10. 79, 13.
yathā-pūrvam wie vorher, wie sonst. 119, 12.
yathā-pradeśam (-a M.) jedes an seine, an die richtige Stelle. 333, 5.
yathā-balam (-a N.) je nach Vermögen. 131, 7.
```

## yathābhipretam — yad

```
yathābhipretam (ā-a, -a) wie beabsichtigt. 136, 12.
yathābhilaşita (ā-a) dem Wunsch entsprechend. SN -am 110,7 (lies Y für T). SA
yathārtha (ā-a) der Sache gemäss, zutreffend. SN -am 234, 20.
                                                                         [-am 130, 11.
yathārtha-vādin (Vvad) nach Wunsch redend. SN -ī 110, 10.
yathārham (ā-a, -a) nach Gebühr. 5, 13. 90, 3.
yathāvat (von yathā) wie es sich gehört, nach Gebühr. 18, 17. 22, 18. 88, 17. 90, 6.
yathā-vidhi nach Vorschrift. 90, 5. 231, 2. 47, 23.
vathā-vrttam (-a) wie es sich begeben hat(te). 13, 5, 32, 19, 82, 14, 89, 1, 248, 21,
yathā-śakti nach Vermögen, nach Kräften. 124, 13.85, 15.
yathā-śraddham (-ā F., \dhā) vertrauend, zuversichtlich. 10,6 (die Bedeutung von
     pra-nayasva S. 483 ist nach Nīl. gegeben; richtiger wohl mit PW: seine Zu-
     neigung an den Tag legen, seine Liebe zeigen).
yathā-sangam nach Bedarf, entsprechend. 82, 19.
yathā-satyam (-a) der Wahrheit gemäss. 87, 21.
yathā-sukham (-a N.) nach Bequemlichkeit, behaglich, nach Belieben. 82, 19. 84, 19.
yatheccham (ā-i, -ā F.) nach Wunsch, nach Belieben. 123, 5.
                                                                        [93, 18, 136, 7.
yathecchayā (ā-i, SI von -ā F.) dass. 103, 1.
yathepsita (ā-ī) dem Wunsch entsprechend, gewünscht. SA -am 242, 8.
yatheştam (ā-i, -a) nach Belieben. 273, 10.
yathokta (ā-u) wie gesagt, wie ausgesprochen. SA -am 66, 2.74, 7. PN -ās 97, 15.
yathoktam (Adv. von -a) in der angegebenen, bekannten Weise. 15, 12.
yathocita (ā-u) angemessen. SN -am 117, 20.
yathocitam (Adv. von -a) wie es sich geziemt. 246, 6.
yad wer, welcher. SN -as 11, 1, 18, 17, 18, 20, 19, 1, 3, 24, 12, 31, 12, 37, 20, 49, 2.
     57, 18. 65, 5. 79, 20. 80, 16. 85, 21. 25. 86, 1. 94, 7. 96, 8. 97, 18. 102, 12. 04, 3.
     6. 14. 19. 07, 3. 6. 13. 08, 1. 2. 4. 9. 10. 12. 09, 17. 11, 9. 13. 12, 20. 13, 1. 3. 6. 7.
     10. 16, 12. 17, 3. 18, 6. 19, 17. 24, 4. 31, 7. 15. 35, 2. 13. 19. 23. 37, 16. 21. 38, 9.
     20. 21. 39, 4. 44, 3. 9. 45, 2. 11. 46, 4. 6. 48, 3. 50, 4. 21. 52, 10. 54, 5. 55, 8. 19.
     21. 56, 13. 61, 17. 62, 16. 63, 15. 64, 6. 66, 8. 67, 6. 14. 17. 68, 17. 71, 19. 73, 11.
     14. 76, 14. 77, 20. 80, 4. 7. 81, 6. 82, 18. 83, 1. 12. 86, 2. 87, 10. 92, 2. 202, 5. 10.
     10. 12. 15, 12. 31, 4. 32, 1. 43, 1. 52, 8, 57, 5, 59, 7, 66, 1, 68, 1, 70, 13, 76, 12.
     91, 5. 96, 19. 305, 4. 22, 22. 24. 23, 11. 24, 9. -ad 10, 7. 9. 21, 19. 19. 23, 19.
     34, 20. 22. 23. 53, 19. 55, 15. 69, 4. 78, 1. 81, 4. 82, 11. 15. 92, 3. 98, 9. 14. 100, 2.
     01, 6, 03, 4, 13, 05, 10, 14, 12, 28, 12, 34, 11, 36, 21, 39, 7, 41, 1, 42, 14, 43, 5, 6,
     45, 6, 50, 8, 54, 16, 58, 13, 59, 17, 69, 9, 91, 6, 96, 16, 16, 202, 9, 10, 11, 11, 12, 17,
     16. 25, 22. 41, 8. 46, 2. 48, 24. 60, 22. 67, 3. 70, 14. 15. 75, 4. 79, 6. 83, 18. 99, 14.
     306, 5. 12, 1. 16, 14. 21, 29. SA -am 3, 15. 14, 10. 10. 36, 5. 73, 10. 107, 14.
     53, 13. 257, 21. 67, 12. 12. 321, 16. 20. 21. -ad 35, 4. 125, 20. 30, 13. 86, 18.
     290, 1. SI -ena 12, 3. 54, 10. 56, 2. 93, 15. 125, 13. 28, 10. 42, 4. 44, 5. 51, 4.
     64, 15. 75, 1. 80, 6. 86, 7. 229, 10. 34, 3. 64, 4. 65, 7. 75, 9. 10. 11. 78, 17. 22.
     89, 19, 96, 16, 99, 17, 310, 21, 17, 17. SAb -asmād 293, 4. SG -asya 7, 17, 11, 3.
     18, 19, 31, 10, 98, 1, 11, 11, 12, 12, 107, 6, 09, 17, 17, 15, 14, 16, 1, 6, 26, 8, 30,
     15. 34, 16. 36, 9. 19. 43, 20. 44, 5. 9. 50, 13. 59, 5. 63, 15. 67, 17. 85, 21. 86, 5.
     221, 4. 57, 20. 23. 60, 19. 65, 12. 74, 3. 76, 20. 77, 17. 78, 2. 26. 79, 10. 302, 2.
     03, 14. 06, 3. 10, 16. 20, 25. 22, 9. 14. 23, 2. 24, 15. 25, 11. 13. SL -asmin 18, 21.
     103, 11. 12, 18. 13, 12. 14. 38, 2. 50, 4. 323, 4. DN -au 331, 10. DG -ayos 145,
     16. 16. PN -e 6, 6. 44, 14. 47, 14. 74, 23. 99, 7. 102, 16. 05, 12. 16. 18. 18, 14.
     28, 6. 42, 4. 43, 3. 50, 1. 54, 11. 57, 18. 70, 12. 14. 72, 2. 11. 84, 7. 253, 14. 62, 6.
     71, 17, 18, 19, 20, 89, 14, 90, 16, 95, 5, 301, 12, 05, 10, 11, 07, 12, -ani 14, 15.
```

```
55, 15. 72, 12. 13. PA -ān 70, 2. 5. 154, 10. -āni 143, 17. PI -ais 128, 2. 43,
     13. 260, 21. 303, 16. 14, 11. PD -ebhyas 275, 8. PAb -ebhyas 303, 15. PG -esām
     10, 15. 25, 8. 10. 99, 6. 112, 2. 42, 20. 58, 20. 60, 10. 257, 19. 60, 12. 61, 3. 62,
     12. 67, 1. 79, 28. 87, 14. 93, 19. 306, 11. 14, 10. 21. 35, 11. PL -eşu 269, 13.
yad Adv. (s. o.) dass, da, weil, wenn; zur Einführung der direkten Rede. 16, 5. 18, 12.
     30, 20. 49, 6. 9. 59, 9. 66, 16. 67, 16. 81, 15. 83, 11. 14. 86, 9. 10. 11. 95, 11. 98, 7. 19.
     19. 99, 1. 104, 9. 14. 06, 9. 11, 14. 20. 15, 15. 18, 11. 21, 17. 22, 13. 27, 9. 28, 7. 33, 1.
     38, 18. 39, 2. 41, 7. 7. 8. 42, 10. 11. 44, 12. 13. 45, 15. 46, 18. 47, 2. 56, 10. 58, 9. 63,
     13.67, 4.8.68, 15.71, 12.74, 16.77, 13.83, 4.85, 22.202, 24.03, 14.21, 16.52, 14.
     64, 20. 89, 9. 92, 3. 93, 8. 9. 99, 20. 302, 13. 03, 5. 09, 11. 16. 17, 6. 30, 11.
yadā wann, als, wenn. 54, 21. 55, 1. 74, 19. 82, 6. 137, 8. 77, 3. 12. 83, 7. 89, 19. 21.
     259, 12. 14. 75, 1. 86, 11. 93, 2. 309, 17. 12, 5. 34, 1.
yad-āśraya M. das Stehen auf welchem. SI -ena 272, 17.
yadi wenn, ob. 3, 19. 10, 11. 11, 7. 17. 24, 2. 26, 18. 27, 1. 2. 36, 13. 14. 38, 8. 41, 7.
     44, 20. 48, 7. 52, 4. 7. 57, 4. 6. 60, 7. 62, 17. 65, 3. 9. 9. 10. 68, 2. 12. 73, 11. 74,
     25. 76, 6. 8. 10. 12. 87, 15. 17. 19. 90, 21. 21. 91, 6. 92, 7. 97, 10. 105, 4. 5. 10, 6.
     11, 4. 17. 13, 15. 15, 2. 17, 3. 18, 8. 20, 14. 19. 21, 5. 25, 4. 17. 27, 13. 28, 13. 32,
     11. 33, 16. 18. 34, 1. 4. 35, 21. 22. 36, 10. 11. 18. 18. 38, 5. 40, 18. 41, 5. 13. 15.
     21. 43, 18. 46, 3. 47, 6. 49, 9. 11. 18. 19. 20. 50, 2. 8. 54, 20. 59, 11. 61, 8. 63, 20.
     65, 11. 14. 66, 20. 68, 2. 69, 1. 70, 16. 17. 71, 6. 72, 5. 78, 19. 79, 3. 15. 16. 80, 13.
     81, 11. 83, 6. 86, 15. 92, 23. 206, 7. 24, 8. 39, 16. 17. 44, 6. 51, 1. 61, 21. 62, 1. 1. 2.
     66, 10. 68, 2. 3. 4. 4. 5. 5. 14. 73, 9. 75, 2. 7. 77, 4. 81, 4. 84, 5. 87, 21. 91, 19. 94,
     1. 2. 4. 95, 6. 301, 4. 08, 6. 14, 15, 15, 18, 16, 2, 18, 18, 6, 21, 12, 32, 3, 19.
yadīya (von yad) wem gehörig, wessen, dessen. DN -au 321, 13.
yadīyā F. von -a. SN -ā 257, 7.
yad-rcchā F. (∨rch) Zufall. SI -ayā 123, 11. 325, 2.
                                                              [59, 9. SI -ena 159, 20.
Yadbhavişya M. (yad-bhavişya M. Fatalist) Name eines Fisches. SN -as 158, 5.7.
Yadbhavişya-sadráa dem Y. gleich, ähnlich. SA -am 160, 1.
yad-rahitā F. von -a dessen beraubt. PN -ās 139, 8.
yadvat (von yad) wie.
                         100, 8. 43, 16. 69, 16.
yad-vā oder auch, oder.
                           257, 23. 58, 7. 321, 4.
yad-vāyu M. dessen Wind. SN -us 325, 7.
yantr M. (Vyam) Lenker, Rosselenker. SN -ā 73, 7.
∨yam I halten.
                   Mit upa Med. zum Weibe nehmen, heiraten, mit ni hemmen, be-
     zwingen, mit pra darreichen, geben, gewähren, mit sam bezwingen.
Akt. Ind. 3.S pra-yacchati 112, 14. 31, 10. 49, 20. 64, 8. 1.S pra-yacchāmi 142, 18.
    Imp. 2.S pra-yaccha 176, 9. 251, 1. sam-yaccha 74, 17. 3.S yacchatu 73, 1.
    Impf. 3.S ny-ayacchat 74, 26.
Med. Perf. 3.S upa-yeme 326, 3.
                                                                             [177, 17.
Yama M. (yama M. Zwilling) Name des Todesgottes. SN -as 8, 1. 4. 9, 17. 16, 18.
Yama-dūtābha (a-ā, -ā F., Vbhā) dem Boten Yama's ähnlich. SA -am 108, 10.
Yama-dhānī-javanikā F. (mind. = yavanikā F., von Yavana M. Grieche) der Theater-
     vorhang, Yama's Behausung. SA -ām 318, 18 (lies Y für y).
Yama-sadana-samā F. von -a ähnlich wie im Hause des Y. SN -ā 287, 15.
yamin (von yama M., ∨yam) der sich zügelt. SG -inas 317, 14. PG -inām 313, 11.
Yamunā-kaccha M. (mind. = kakṣa M.) Aue, Uferland der Y. (Yamunā F. (von yama
     M., eig. Zwillingsstrom) der grösste Nebenfluss des Ganges, heut Jumna). SA -ām
Yamunā-taţa M. Ufer der Y. SA -am 101, 14.02, 2.
                                                                 [100, 18, 02, 9, 23, 8,
Yamunā-salila-miśra mit Y.-Wasser vermischt. PI -ais 101, 13.
```

## Yayāti M. — yācayitvā

```
Yayāti M. (Vyat) Name eines alten Königs. SN -is 17, 14.
vava M. Gerste, Gerstenkorn. PG -anam 266.6.
yasah-kāya M. Ruhmkörper, der Körper Ruhm. SL -e 262, 12.
yaśah-sukha-karī F. von -a (Vkr) Ruhm und Glück verschaffend. SN -ī 261, 17.
yaśas N. Ruhm, Ansehen. SN -as 152, 2. 313, 6. SA -as 2, 9. SI -asā 2, 8. 34, 10.
    SL -asi 269, 16. PA -āmsi 301, 2.
vaśas vinī F. von -vin (von vaśas N.) ruhmreich. SN -ī 28, 15, 39, 15, 43, 12, 63, 6,
yaşti F. Stab, Rute. SN -is 202, 4. SI -vā 202, 9. 04, 14.
                                                                [SV -i 45, 2, 80, 11.
yaşti-bhājana N. Stab und Gefäss. DA -e 202, 14.
yaşty-utthāna N. (Vsthā) das Aufstehen am Stabe, mit einem St. SN -am 298, 17.
yaştr M. (Vyaj) Opferer. SN -ā 37, 23.
yasmād (SAb von yad) da, weil. 124, 20. 237, 17. 91, 6.
yasya ca bhavena bhavalaksanam 'und durch dessen Zustand ein (anderer) Zu-
    stand charakterisiert wird' Panini II, 3, 37 (Regel vom L absolutus). 321, 23.
yā F. von yad. SN -ā 48, 2.80, 13.96, 7.107, 4.90, 5.95, 1.221, 4.33, 11.58, 9.61, 14.
    76, 1. 79, 9. 96, 14. 332, 16. SA -ām 29, 4. 56, 14. 71, 3. 152, 17. 258, 1. 5. 5. 99, 2.
    SI -ayā 73, 21.161, 11. SG -asyās 258, 23.94, 2. SL -asyām 300, 6.01, 5.14, 18.
    PN -ās 30, 13. 72, 16. 296, 14. PI -ābhis 290, 17. PG -āsām 278, 22.
∨yā II (im Ablaut zu ∨i) gehen, fahren, gelangen, geraten, vergehen. Mit anu nach-
    gehen, folgen, mit abhi gehen zu, mit a hergehen, kommen, mit abhi-a kommen
    zu, mit prati-ā zurückkehren, mit sam-ā kommen, mit upa gehen zu, an-, eintreten,
    gereichen zu, mit pra fortgehen, gehen, gelangen.
    Ind. 3.S yati 29, 17. 36, 17. 73, 5. 102, 13. 06, 2. 16, 2. 32, 14. 19. 35, 18. 19. 37,
    19. 46, 14. 59, 6. 60, 9. 12. 61, 17. 68, 17. 71, 11. 98, 20. 260, 22. 64, 4. 77, 16.
     79, 11. 86, 14. 87, 15. ā-yāti 29, 17. 113, 13. 227, 17. sam-ā-yāti 113, 11. upa
    -yāti 146, 15. pra-yāti 135, 11. 261, 2. 79, 4. 92, 2. 2.S yāsi 310, 18. 1.S
    yāmi 201, 17. 3.P yānti 96, 11. 107, 14. 24, 2. 25, 10. 32, 9. 39, 19. 52, 17. 54,
     10. 59, 4. 71, 9. 72, 2. 82, 19. 246, 8. 55, 8. 74, 12. 89, 14. 307, 8. ā-yānti 178,
     21. 200, 6. sam-ā-yānti 8, 3. upa-yānti 105, 16. 276, 18. pra-yānti 299, 2.
     1.P yāmas 162, 4. 307, 18.
    Imp. 2.S yāhi 73, 5. 315, 1. anu-yāhi 272, 8. 3.S yātu 67, 10. 265, 4. 76, 13.
    82,11. pra-yātu 276, 15. 2.P yāta 211,12. 3.P yāntu 304,8. ā-yāntu 12,5.
    Impf. 3.S abhy-ayāt 20, 4. prāyāt (a-a) 53, 15. 187, 2.
                                                                             [13, 1.
    Perf. 3.S yayau 23, 9. 70, 18. 91, 10. 216, 7. 28, 15. 36, 19. 44, 15. 47, 15. 48, 14.
    17. 49, 11. 50, 1. 51, 18. 55, 10. ā-yayau 203, 22. 09, 4. 16, 20. 29, 4. 46, 22. 49, 4.
    abhy-ā-yayau 215, 24. praty-ā-yayau 223, 6. 37, 16. sam-ā-yayau 190, 17. 235, 6.
    upa-yayau 23, 15. 67, 18. pra-yayau 55, 9. 74, 32. 75, 3. 94, 9. 248, 3. 3. P yayus
    19, 5. 58, 1. 198, 16. 99, 1. anu-yayus 130, 8. ā-yayus 201, 4. pra-yayus 272, 21.
     1.Fut. 3.S yasyati 45, 8. 59, 13. 128, 1. 46, 3. 47, 7. 63, 11. 77, 8. 9. 80, 17. pra
    -yāsyati 127,11. 2.S yāsyasi 18,5. 1.S yāsyāmi 73,13.159,17. 3.P yāsyanti
     128, 3. 39, 8. 49, 22. 50, 1. 286, 6.
Kaus. Imp. 3.S yāpayatu 282, 9.
Vvāc I bitten (um), erbitten.
    Imp. 2.S yācasva 231, 21.
    Impf. 3.8 ayācata 187, 7.
    Perf. 3.S yayāce 255, 18.
yācat Ppra von ∨yāc I. SD -te 82, 9.
yācamāna Pprm von Vyāc I. PA -ān 218, 13.
yācayitvā Ger. von Vyāc X bitten (um), erbitten. 122, 5.
```

70

```
yācita Ppp von Vyāc I. SN -as 213, 17.
yācitābhaya (a-a) nachdem er Sicherheit erbeten hatte. SN -as 224, 13.
yācitum Inf. von Vyāc I. 212, 23.
yācfiā-bhanga-bhaya N. Furcht vor Fehlbitte. SI -ena 298, 13.
yāchā-śūnya frei von Bitte. SN -am 298, 19.
yācya (Vyāc) zu bitten, anzugehen, anzusprechen. SN -as 263, 6.
                                                                        [PN -ntas 18,3.
yāt Ppra von √yā II gehen, fahren, dahin-, weggehen, gelangen. SL -ti 190, 3. 98, 3.
yāta Pp von \yā (s.o.). SN -as 94, 23.194, 6. 273, 15.99, 9. -am 301, 5.13, 17. SA
     -am 74,25. SL -e 23,18.222,10.49,24. DN -au 194,14. PN -as 298,16.99,
yātum Inf. von Vyā (s.o.). 23, 3, 62, 18, 68, 11, 70, 13, 73, 8, 286, 11.
yātr (Vyā) gehend, weggehend. PN -āras 299, 19.
yātvā Ger. von Vyā gehen, fahren. 73, 11.
Yādava M. (Patron. von Yadu M.) Name eines Lexikographen.
                                                                    SN -as 321, 29.
yā-drś (drś F.) wie aussehend, wie beschaffen. SN -k 126, 13.
yādrśa (Weiterbildung von yā-drś) dass. PA -ān 139, 11. PI -ais 139, 11.
y\bar{a}na N. (\forall y\bar{a}) Wagen. SA -am 62, 18. SI -ena 63, 1. PN -\bar{a}ni 132, 6. 63, 5.
yāna-yugya N. (von yuga N., Vyuj) Wagen und Pferde. SG -asya 20, 10.
yantī F. von -at. SN -ī 207, 12.
yāma M. (Vyā) Nachtwache (Zeit von drei Stunden). SL -e 208, 22. 09, 4. 10, 3.
yāmika (von yāma M.) wachhabend, auf Wache stehend. SN -as 203, 12.
yāminī F. (von yāma M.) Nacht. SN -ī 203, 20. 87, 15.
yāvaj-jīvam (jīva M.) solange man lebt. 96, 2.
yāvat wie weit, wie sehr, wie lange, inzwischen, bis; bis zu. 16,7.53,8.54,8.72,3.
     oxed{103}, oxed{3}. \ oxed{16}, oxed{17}. \ oxed{22}. \ oxed{17}, oxed{5}. \ oxed{19}. \ oxed{19}, oxed{6}. \ oxed{21}, oxed{10}. \ oxed{30}, oxed{4}. \ oxed{9}. \ oxed{32}, oxed{18}. \ oxed{19}. \ oxed{33}, oxed{10}. \ oxed{40}, oxed{9}. \ oxed{41}, oxed{14}
     48, 18. 49, 4. 60, 2. 61, 6. 65, 8. 67, 19. 73, 16. 75, 5. 76, 7. 17. 78, 1. 82, 19. 88, 19.
     203, 11, 08, 2, 09, 13, 22, 10, 3, 14, 7, 23, 22, 27, 17, 28, 9, 45, 14, 58, 21, 22, 78, 25.
     31. 79, 11. 14. 18. 21. 82, 6. 83, 17. 89, 12. 92, 9. 94, 17. 96, 20. $03, 10. 13, 1. 1. 2. 2.
yāvad-ittham soviel wie nötig. 302, 5.
                                                                          Postp. 179, 4.
yukta (Ppp von Vyuj) angeschirrt, verbunden, versehen mit, tauglich, tüchtig, passend,
     angemessen. SN -as 1, 12.55, 12.74, 31. -am 59, 19.103, 7.11, 4.15, 5.5.19.
     37, 12. 44, 13. 47, 8. 49, 1. 55, 18. 58, 18. 60, 4. 67, 4. 68, 7. 77, 2. 272, 2. 302, 13.
     13, 19. 21, 38. SA -am 70, 9. 71, 12. PN -ās 71, 8.
yukti F. (Vyuj) List, Schlauheit. SI -yā 215, 3, 22, 6, 48, 21.
yuktitas (von yukti F.) auf feine Weise, durch List. 225, 24.
yukti-śūnya der Angemessenheit ermangelnd, schal, fade. PI -ais 281, 13.
yuga-bhanga M. (Vbhanj) Zerbrechen des Joches. SA -am 100, 19.
yugāntara (a-a) N. eine andere Weltperiode. SL -e 273, 11.
yugāntāgni-dalita (a-a, a-a, \dal) berstend durch das Feuer am Ende der Welt-
∨yuj IV sich schicken, sich ziemen.
                                                              [periode. SN -as 309, 17.
     Ind. 3.S yujyati 140, 14.

√ yuj VII schirren, anschirren, anspannen, stellen an, verbinden, versehen mit. Pass.

     sich fügen, sich schicken, passend, geraten sein. Mit upa Pass. nützlich, erforderlich
```

sein, mit ni anweisen, beauftragen, mit pra gebrauchen, anwenden, mit vi trennen Ind. 3.S yunkte 173, 14. ni-yunkte 188, 3. [(von). Pot. 2.S pra-vunjīthās 233, 13.

1. Fut. 1.S yokşye 41, 8. ni-yokşye 67, 6.

Pass. Ind. 3.S yujyate 117, 1.35, 15.40, 11.41, 10.44, 2.53, 20.59, 11.75, 14. upa Impf. 3.S vy-ayujyata 56, 17. [-yujyate 160, 19. vi-yujyate 153, 18. 1. Fut. 2.S yokşyase 54, 21.

```
Vyn i X anschirren, verbinden, versehen, antreiben, anhalten zu. Mit ni anstellen, brin-
     gen, darbringen, überweisen, zukommen lassen, mit vi-ni anwenden, mit vi trennen.
Akt. Ind. 3.S ni-yojayati 111, 14. 49, 21. vi-yojayati 168, 21. 1.S yojayāmi 70, 2.
     Imp. 2.S yojaya 70, 5.
                                                            ni-yojayāmi 120, 14.
     Pot. 3.S ni-yojayet 108, 2. 67, 6. vi-ni-yojayet 171, 3.
     Impf. 3.S ny-ayojayat 234, 22.
     Perf. 3.S yojayāmāsa 70, 8.
     1. Fut. 1.S yojayişyami 97, 7.
Med. Ind. 3.S yojayate 271, 9.
yujyamāna Pprp von Vyuj VII. SN -as 111, 13.
yuta (Ppp von Vyu) verbunden, versehen mit. SA -am 33, 16.
vutā F. von -a. SN -ā 34, 10.
vuddha N. (Vyudh) Kampf, Schlacht. SN -am 148, 12, 202, 5. SA -am 134, 6.54, 7.
     82, 14. SI -ena 202, 11. SD -āya 154, 19. 70, 8. SL -e 92, 14.
yuddha-kāla M. Zeit des Kampfes. SL -e 108; 12.
yuddha-dyūta N. Kampfspiel. SN -am 92, 9.
yuddhārtham (a-a, -a M.) zum Kampfe, um zu kampfen. 161, 18.
∨yudh IV kämpfen.
     Ind. 3.P yudhyante 134, 7.
yudh F. (s. o.) Kampf, Schlacht. SL -dhi 269, 15.
Yudhişthira M. (yudhi SL von yudh F. + sthira im Kampfe fest) der älteste der
     fünf Pāṇḍava, der sein Reich im Spiel verloren hat und deshalb mit seinen Brüdern
     verbannt im Walde lebt, wo ihm Brhadasva zum Trost und zur Ermutigung die
     Geschichte von Nala vorträgt. SV -a 21, 7. 24, 14. 59, 32. 67, 19.
yudhyamāna Pprm von Vyudh IV. DN -au 200, 20.
vuvati F. (von yuvan) Jungfrau, junge Frau. PN -ayas 279, 1. 6. 305, 16. PA -īs
     291, 5. PG -īnām 294, 16. PL -işu 283, 3.
yuvati-jana-kathā-mūkabhāva M. das Stummsein, Verstummen beim Gespräch über
                                                                      [14. 87, 15.
     junge Frauen. SN -as 262, 18.
yuvan M. Jüngling. SN -ā 249, 2. 23. 318, 15. SG -ūnas 250, 6. PG -ūnam 203,
yuva-sthavira-bāla M. Jünglinge, Alte und Knaben. PN -ās 44, 15.
yuşmat-pāda M. euer Fuss (vgl. die Bemerkung zu deva-pāda M.). PG -ānām 137, 1.
yuşmat-sanga-vaśopajāta-sukṛtodreka-sphuran-nirmala-jñānāpāsta-sama-
     sta-moha-mahiman (a-u, a-u, a-a) dessen ganze Fülle der Verblendung vertrieben
     wurde durch die klare Erkenntnis, welche aufleuchtete durch den Überschuss an
     guten Werken, der infolge des Umgangs mit euch entstanden ist. SN -ā 312,19.
vusmat-svasr F. eure Schwester. SN -ā 230, 11. SAb -ur 230, 12.
vusmadīya (von yusmad, Pluralstamm von tvad) euer.
                                                      SN -as 244, 12.
yuşmad-bhojana N. eure Mahlzeit. SA -am 148, 17.
yuşman-mukha N. euer Mund. SAb -ād 196, 19.
yuşmal-lajjā F. Scham vor euch, Rücksicht gegen euch. SI -ayā 164, 13.
yūkā F. Laus. SN -ā 140, 5. 42, 3.
vütha-bhrastā F. von -a von der Herde abgekommen. SA -ām 35, 15.
yūthaśas (von yūtha N. (\sqrt{yu})) herdenweise. 34, 8.
yena (SI von yad) warum, weil, dass, damit. 6, 11. 130, 2. 33, 19. 34, 1. 35, 1. 42,
     17. 48, 4. 16. 50, 11. 19. 51, 19. 52, 7. 12. 14. 55, 14. 57, 14. 61, 20. 64, 21. 65, 9.
    77, 9. 99, 13. 200, 6. 14, 20. 20, 12. 53, 2. 88, 13. 308, 17.
yoga M. (Vyuj) Mittel, Zauber, Versenkung des Geistes, Konzentration (eig. Verbindung
```

mit der Allseele). SA -am 56, 2. SI -ena 256, 1. SL -e 306, 20.

Yogananda M. (yoga-Nanda) Zauber-N., der durch Künste der Yoga-Philosophie

```
wiederbelebte N. SN -as 213, 17, 14, 14, 15, 4, 23, 16, 2, 8, 20, 17, 6, 10, 22, 19,
    14. 21. 20, 23. 24, 7. 15. 27, 3. SA -am 219, 5. SI -ena 214, 23. SG -asya 214,
    8. 11. 15, 12. 23, 12. 25, 20. 24. 26, 5. 27, 9. SL -e 226, 22.
Yoganandāntika (a-a) N. Nähe, Gegenwart des Yogananda. SA -am 224, 16.
yoga-nidrā F. Schlaf durch Yoga, magnetischer Schlaf, Autohypnose. SA -ām 304, 11.
yoga-mahotsava M. das grosse Fest der Versenkung des Geistes. SL -e 315, 18.
voga-vaśa M. Kraft des Y., Zauberkraft. SAb -ād 188, 23.
                                                                 ISN -- ā 326, 14.
yoga-visṛṣṭa-dehā F. von -a der durch Konzentration seinen Körper verlassen hat(te).
yoga-siddhimat (von siddhi F.) Zaubermacht besitzend durch Y. SN -ān 213, 8.
yoga-sthita in Konzentration begriffen. SN -as 214, 9.
yogābhyāsa-vyasana-rasa (a-a) Gefallen findend an leidenschaftlicher Hingabe an
    Wiederholungen der Versenkung. DG -ayos 317, 13.
vogin M. (von yoga M.) Adept des Yoga, ein Jogi. SN -ī 189, 10. PN -inas 152,
    16. 307, 8. PG -inām 146, 17. 268, 15. 96, 12. 23.
                                                                         305, 1.
yogīśvara (i-ī) M. ein Meister der Jogi's, ein grosser Jogi. SN -as 307, 6. PN -ās
yogya (von yoga M.) passend, geeignet, branchbar. SN -as 115, 7. 226, 15. PN -as 117,
yogyatva N. (von yogya) das Geeignetsein, am Platze Sein. SAb -ād 278, 29.
yojana N. (Vyuj, eig. das Anschirren als Wegstrecke) ein bestimmtes Wegemass. SA
    am 72, 5. PG -ānām 185, 24.
yojana-sata N. ein Hundert Y. SA -am 77, 17. 87, 11.
yojanā F. (Vyuj) Anbringung. SN -ā 185, 16.
yojayitr M. (Vyuj X) Einfasser, Fasser. SG -ur 111, 19.
yojayitvā Ger. von Vyuj X anschirren. 23, 2.
yoddhr M. (Vyudh) Kämpfer, Krieger. SN -ā 37, 23.
yoşit F. (vw. mit yuvan?) Frau, Weib, Mädchen. SA -tam 202, 20. PN -tas 195, 8.
    99, 11. 301, 16. PG -tām 291, 4. 95, 9.
yoşit-sanga M. Verkehr mit Frauen. SAb -ād 308, 8.
yoşit-sarpa M. die Schlange Weib. SAb -ād 293, 16.
yoşid-ratna N. das Frauenjuwel. SN -am 39, 7.
yauvana N. (von yuvan jung) Jugend, Jugendblüte. SN -am 281, 16. 313, 17. 16, 7.
    SA -am 326, 6. SAb -ād 288, 6. SL -e 99, 7. 282, 5. 88, 10. 302, 12. 16, 16.
    PN -āni 289, 2.
yauvana-lālasā F. (Vlas Int.) das heisse Verlangen der Jugend. SN -ā 306, 19.
yauvana-vana-ccheda M. (Vchid) das Niederschlagen des Haines der Jugend. SL
yauvana-śrī F. die Herrlichkeit der Jugend. SN -īs 311, 17.
                                                                      [-e 299, 6.
yauvana-hārin (Vhr) die Jugend raubend. SI -inā 104, 2.
ra M. Amphimacer (- - -). SN -as 279, 24.
rakta N. (Vranj) Blut. SN -am 141, 1. 228, 8. SA -am 140, 6. 41, 12.
rakta-netra rotäugig. SN -as 165, 11.
rakta-pāna N. das Trinken des Blutes. SA -am 141, 13.
rakta-bindu M. ein Tropfen Blut. SN -us 191, 10.
rakta-bhojana N. das Geniessen des Blutes. SA -am 141, 10.
raktā F. von -a (Pp von Vrafij) zugeneigt, liebend. SN -ā 283, 5.
raktānta (a-a) rotgerändert. DAb -ābhyām 86, 7.
Vrakş I bewachen, beschützen, hüten, schonen, retten. Mit abhi dass.
Akt. Ind. 3. S rakşati 162, 16. 68, 20. 324, 9. 1. S rakşāmi 213, 24. 3. P rakşanti 275,
    Imp. 2.S rakşa 44,9. 3.S rakşatu 213,11. 3.P rakşantu 29,11.
                                                                            [20.
```

Pot. 3.S rakşet 165, 18. 18. 19. Perf. 3.S rarakşa 17, 21. Med. Pot. 3.S rakşeta 166, 3. Pass. Ind. 3.S abhi-rakşyate 203, 2. Imp. 3.S rakşyatām 249, 21.

1.Fut. 3.S rakşayişyati 150, 10. raksaka M. (Vrakş) Wächter. PA -ān 223, 4.

Vrakş X dass.

```
rakşanīyā F. von -a (Vrakş) zu beschirmen. SN -ā 64, 17.
rakşantī F. von -at Ppra von Vrakş I. SN -ī 231, 12.
rakşas N. (euphemistischer Name von Vrakş?) Schädiger, Unhold, Gespenst. SN -as
    192, 3. 220, 16. SA -as 220, 17. SL -asi 220, 19.
rakşā F. (Vrakş) Schutz, Rettung. SN -ā 54, 11. 128, 11.
raksā-purusa M. Wächter, Hüter. PN -ās 101, 8. PA -ān 101, 7.
rakşārtham (ā-a, -a M.) des Schutzes, der Wache wegen. 220, 21.
rakşita Ppp von Vrakş. PN -ās 232, 4.
rakşitum Inf. von Vrakş. 213, 14. 20, 8.
rakşitr M. (Vrakş) Beschirmer. SN -ā 1, 10. 37, 10. SG -ur 162, 15.
rakşin M. (Vrakş) Hüter, Wächter. PN -inas 88, 3. PI -ibhis 203, 24. 22, 11.
rakşya (Vrakş) zu hüten, zu schützen. SN -as 223, 3.
rakşyamāņā F. von -a Pprp von ∨rakş. SN -ā 62, 12. 251, 14.
rakşyā F. von -a. PN -ās 162, 14.
ranka M. Hungerleider, Bettler. SG -asya 141, 3.
ranga M. (Vranj) Bühne, Plattform. SA -am 13, 14. 14. 2.
Vrac X bewirken, bewerkstelligen, anlegen, verfassen. Mit vi verfassen, ins Werk
    Ind. 1.S racayāmi 184, 14.
                                                                        setzen.
    Imp. 2.S racaya 235, 24.
Pass. Ind. 3.S vi-racyate 168, 6.
racayantī F. von -at Ppra von Vrac X. SL -yām 203, 18.
racayitum Inf. von Vrac X. 259, 6.
racayitvā Ger. von Vrac X. 97, 14.
racita Ppp von Vrac. SN -as 219, 15.
rajah-sveda-samanvita (Vi) mit Staub und Schweiss bedeckt. SN -as 15, 15.
rajatādri (a-a) M. Silberberg, Beiname des Kailāsa. SI -iņā 272, 15.
rajani-divasa M. Nacht und Tag. DA -au 303, 21.
rajanī F. (Vrafij) Nacht. SA -īm 63, 10. SL -yām 324, 3. PL -īsu 304, 15.
rajanī-kṣaya M. Ende der Nacht. SL -e 205, 17.
rajju F. Strick, Seil. SN -us 161, 11. SA -um 10, 12.
Vranj IV sich färben, sich verändern, sich verlieben, Kaus, gewinnen, zufriedenstellen.
    Mit anu Zuneigung fassen, mit vi sich entfärben, gleichgültig, abgeneigt werden.
    Ind. 3.S anu-rajyate 153, 2. 3.P vi-rajyante 112, 13.
    Pot. 3.S rajyeta 289, 8.
Kaus. Ind. 3.8 rafijayati 258, 16. 22.
    Impf. 3.S arañjayat 17, 13.
rafijayat Ppra von Vrafij IV Kaus. SN -n 128, 18. 233, 13.
rana M.N. (Vran) Kampf, Schlacht. SL -e 116, 6. 275, 17. PL -eşu 154, 10.
ranan-mani-mekhala (-ā F.) wo der Edelsteingürtel klingt. SN -am 308, 11.
rana-visārada schlachtenkundig. SA -am 41, 1.
rata Pp von Vram sich erfreuen, Gefallen finden. SA -am 16, 6.
                                     557
```

```
rata N. (s. o.) Liebeslust, -genuss. SN -am 293, 10. PI -ais 287, 1.
```

ratānta-suptā (a-a) F. von -a eingeschlafen am Ende des Coitus. SA -ām 236,11.

rati F. (Vram) Lust, Gefallen, Liebeslust, -genuss. SN -is 191, 7. 269, 11. 77, 1. SA -im 4, 17. 200, 13. 72, 7. 307, 21. 11, 12. SD -yai 314, 10.

Ratī F. (= rati F.) die Gemahlin des Gottes Kāma. SA -īm 58, 16.

ratna N. Kleinod, Juwel, Edelstein, Perle. SN -am 4, 3. 203, 2. 82, 1. 321, 28. 29. PN -āni 321, 35. PA -āni 321, 18. 27. PI -ais 272, 19. PG -ānām 322, 14.

ratna-kośa-nicaya M. (Vci) Menge von Schätzen an Kleinodien. PI -ais 93, 10. ratna-garbha-grhocitā (a-u) F. von -a gewöhnt an ein Kleinodien bergendes, edelsteingeschmücktes Haus. SA -ām 59, 1.

Ratnaprabhā F. (von ratna-prabha, -ā F.) Name einer Prinzessin und des von ihr handelnden Buches des Kathāsaritsāgara. SN -ā 185, 5.

ratna-bhūtā F. von -a (Vbhū) das Kleinod, das Kostbarste seiend. SA -ām 6,16. ratna-mayī F. von -a aus Edelsteinen bestehend. SN -ī 292, 20.

ratna-rāśi M. eine Menge von Perlen, Edelsteinen. SN -is 47, 5.

ratna-viśeşa-bhoktrtva N. Abstr. von -bhoktr M. Geniesser der verschiedenen Arten von köstlichen Dingen. SAb -ād 321, 38.

ratna-śalākā F. Donnerkeil, Nephrit, Beryll. SI -ayā 327, 11.

ratna-simhāsanāsīna (a-ā) auf dem Edelsteintron sitzend. SA -am 234, 16.

ratnālamkaraņa (a-a) N. Edelsteinschmuck. SA -am 201, 16.

raty-anta-kheda-cchid (Vchid) die Ermattung am Ende des Coitus tilgend, verscheuchend. PN -das 286, 13.

ratha M. Wagen, Streitwagen. SA -am 70, 9. 72, 18. 74, 32. 77, 1. 4. 78, 7. SI -ena 91, 17. SAb -ād 73, 17. SL -e 70, 8. 71, 23.

ratha-ghoşa M. Wagenlärm. SA -am 70, 19.75, 15.21. SI -ena 75, 12.

ratha-nihsvana M. (Vsvan) dass. SN -as 78, 12.

ratha-nirghosa M. ( $\vee$ ghus) dass. SN -as 76, 4. 78, 15. 17. SA -am 75, 13. 76, 1. ratha-vara der beste der Wagen. SA -am 23, 10.

ratha-vāhaka M. (Vvah) Wagenlenker. SN -as 78, 22.

ratha-śālā F. Wagenhalle, -schuppen. SA -ām 78, 7.

rathin M. (von ratha M.) Herr, Besitzer des Wagens. SA -inam 70, 16.

rathottama (a-u) der beste der Wagen. SAb -ād 77, 3. [-ā 279, 24. 24. Rathoddhatā F. (von rathoddhata (a-u)) Name eines Metrums von  $4 \times 11$  Silben. SN rathopastha (a-u) M. (\shā) Schōss, Fond des Wagens. SAb -ād 77, 5. SL -e 78, 9.23. rathyā-kīrṇa-viśīrṇa-jīrṇa-vasana N. auf der Strasse verstreute zerfallene alte

Kleider. PI -ais 312, 15.

∨rabh I mit ā anfassen, anfangen, beginnen, unternehmen, mit pra-ā dass.

Ind. 3.S ā-rabhate 155, 8. 3.P ā-rabhante 290, 1.

Perf. 3.S ā-rebhe 103, 3. prā-rebhe (a-ā) 247, 3.

Pass. Ind. 3.S prā-rabhyate  $(a-\bar{a})$  98, 1. 257, 3. 63, 1. 78, 9. 96, 5.

Vram I verweilen, sich erfreuen, vergnügen, sich freuen an. Mit abhi Gefallen finden, mit upa aufhören, ablassen, mit vi dass.

Akt. Ind. 3.S vi-ramati 173, 16. 309, 4. 3.P vi-ramanti 263, 2. 72, 22.

Imp. 2.S vi-rama 307, 13.08, 19.19. 2.P vi-ramata 308, 8.

Impf. 3.S upāramat (a-a) 196, 16. vy-aramat 190, 1.

Perf. 3.S upa-rarāma 130, 19.

Med. Ind. 3.S ramate 319, 11. abhi-ramate 282, 16. 3.P ramante 172, 11. 11. Perf. 3.S reme 17, 11. 328, 13.

1.Fut. 3.S ramsyate 19, 8. 2.S ramsyase 56, 5.

```
ramanīya (von ramana N., Vram) lusterweckend, lieblich, reizend. PL -esu 17, 16.
ramanīvā F. von -a. SN -ā 296, 13.
ramayat Ppra von Vram Kaus, ergötzen, erfreuen. SN -n 190, 12.
ramya (Vram) wo man gern verweilt, erfreulich, angenehm, anmutig, schön. SN -as
     155, 15. -am 281, 8. 83, 13. 92, 8. 309, 5. 12, 10. 11. 12. SA -am 39, 1. 41, 3.
     45, 18. PA -an 43, 3.
ramyā F. von -a. SN -ā 42, 3. 311, 5. 12, 9. 13, 15. SA -ām 43, 8. 54, 18. 58, 4. 186,
ravi M. Sonne. SA -im 7, 7. SG -es 160, 18.
                                                           [16. PN -ās 312, 9.10.
ravi-nandana M. (Vnand, eig. Sohn der Sonne) der Planet Saturn. SN -as 127, 13.
ravi-soma-sama-prabha (-ā F.) dessen Glanz dem der Sonne und des Mondes gleicht.
raśmi M. Zügel. PA -în 73, 1. PI -ibhis 70, 13.
                                                                   [SN -as 40, 16.
Vras X (Den. von rasa M.) schmecken.
     Ind. 3.P rasayanti 184, 7.
                                                                  [SAb -ād 290, 3.
rasa M. Saft, Geschmack, Wohlgeschmack, Verlangen, Leidenschaft.
                                                                   SN -as 318, 7.
rasa-kheda-khinna ermattet vom Liebesgenuss. SN -as 281, 18.
rasajñatā F. (von rasa-jña, Vjñā) Kenntnis des Geschmacks. SA -ām 225, 10.
rasa-siddha erprobt in den Grundtönen, Stimmungen (der Poesie). PN -ās 262, 11
     (im Nebensinn: mit Elixir behandelt).
rasā-tala N. Unterwelt, Hölle. SA -am 265, 4.
                                                                          [131, 8]
rasāyana (a-a) N. (Vi) Elixir (ein Quecksilber- oder Arsenik-Präparat).
                                                                          SA -am
rasika (von rasa M.) geschmackvoll, Mann von Geschmack. SN -as 253, 23.
rahas N. (Vrah) Einsamkeit, einsamer, geheimer Ort. SL -asi 186, 11. 203, 8. 30, 8.
rahas (s. o.) heimlich. 2, 25. 67, 4. 76, 17. 200, 4. 03, 13.
                                                                           [90, 6.
rahasya N. (von rahas N.) Geheimnis. SA -am 189, 4.
rahasyam (Adv. von rahasya Adj. heimlich) heimlich, allein. 314, 20.
                                                                             [12.
rahitā F. von -a Ppp von Vrah verlassen; getrennt. SN -ā 59,8. PN -ās 66,13.81,
rākṣasa M. (von rakṣas N.) Unhold, Gespenst. SN -as 220, 13. 20. 21, 9. 45, 19. SA
     -am 221, 1. PN -as 110, 3.
                                                                 [SA -īm 218, 12.
rākṣasī F. (von -a M.) Unholdin, weibliches Gespenst. SN -ī 44, 8. 48, 5. 218, 18.
rāga M. (Vrafij) Farbe, rote Farbe, Zuneigung, Leidenschaft. SN -as 22, 15. 105, 2.
     280, 21. SA -am 15, 11. 329, 12. SG -asya 288, 3.
rāgagrāhavatī (F. von -vat, von rāga + grāha M.) Leidenschaften als Krokodile ent-
     haltend. SN -ī 304, 19.
                                                             [Leidenschaft erfüllt).
rāgādhisthita (a-a, Vsthā) von Röte bedeckt. SN -am 290, 24 (im Nebensinn: von
rāgin (von rāga M.) leidenschaftlich. SL -iņi 285, 14. PL -işu 293, 3.
∨rāj I glänzen, prangen. Mit ati-vi sehr glänzen.
Akt. Perf. 3.S rarāja 89, 16. 330, 14.
Med. Ind. 3.S rājate 2, 12. 139, 15. 270, 10. 93, 3. ati-vi-rājate 61, 11.
     Perf. 3.S reje 292, 20. 22.
rāja-kanyā F. Königstochter. SN -ā 249, 11.
rāja-kārya N. Angelegenheit des Königs, Regierungsgeschäft. PA -āni 217, 9.34, 23.
rāja-kula N. Haus, Palast des Königs. SA -am 181,12.213,15. SL -e 144,8.76,10.81,
Rājagrha N. (rāja-grha N.) Name der alten Hauptstadt v. Magadha. SA -am 198, 14. [9.
rāja-ceta M. ein Page des Königs. SG -asya 239, 14.
rāja-cetaka M. dass. SN -as 239, 9.
rāja-dharma M. Pflicht, Sitte, Brauch des Königs. SN -as 131, 6.39, 5.
rājadharmābhāva (a-a) M. Nichtvorhandensein der Königspflicht. SAb -ād 139, 5.
```

rājan M. (Vrāj) König. SV -an 3, 4, 7, 10, 10, 6, 12, 3, 12, 17, 11, 20, 22, 21, 12, 23, 20, 25, 7, 27, 4, 30, 2, 18, 31, 2, 17, 34, 14, 17, 38, 8, 47, 2, 50, 11, 53, 5, 54,

```
14. 16. 55, 6. 60, 2. 16. 63, 11. 15. 65, 12. 14. 69, 10. 70, 2. 72, 7. 19. 21. 73, 20.
     74, 30, 75, 6, 76, 2, 78, 6, 88, 2, 91, 4, 9, 11, 92, 19, 94, 5, 15, 179, 19, 81, 19, 200, 5.
    16, 4. 17, 18. 24, 14. 22. 38, 15. 40, 24. 43, 13. 44, 24. 49, 21. 50, 9. 20. 51, 16. 55,
    20. 66, 10. 82, 4. 302, 8. SN -ā 1, 3. 7, 3. 9, 14. 11, 13. 12, 8. 13, 10. 17, 12. 18, 9.
    19, 13. 20, 8. 21, 3. 22, 12. 21. 24, 8. 16. 18. 25, 20. 27, 11. 16. 28, 2. 19. 21. 29,
    14. 37, 9. 41, 4. 44, 18. 52, 20. 54, 19. 56, 8. 15. 57, 9. 59, 16. 60, 22. 64, 3. 69, 18.
    70, 9. 11. 71, 1. 16. 72, 1. 8. 73, 14. 74, 1. 5. 13. 26. 29. 75, 3. 5. 11. 77, 11. 14. 16.
    78, 16. 79, 17. 80, 6. 84, 11. 88, 10. 16. 89, 20. 90, 5. 15. 91, 11. 93, 11. 94, 10. 18.
    95, 8. 10. 97, 5. 10. 106, 1. 11, 14. 12, 8. 14. 21. 19, 7. 10. 20. 33, 18. 20. 37, 7. 41,
     16. 45, 9. 53, 1. 62, 19. 19. 20. 64, 8. 83, 9. 97, 22. 99, 22. 200, 3. 15. 16. 01, 1. 22.
     02, 19. 04, 5. 15. 11, 2. 9. 13, 6. 15, 1. 16, 23. 17, 14. 18, 1. 5. 19, 2. 7. 20, 15. 22, 4.
     23, 1. 24, 12. 25, 1. 36, 9. 18. 22. 37, 16. 24. 38, 13. 39, 8. 41, 12. 43, 8. 10. 44, 12.
     50, 10. 14. 51, 2. 5. 54, 8. 55, 1. 10. 57, 30. 301, 1. 20, 27. SA -anam 12, 1. 20,
     15. 23, 12. 14. 36, 5. 55, 11. 56, 12. 68, 5. 72, 18. 73, 18. 77, 12. 97, 8. 106, 2. 200,
     18. 14, 4. 17, 4. 24, 13. 34, 14. 38, 11. 50, 19. 51, 8. SI -ñā 66, 5. 68, 13. 77, 9.
     79, 15. 83, 3. 94, 8. 211, 17. 22. 12, 3. 25, 6. 34, 18. 36, 25. 42, 22. 51, 17. 57, 28.
    SD -fie 75, 10. 218, 24. 26, 11. 41, 20. 42, 9. 14. 55, 15. 57, 29. SAb -fias 212, 23.
     SG --fas 20, 19. 31, 14. 37, 8. 19. 38, 11. 57, 10. 58, 6. 59, 27. 60, 8. 62, 3. 5. 67, 2.
     104, 19. 12, 20. 30, 4. 45, 11. 62, 15. 18. 203, 1. 10, 23. 18, 18. 19, 3. 20, 5. 21, 20.
     24, 10, 38, 9, 39, 4, 16, 22, 42, 11, 17, 43, 12, SL -fii 153, 2, PN -anas 5, 9.
     6, 15. 10, 10. 67, 24. 109, 7. 11. 297, 2. PG -ñām 7, 3, 13, 20, 14, 3, 6, 109, 12.
     14. 10, 15. 34, 11. 37, 16. 70, 2. 221, 16. 301, 10. PL -asu 94, 23. 261, 19.
rāja-nikata N. Nähe des Königs. SA -am 204, 7.
rāja-parisad F. (Vsad) Ratsversammlung des Königs. SN -d 303, 12.
rāja-putra M. Königssohn, Prinz; ein Rajput, Radschput (Angehöriger des niederen
            SN -as 223, 20, 41, 21. SA -am 77, 12, 223, 18, 24, 17. SL -e 223, 24.
     PN -ās 6, 15, 67, 24, 97, 15.
rājaputra-nivaha M. (∨vah) Rajputen-Schar. SN -as 303, 13.
rāja-putrī F. Königstochter, Prinzessin. SA -īm 37, 7. SI -yā 252, 1.
rāja-purusa M. Mann, Diener, Beamter des Königs. PN -ās 130, 9. 78, 1. 6. PI -ais
rāja-purodhas M. Hauskaplan des Königs. SI -asā 207, 12.
                                                                             [177, 14]
rāja-prayojana-vināśa M. Untergang der königlichen Angelegenheiten. SA -am 136,
rāja-presya M. Diener des Königs. PI -ais 78, 5.
                                                                                  [16.
rāja-bhakti-puraskṛta (Vkr) geführt von Treue für den König.
                                                                       SN -as 20, 23.
rāja-bhavana N. Haus, Palast des Königs. SA -am 234, 12.
rāja-bhāryā F. Gemahlin eines Königs. SA -ām 37, 8. 44, 17.
rāja-mātr F. des Königs Mutter. SN -ā 50, 5. 51, 15. 52, 9. 11. 60, 10. 61, 21. 62,
     1. 21. SG -ur 51, 20. SL -ari 107, 16.
rāja-mārga M. Hauptstrasse. PN -ās 90, 10.
rājarşabha (a-r) M. ein stiergleicher König. SG -asya 40, 20.
rājarşi-pravara (a-r, pra-vara) der beste der königlichen Weisen. SN -as 257, 12.
rāja-vallabha M. Liebling, Günstling des Königs. SN -as 108, 1. 3. 5. 7. 9. 11. 13.
rāja-veśman N. Haus, Palast des Königs. SG -anas 50, 4. SL -ani 58, 5.
rāja-śārdūla M. ein tigergleicher König. SV -a 32, 7.49, 16.
rāja-sammāna N. (\man) die Huld des Königs. SN -am 122, 16.
rāja-samiti F. (Vi) Versammlung von Königen. SA -im 13, 21.
rāja-suta M. Königssohn, Prinz. SG -asya 224, 5.
rāja-sutā F. Königstochter, Prinzessin. SN -ā 249, 4.
rājasutā-krtā F. von -a von der Prinzessin gemacht. SA -ām 248, 16.
```

```
rāja-sūnu M. Königssohn, Prinz. SI -unā 224, 20.
```

rājasūyāśvamedha (a-a) M. Königsweihe und Rossopfer. PG -ānām 37, 11.

rāja-sevaka M. Fürstendiener. PN -ās 143, 3.

rāja-hamsa M. Königsgans, eine Art Flamingo. PI -ais 329, 15.

rājahamsa-śata N. Hunderte von Flamingo's. PI -ais 200, 10.

Rājahamsākhya (a-ā, -ā F.) Rājahamsa mit Namen. SN -as 239, 9.

rājājāā (a-ā) F. Befehl des Königs. SA -ām 226, 16.

rājādhişthāna (a-a) N. Sitz, Residenz eines Königs. SA -am 129, 20.

rājāntika (a-a) N. Nähe des Königs. SA -am 243, 6.

[13.

rājāpasada (a-a) M. (Vsad) Ausgestossner, Verworfner unter den Königen. SV -a 93,

rājāmātyādi (a-a, a-ā) Minister des Königs und so weiter. SG -es 130, 1.

rājārha-ratna-nicaya (a-a) M. (Vci) Menge von eines Königs würdigen Edelsteinen. PI -ais 242, 21.

rājāhaḥsakhibhyaṣ ṭac (Panini V, 4, 91) 'an rājan, ahan und sakhi tritt (am Ende eines Kompositums das Suffix) ṭac (d. i. -a mit Abfall der Endung -an bez. -i)'. 320, 27.

rājendra (a-I) M. Indra unter den Königen. SV -a 2, 3, 7, 11, 30, 20, 54, 15, 74, 20, SN -as 71, 15, 76, 13.

rājñī F. (von -an M.) Königin. SN -ī 221, 20. 22, 11. 38, 14. SA -īm 243, 3. SI -yā 238, 19. 40, 1. SV -i 59, 28. PN -yas 218, 18.

rājya N. (von rājan M.) Herrschaft, Königtum, Reich. SN -am 23, 19. 27, 7. 86, 9. 92, 4.11. 93, 12. 95, 12. 122, 8. 213, 23. 14, 21. 15, 25. 77, 3. SA -am 20, 3. 37, 20. 40, 19. 92, 7. 94, 24. 113, 14. 31, 7. 37, 11. 83, 19. 215, 2. SI -ena 54, 23. 262, 2. SAb -ād 19, 8. SL -e 137, 8. 216, 3. 37, 18. 39, 18. 51, 22.

rājya-kāma (Vkam) nach der Herrschaft begierig. PN -ās 201, 8.

rājya-paribhrasta (V bhrams) des Reiches verlustig gegangen. SN -as 59, 16.

rājya-vārttā F. Kunde von der Regierung. SA -ām 225, 20.

rājyāpaharaņa (a-a) N. (Vhr) Wegnahme des Reiches. SA -am 28, 4.

rājyārthin (a-a) nach der Regierung strebend. PN -inas 201, 20.

rājyārha-putrāsadbhāva-duḥkhita (a-a, a-a) unglücklich über das Nichtvorhandensein eines des Trones würdigen Sohnes. SA -am 236, 14.

rātri F. Nacht. SN -is 89, 17. 177, 18. 210, 16. 311, 1. SA -im 89, 6. 20. 196, 22. 240, 2. 307, 12. SG -es 207, 23. SL -au 147, 5. 58, 13. 208, 21. 18, 9. 20, 22. 22. 45, 22. 50, 2. 5. 10. 317, 1. -yām 284, 10.

∨rādh IV mit apa beleidigen, sich vergehen gegen.

Pot. 3.S apa-rādhyeta 154, 5.

∨rādh V Kaus. gewinnen, zufriedenstellen. Mit ā dass.

Kaus. Imp. 2.S ā-rādhaya 276, 3.

Pot. 3.S ā-rādhayet 258, 28. 59, 3.

Pass. des Kaus. Ind. 3.S ā-rādhyate 258, 15. 19.

rāmā F. von -a (Vram) reizend, schön. SN -ā 290, 14. 313, 15.

rāstra N. (Vrāj) Reich. SA -am 125, 16. SL -e 213, 7, 13, 42, 18.

Rāhu M. der (nur aus Kopf bestehende) Dämon, der durch Verschlingen Sonnen- und Mondfinsternis bewirkt. SN -us 264, 9.

Rāhu-grasta-niśākarā F. von -a (Nacht) deren Mond von R. verschlungen wurde. rikta-bhānda N. das leere Gefäss. SA -am 176, 7. [SA -ām 58, 20.

∨ric IV mit ati hinausragen über, übertreffen.

Ind. 3.S ati-ricyate 292, 10.

ripu M. Feind. SN -us 134, 9. 44, 19. 273, 17. SA -um 155, 5. SG -os 126, 13. SL -au 118, 20. 304, 6. PN -avas 172, 11. PA -un 138, 5.



### ripu-nipātin — rūpa N.

ripu-nipātin (V pat Kans.) die Feinde niederwerfend. SA -inam 41, 15.

ripu-sādhana N. (Vsādh) Bezwingung der Feinde. SN -am 138, 7.

Rukmapura N. (Goldstadt) die Residenz des Garuda. SL -e 164, 10.

ripu-bhaya N. Gefahr vor Feinden. SN -am 319, 5.

∨ru II schreien. Mi vi klingen. Ind. 3.S vi-rauti 111, 18.

∨ruc I leuchten, gefallen. Mit vi erglänzen, sichtbar werden. Ind. 3.S rocate 150, 8. 96, 15. Impf. 3.S vy-arocata 61, 19. rucira (Vruc) strahlend, schön. SN -as 262, 15. rucirānanā (a-ā) F. von -a (-a N., Van) mit strahlendem Antlitz. SN -ā 12, 21. rucirāpāngī (a-a) F. von -a mit glänzenden Augenwinkeln, Seitenblicken. SA -īm 21, 2. ∨rud II weinen. Mit pra zu weinen beginnen. Ind. 3.S roditi 31, 7. 1.S rodimi 128, 7. Impf. 3.S arodīt 225, 4. Perf. 3.S ruroda 29, 3. 60, 2. 127, 2. pra-ruroda 63, 17. 81, 21. 84, 13. Pass. Ind. 3.S rudyate 178, 16.  $\vee$  rud VI ved. und ep. =  $\vee$  rud II. Ind. 3.S rudate 60, 6. [35, 16. rudatī F. von -at, Ppra von \rud II weinen. SN -ī 4, 18. 31, 5. 9. 83, 21. SA -īm rudantī F. ep. = rudatī. SA -īm 60, 4. SG -yās 64, 13. 80, 22. DN -yau 61, 22. rudita N. (Vrud) das Weinen. SN -am 313, 13. ruditvā Ger. von Vrud weinen. 66, 9. ruddha Ppp von Vrudh verschliessen, verbieten. SL -e 240, 4. ruddha-bāṣpā F. von -a die Tränen hemmend. SI -ayā 197, 2. Rudra der eigentliche, aber gemiedene Name des Gottes Siva; P Name einer Klasse von Windgöttern. SN -as 275, 11. PN -as 29, 10. Rudrāvatāra (a-a) M. Inkarnation des Rudra. SN -as 192, 20. ∨rudh IV mit anu anhängen, zugetan sein. Ind. 3.P anu-rudhyanti 11, 4. ∨rudh VII hemmen, zurückhalten. Mit sam fesseln. Ind. 3.S rupaddhi 208, 6. sam-rupaddhi 261, 5. rudhira M. (rudhira Adj. rot) der Planet Mars. SN -as 127, 20. rudhira N. (s. o.) Blut. SN -am 228, 4. PN -āni 140, 16. rus F. (\rus z\u00fcrnen) Zorn. SI -s\u00e4 33, 7. 241, 5. ∨ruh I steigen, wachsen. Mit adhi Kaus. bringen auf, mit ā be-, ersteigen, hinaufsteigen, Kaus. richten, legen, setzen auf, mit sam-ā dass., mit pra hervorwachsen, gedeihen. [ā-rohanti 105, 13. Ind. 3.S rohati 274, 1. ā-rohati 104, 3. 28, 13. 223, 16. pra-rohati 106, 3. 3.P Impf. 3. S  $\bar{a}$ rohat  $(\bar{a}-a)$  223, 17. sam- $\bar{a}$ rohat  $(\bar{a}-a)$  70, 9. Perf. 3.S ā-ruroha 76, 21. Kaus. Ind. 3.S ā-ropayati 138, 2. Impf. 3.S adhy-aropayat 251, 5. āropayat (ā-a) 251, 3. Pass. des Kaus. Ind. 3.S ā-ropyate 170, 15. rūksā F. von -a rauh, hart. SN -ā 131, 9. rūpa N. äussere Erscheinung, Form, Gestalt, schöne Gestalt. SN -am 3, 20. 9, 5. 50, 14. 54, 1. 5. 61, 12. **2**61, 16. 82, 7. 300, 14. SA -am 15, 7. 39, 17. 48, 3. 50, 8. 55, 3. 74, 14. 251, 7. 330, 7. SI -ena 2, 8. 19. 6, 13. 29, 12. 58, 7. 61, 6. 71, 11. 116, 13. SL -e 3, 18. 85, 7. 319, 5.

### rūpaka- - Laksmī-

rūpaka-pariņāmādy-alamkāra-śankā (a-ā) F. das Denken an Rūpaka (Bild), Parināma (Metapher) und andre (Arten von) poetischem Schmuck, SN -ā 322,5. [96.6. rūpa-dravina-guna-yukta begabt mit schöner Gestalt, Besitz und Tugenden. SN -as rūpa-mātra-viyojita (Vyuj) nur von seiner (wahren) Gestalt getrennt. SN -as 75,6. rūpavat (von rūpa N.) von schöner Gestalt, schön. SN -an 1, 4. rūpavatī F. von -vat. SN -ī 2, 15. rūpa-sampad F. Fülle von Schönheit. SI -da 7, 6.8. rūpa-sampannā F. von -a mit Schönheit begabt. SN -ā 2, 14. rūpāramal-loka-locanāpāta-pātratā (a-ā, a-ā) F. (von pātra N.) das Gefässsein für, das Ausgesetztsein dem Treffen der Blicke von nach Schönheit lüsternen Leuten. rūpinī F. von -in (von rūpa N.) verkörpert. SA -īm 194, 23. [SN -ā 208, 12. rüpendhana-samedhitā (a-i) F. von -a (Vedh) mit dem Brennstoff der Schönheit genährt. SN -ā 289, 1. rūpaudārya-gunopetā (a-au, a-u) F. von -a begabt mit Schönheit, Adel und Tugenden. re Interj. 133, 6. 14. 315, 11. 20. 16, 18. [SA -ām 59, 3. reka M. Lump. PI -ais 99, 11. re-re Interj. 267, 9. 315, 12. roga M. (Vruj) Krankheit. SA -am 135, 2. PN -ās 317, 10. roga-bhaya N. Furcht, Gefahr vor Krankheit. SN -am 319, 4. rocanā F. (Vruc) eine gelbe heilkräftige Salbe. SN -ā 113, 19. rodas N. D Himmel und Erde. DN -asī 191, 20. roddhum Inf. von Vrudh zurückhalten, fesseln. 259, 4. romāvalī (a-ā) F. Haarreihe, Härchenreihe. SN -ī 291, 2. rosa-tāmrāksa (a-a, -an N.) mit zornrotem Auge. SN -as 93, 6. Rohinī F. (von rohita rot) Name des Sternes Aldebaran. SN -ī 59, 14. SG -yās 127, Rohinī-śakata N. Wagen der R., Name des Sternbildes Aldebaran. SA -am 127, 11. raudra (von Rudra M.) furchtbar, schrecklich. SN -as 35,7. SL -e 116, 1. raudra-sattva-nişevita (Vsev) von schrecklichen Tieren bewohnt. SN -am 123, 6. Vlaks X (Den. von laksa N.) wahrnehmen, bemerken, merken auf.

Akt. Imp. 2.S laksaya 82, 5.

Med. Ind. 1.S laksaye 14, 16. 71, 4.

Pass. Ind. 3.S laksyate 5, 3. 78, 17 (lies? für.). 106, 17. 32, 1.

laksa N. Ziel, Hunderttausend. SN -am 226, 8. 55, 21. SI -ena 134, 10.

lakşana N. (Vlakş) Merkmal, Kennzeichen, Indizien. SN -am 272, 10. PI -ais 59, 24. 69, 16. 224, 22.

lakşanāntara-sambandha (a-a) M. (V bandh) Kombination der übrigen Merkmale. lakṣayantī F. von -at Ppra von Vlakṣ X. SN -ī 82, 7. [SAb -ād 219, 11.

lakşayitvā Ger, von Vlakş X. 32, 23.

lakşita Ppp von Vlakş X. SN -as 9, 13. 61, 8. -am 83, 10.

laksitā F. von -a. SN -ā 61, 15.

Lakşmī F. (Vlakş) die bei der Quirlung des Milchmeeres entstandene Göttin des Glücks und der Schönheit, Gemahlin des Vişnu; auch Frauenname. SN -īs 257, 7. 332, 2. SG -yās 198, 6. SV -i 308, 12.

lakşmī F. (s. o.) Glück, Herrlichkeit, Herrschaft, Reichtum. SN -īs 166, 17. 216, 6. 22. 27, 6. 31, 9. 33, 3. 40, 22. 61, 5. 73, 10. 79, 2. 7. 316, 12. SA -īm 201, 5. 16, 13. SI -yā 34, 10. SG -yās 270, 1.

lakşmī-lava-śraddhā F. (Vdhā) Hoffnung auf ein bischen Reichtum. SI -ayā 289,7. Lakşmī-Sarasvatī F. L. und S. DG -yos 204, 18.

71\*

Vlag I sich heften an.

Ind. 3.S lagati 153, 18.

[-au 279, 24.

la-ga M. (Reduktion von laghu und guru) leichte (d. i. kurze) und schwere Silbe. DN laguda-prahāra M. Knüttelschlag, Keulenschlag. SI -ena 130, 10.

lagna (Pp von Vlag) unmittelbar, nahe bevorstehend. SN -as 171, 16.

lagnā F. von -a. SN -ā 127, 10.

laghīyas (Komp. von laghu) sehr leicht, sehr unbedeutend. SG -asas 116, 9.

laghu leicht, klein, unbedeutend. SN -us 53, 13. 133, 7. 40, 15. -u 157, 13. 261, 5. SA -u 244, 10. PG -ūnām 147, 8.

laghukramam (laghu + krama M., Vkram) leichten Schrittes, behend. 240, 5.

laghutara (Komp. von laghu) sehr leicht, sehr klein. SG -asya 133, 12.

laghutā F. (von laghu) Minderung des Ansehens. SN -ā 164, 15.

laghu-bhojana N. leichte Speise, schmale Kost. SN -am 143, 15.

laghvī F. von -u. SN -ī 269, 5.

langhya (Vlangh, vw. mit laghu) zu überschreiten. SN -as 104, 16.

Vlajj I (mind. aus rajyate, ∨rañj rot werden?) sich schämen.

Ind. 1.P lajjāmahe 311, 4.

lajjamāna Pprm von Vlajj I. SN -as 210, 19.

lajjā F. (Vlajj) Scham, Schamgefühl, Verlegenheit. SN -ā 164, 20. 95, 2. 332, 19. SA -ām 64, 1. 138, 18. 278, 3. 83, 15. SI -ayā 112, 21. 280, 7.

lajjā-kautuka N. Verlegenheit und Neugier. DG -ayos 203, 17.

lajjānutāpavat (lajjā + anutāpa M.) von Scham und Reue erfüllt. SN -ān 225, 1.

lajjā-parinata (Vnam) aus Scham sich zur Seite wendend. PI -ais 282, 18.

lajjāvatī F. von -vat (von lajjā F.) schamhaft, verschämt. PN -yas 9, 8.

lajjitānta (a-a) mit Scham, Verlegenheit endend. PN -ās 283, 7.

latā F. Schlinggewächs, Liane. SN -ā 132, 23. PN -ās 105, 9. PA -ās 238, 8.

latā-mandapa M. Pavillon, Laube aus Schlinggewächsen. SN -as 284, 16.

Vlap I schwatzen, reden, klagen. Mit ä anreden, sich unterhalten, mit vi klagen. Impf. 3.P alapan 210, 7.

Perf. 3.S vi-lalāpa 34, 14. 42, 8.

Kaus. Pot. 3.S ā-lāpayet 173, 11.

labdha Ppp von Vlabh erlangen, erhalten, finden. SN -as 224, 11. -am 257, 28. labdha-kīrti der Ruhm erlangt hat. SN -is 97, 4.

labdha-nidra (-ā F.) Schlaf erlangt, gefunden habend. SN -as 205, 17.

labdha-randhra (-a N.) da er eine Öffnung gefunden hatte. SN -as 203, 4.

labdhavat Ppa von Vlabh erlangen, finden. SN -an 89, 11. DN -antau 196, 6.

labdhā F. von -a. SN -ā 100, 6. 222, 11.

labdhāvakāśa (a-a) Raum, Gelegenheit gefunden habend. SN -as 188, 5. 225, 23. labdhodayā (a-u) F. von -a Aufgang, Geburt erlangt habend. SN -ā 327, 13. [7. labdhvā Ger. von Vlabh. 32, 5. 59, 16. 145, 8. 69, 15. 210, 7. 14, 2. 35, 21. 63, 14. 330, Vlabh I (Parallelform zu Vrabh) erlangen, erhalten, finden. Mit upa erlangen, wiedererlangen, wahrnehmen.

Ind. 3.S labhate 104, 15. 20. 05, 1. 09, 5. 3.D labhete 123, 16. 3.P labhante 270, 16. upa-labhante 285, 11. 1.P labhamahe 111, 4.

Pot. 3.S labheta 258, 29.

Perf. 3.S lebhe 88, 13. 3.P lebhire 201, 5.

1. Fut. 2.S upa-lapsyase 51, 19.

Pass. Ind. 3.S labhyate 121, 8. upa-labhyate 111, 21. 239, 17.

lampatatva N. (Abstr. von lampata) Begier, Lüsternheit. SA -am 308, 6.

Vlamb I herabhängen. Mit ava sich halten an, mit sam-ā festhalten an.

Ind. 3.S ava-lambate 333, 19. sam-ā-lambate 283, 15.

lambaka M. Name der grösseren Abschnitte, Bücher in Gunādhya's Brhatkathā. SN Vlal X (tonmalend) hätscheln. [-as 184, 4.85, 2.5.6.12.

Pot. 3.S lalayet 164, 6.

lalāta N. Stirn. SL -e 69, 23.

lalāța-likhita auf die Stirn geschrieben. SN -am 275, 4.

lava M. (Vlū) ein Bischen, ein Minimum. SN -as 258, 19.

Vlas I (aus \*lals, reduplizierende Bildung von Vlas) mit abhi wünschen, begehren. Ind. 2.S abhi-lasasi 170, 19. 71, 12.

lasat-tri-valī-latā F. (von -a) (eine) an welcher drei lianengleiche Falten prangen. lāngalāgra (a-a) N. Pflugspitze, -schar. PI -ais 276, 10. [PG -ānām 279, 27.

lāngūla-cālana N. (V cal Kaus.) Bewegen des Schweifes. SA -am 263, 17.

lāngūla-vikṣepa-visarpi-śobha (-ā F.) dessen Glanz sich verbreitet durch das Hinundherbewegen des Schweifes. PI -ais 324, 13.

lābha M. (Vlabh) Erlangung, Gewinn. SN -as 276, 21. SD -āya 45, 11. SL -e 301, 6. lābhavat (von lābha M.) Gewinn habend. SN -ān 225, 2.

lālana N. (Vlal X) Hätscheln, Verhätschelung. SAb -ād 265, 16.

lālā-klinna (Vklid) von Speichel triefend. SA -am 259, 16.

Vlālāy (Den. von lālā F.) Speichel entlassen, lillen.

Ind. 3.S lālāyate 318, 12.

lāvanya N. (von lavana) Schönheit, Anmut, Reiz. SL -e 330, 4.

lāvanya-maya aus Schönheit bestehend, an Sch. reich. PA -an 327, 14.

Lāvānaka M. Name eines Jagdschlosses und des von ihm handelnden Buches im Kathāsaritsāgara. SN -as 185, 2.

Vlikh VI ritzen, schreiben, zeichnen, malen. Mit vi aufreissen.

Ind. 3.8 vi-likhati 276, 10.

Impf. 3.S alikhat 219, 5.

Perf. 3.S lilekha 204, 14. 53, 9.

Pass. Ind. 3.S likhyate 202, 9. 320, 14.

likhita Ppp von Vlikh. SN -as 278, 29.

likhitā F. von -a. SN -ā 291, 1.

likhitvā Ger. von Vlikh. 232, 8.

Vling I mit ā umschlingen, umarmen, mit sam-ā dass.

Perf. 3.S ā-lilinga 203, 16.

Pass. Ind. 3.S sam-ā-lingyate 286, 12.

linga N. Kennzeichen, Attribut. PN -āni 14, 15. PA -āni 80, 14, 82, 13.

linga-dhārana N. (Vdhr) Tragen der Attribute. SL -e 15, 12.

lipi F. (persisches Lehnwort) Schrift, das Schreiben. SA -im 231, 17.

lipta Ppp von Vlip bestreichen, beschmieren. SN -as 210, 15.

Vlī IV sich anschmiegen, eingehen in. Mit antar verschwinden, mit ä sich ducken, sich Ind. 3.S antar-līyate 322, 18. ä-līyate 31, 7. 1.S līye 312, 20. [verstecken.

līna Pp von V lī sich ducken, sich verstecken, stecken bleiben, stocken. SN -am 297, 5. SA -am 324, 10.

līlā F. (Lallwort aus krīdā F.) Spiel, Scherz. SI -ayā 280, 9. 96, 16.

līlā-caturā F. von -a geschickt zum Liebesspiel. SA -ām 332, 17. [329, 16.

līlāācita-vikrama (ā-a) mit den im Spiel, kokett sich wiegenden Schritten. PL -esu

līlā-dagdha-vilola-Kāma-śalabha von dem der flatterhafte K. als Schmetterling im Spiel verbrannt wurde. SN -as 296, 10.

līlā-manda spielend, aus Koketterie langsam. SN -am 283, 8.

līlā-mukulitam (Adv. von -a) unter spielendem Augenschliessen. 308, 18.

līlāvatī F. (von -vat, līlā F.) eine anmutige Schöne. PG -īnām 280, 19.83, 17.

līlā-valaya-raņita N. (Vraņ) der spielende Klang der Armbänder. SN -am 308,5.

līlā-vilasita strahlend von Scherz. PI -ais 282, 19.

Vluth VI sich wälzen.

Perf. 3.S lulotha 248, 18.

Vlup VI rauben, plündern. Mit vi dass.

Ind. 3.S vi-lumpati 322, 16.

Pass. Ind. 3.S lupyate 282, 7.

lubdha (Pp von Vlubh) gierig. SN -as 126, 11.

lubdhaka M. (von lubdha) Jäger. SN -as 32, 24. PN -as 255, 4.5.

lubdhaka-dhīvara-piśuna M. Jäger, Fischer und Verleumder. PN -ās 269, 9.

Vlubh IV begierig sein, Kaus. begierig machen, locken. Mit vi dass.

Kaus. Pot. 3.S vi-lobhayet 228, 12.

Vlū IX abschneiden, schneiden, durchbohren, versehren.

Ind. 3.P lunanti 277, 17.

lekha M. (Vlikh) Brief. SA -am 222, 15, 16. SI -ena 222, 8.

lekha-hāra M. (Vhr) Briefträger. SA -am 222, 9.

lekhā F. (Vlikh) Linie, Streifen, Sichel (des Mondes). SN -ā 61, 11. 327, 13.

leśa M. (Vliś abreissen) ein Bischen, ein Minimum. SN -as 258, 19.

Vlok I mit ava sehen.

Ind. 3.S ava-lokate 275, 2.

Vlok X mit ava betrachten, mit ā dass., schauen auf, mit vi erblicken, blicken. Ind. 3.S vi-lokayati 264, 3. 3.P ava-lokayanti 130, 10.78, 2. 1.P ā-lokayāmas Impf. 3.S vy-alokayat 217, 11. 19, 14. 1.S vy-alokayam 224, 17. [308, 21. 1.Fut. 3.S ava-lokayisyati 142, 13.

Pass. Ind. 3.S ā-lokyate 284, 20.

loka M. (Vlok) Welt, Volk, Leute, Menschen. SN -as 6, 7. 132, 5. 53, 9. 62, 11. 11. 63, 4. 235, 16. 317, 12. SA -am 266, 11. SG -asya 6, 16. 277, 7. SL -e 6, 2. 55, 15. 68, 19. 74, 23. 80, 12. 87, 10. 14. 98, 12. 15. 104, 12. 41, 5. 52, 11. 69, 3. 6. 96, 14. 233, 2. 58, 13. 88, 6. 89, 9. 96, 25. 330, 7. PN -ās 100, 14. PV -ās 273, 16. 315, 20. PA -ān 16, 17. 131, 17. 54, 8. 63, 1. PI -ais 279, 8. 316, 9. PG -ānām 132, 9. 296, 18. PL -eşu 2, 9. 18. 280, 16.

loka-kāntā F. von -a von aller Welt geliebt, gern gesehen. SA -ām 58, 13.

loka-krt M. (Vkr) Weltschöpfer. PG -tam 10, 15.

loka-traya N. Dreiheit, Dreizahl der Welten. SA -am 277, 20.

loka-dvaya-vināśaka (Vnaś Kaus.) beide Welten (Himmel und Erde für ihn) zunichte machend. SN -am 151, 15.

loka-pāla M. (Vpāl) Welthüter. PN -ās 6, 18. 7, 7. 8, 3. 12, 10. 15, 7. 16, 12. 18, 2. 49, 10. PG -ānām 11, 8. 12, 6. 30, 13. PL -eşu 10, 14.

lokapāla-sama welthütergleich. SL -e 18, 22.

loka-yātrā F. (Vyā) Gang, Art der Welt. SN -ā 233, 9. 34, 2. SA -ām 233, 16. loka-vilakana-caritra-kartr M. Macher von Taten verschieden von denen der Welt, der Menschen. SN -ā 278, 25.

loka-sthiti F. das Bestehen, Fortdauer der Welt. SN -is 262, 6.

lokānugraha-kartr (a-a, Vkr) das Wohl der Untertanen fördernd. PN -āras 132,8.

lokānugraha-kārin (a-a, Vkr) dass. SN -ī 112, 8.

lokāpavāda (a-a) M. Tadel der Welt, üble Nachrede. SAb -ād 269, 11.

```
lokokti (a-u) F. (Vvac) Rede der Leute, Sprichwort. SN -is 169, 3.
```

locana N. (Vloc sehen) Auge. DN -e 81, 7. 282, 22. 94, 12. PN -ani 279, 20.

locana-gocarā F. von -a im Bereich der Augen befindlich. SN -ā 292, 9.

locanatā F. Abstr. von locana N. SA -ām 295, 18.

lobha M. (Vlubh) Verlangen, Begierde, Habsucht. SN -as 268, 2. SD -āya 312, 3. SAb

lobha-pāśa M. Schlinge, Fessel der Begierde. PI -ais 277, 19.

lola (Vlul) beweglich, unstät, flatterhaft. PI -ais 315, 13.

lolā F. von -a. SN -ā 306, 19. 32, 1.

loşta M.N. Erdkloss, Lehmklumpen. SL -e 304, 7.

lostan (N.?) dass. PI -abhis 48.8.

lostavat (von losta M.N.) wie (auf) einen Erdkloss. 176, 13.

loha-bhāra-ghatitā F. von -a (Vghat) aus einer Last (= 20 Zentner) Eisen verfertigt. SN -ā 180, 8. SA -ām 181, 10.

loha-samnibhā F. von -a (Vbhā) dem Eisen gleich. SN -ā 161, 4.

loha-sahasra N. tausend (Pfund) Eisen. SG -asya 179, 18. 81, 18. 82, 3.

laukika (von loka M.) weltlich. PN -as 297, 8.

lyut im panineïschen System technische Bezeichnung des Suffixes -ana. 321, 3.4.

vamśa M. Bambusrohr, Stamm, Geschlecht. SN -as 264, 4. SG -asya 104, 3.

vamśa-kānda-cchavi (-i F.) von der Farbe des Bambusstengels. PG -īnām 290, 19.

vamśa-bhojya von (meinem) Geschlecht zu geniessen. SN -am 92, 11.

vaktavya (Vvac) zu sagen, auszusprechen. SN -as 138, 10.83, 2. -am 64, 15.110, 15.

vaktum Inf. von Vvac. 8, 9. 136, 17. 40, 11. 88, 15. 229, 14. 48, 18. 56, 8.

vaktu-manas zu sagen im Sinne habend. SN -ās 114, 9. 36, 20. 44, 1. 57, 21.

vaktr M. (Vvac) Redner, beredt. SN -ā 265, 14. SL -ari 267, 21.

vaktra N. (Vvac) Mund, Gesicht, Antlitz. SN -am 282, 22.94, 3.13.318, 12. SA -am 88, 18.314, 15. SL -e 283, 10.

vaktra-vidhu M. Gesichtsmond, mondähnliches Antlitz. PI -ubhis 317, 15.

vaktrāmbujodbhāsinī (a-a, a-u) F. von -in (\stransload bhās) strahlend mit der Lotusblume, ihrem Antlitz. SN -ī 318, 4.

vakra-gati krummen Gang habend, sich schlängelnd. SI -inā 293, 11.

vakşas N. (im Ablaut zu Vukş I wachsen?) Brust. SA -as 281, 19. SL -asi 69, 24. 290, 9. PL -ahsu 287, 5.

vakşo-ja M. (Vjan) die weibliche Brust, mamma. DN -au 283, 2.

vakşoja-kumbha-dvaya N. das Paar der urnenähnlichen Brüste. SN -am 294, 14.

vakşyamāna-Menakāparinaya-Pārvatījananādi-cetana-vyavahāra-yogyatva-siddhi (a-ā) F. das Gelingen des Fähigseins zu bewussten Handlungen, von denen die Rede sein wird: Heimführung der Menakā, Erzeugung der Pārvatī und anderes. SN -is 320, 25.

vaksyamānārthānuguna (a-a, a-a, von guna M.) passend zu dem Thema, von dem die Rede sein wird. SA -am 320, 18.

va-gāhya Ger. von Vgāh mit va (= ava) hinabtauchen in. 320, 22.21, 2.

Vvac II sagen, sprechen (zu), aussprechen, erzählen. Mit pra dass., mit prati antworten, erwidern, mit sam mitteilen. [vacmi 246, 3.80, 15.

Akt. Ind. 3.S vakti 112, 21. 87, 12. 88, 19. 211, 11. 22, 22. 2.S vakşi 222, 21. 1.S Aor. 3.S avocat 193, 17. 207, 17. 13, 8. 18, 18. 22, 18. 31, 23. 41, 15. 1.S avocam 220, 11. 32, 5. 41, 5. 3.D avocatām 212, 22. 30, 7. sam-avocatām 202, 7. 3.P avocan 233, 22.

Perf. 3.S uvāca 1, 2. 4, 10. 5, 20. 6, 3. 7, 14. 10, 4. 11, 13. 12, 14. 13, 8. 18, 1. 11.

 $[-\bar{a}d 74, 6.$ 

```
19, 11, 20, 21, 21, 9, 22, 5, 11, 23, 17, 26, 1, 3, 12, 17, 27, 6, 30, 1, 31, 9, 33, 13,
     39, 12. 44, 22. 45, 9. 13. 50, 6. 52, 12. 19. 53, 5. 55, 8. 17. 56, 15. 57, 12. 58, 11.
     59, 23. 60, 19. 61, 16. 65, 18. 68, 8. 69, 7. 22. 70, 3. 6. 71, 20. 73, 14. 74, 1. 3. 16.
     75, 8, 76, 3, 77, 15, 78, 3, 21, 79, 6, 9, 14, 19, 22, 80, 5, 8, 15, 81, 5, 82, 1, 85, 1,
     89, 5. 19. 90, 23. 91, 14. 92, 2. 93, 6. 110, 13. 22, 17. 23, 1. 4. 29, 13. 42, 16. 52,
     13. 64, 11. 73, 8. 77, 7. 80, 11. 16. 86, 18. 87, 20. 215, 9. 29, 11. 45, 17. 47, 8. 10.
     50, 22. 51, 12. 55, 19. provāca (a-u) 95, 11. 96, 12. 97, 5. 114, 13. 33, 9. 40, 8.
     50, 17. 52, 8. 59, 9. 61, 13. 66, 11. 73, 4. 76, 4. 8. 77, 15. 21. 78, 16. 81, 12. 82, 16.
     86, 15. 202, 6. praty-uvāca 9, 15. 10, 13. 44, 13. 72, 4. 94, 4. 187, 13. 3.D ūca-
     tus 126, 5. 18. 57, 1. 16. 200, 18. 53, 21. procatus (a-ū) 176, 15. 3.P ūcus 8, 10.
     39, 11. 41, 12. 94, 14. 157, 19. 78, 7. 81, 14. 201, 11. 19. 22, 2. 55, 5. procus (a-ū)
     131, 1. 61, 15. 78, 11. 81, 16. 20. praty-ūcus 18, 14.
     1.Fut. 3.S vakşyati 108, 14. 2.S vakşyasi 73, 10. 1.S vakşyāmi 152, 7. 1.P
                                                             vaksyāmas 303, 9. 05, 9.
     2. Fut. 2. S pra-vaktāsi 189, 20.
Med. Perf. 3.S üce 97, 8. 121, 13. 27, 3. 37, 5. 55, 13. 56, 10. 58, 12.
     1.Fut. 1.S vaksve 109, 2.
Pass. Ind. 3.S ucyate 92, 8. 95, 13. 99, 3. 101, 17. 22, 6. 23, 10. 24, 14. 37, 19. 38, 21.
     41, 18. 45, 8. 46, 8. 51, 16. 53, 11. 56, 3. 12. 68, 1. 16. 69, 18. 74, 11. 78, 8. 79, 13.
     Imp. 3.8 ucyatām 108, 15. 87, 18.
                                                               [80, 18, 82, 5, 320, 14,
vacana N. (Vvac) Wort, Rede, Sprache. SN -am 10, 9.47, 6.265, 9. SA -am 14, 21.
     22, 21. 25, 13. 34, 21. 50, 16. 16. 61, 17. 62, 10. 63, 11. 18. 65, 5. 20. 67, 1. 87, 1.
     109, 4. 28, 8. 36, 20. 44, 10. 45, 7. 49, 10. 56, 12. 74, 7. 75, 6. 89, 16: 224, 10. SI
     -ena 138, 11. 44, 8. 47, 7. 77, 8. SAb -ād 59, 27. 297, 20. SL -e 16, 6. 33, 10.
vacana-patu redegewandt. SN -us 121, 5.
                                                                     PI -ais 225, 14.
vacana-vasaga (meinem) Wort unterworfen, gehorsam. SN -as 122, 13.
vacanīyatā F. (von vacanīya, Vvac) das Tadelnswert-Sein. SN -ā 111, 19.
vacas N. (Vvac) Wort, Rede. SN -as 56, 16, 105, 1, 254, 9, 314, 21. SA -as 4, 11.
     6, 4. 20. 11, 9. 18, 11. 26, 3. 35, 4. 51, 20. 20. 64, 7. 65, 6. 67, 22. 68, 9. 73, 13. 74,
     6. 22. 79, 11. 114, 18. 43, 12. 56, 13. 57, 12. 58, 12. 92, 13. 210, 13. 18, 23. 67, 12.
     SI -asā 15, 1. SL -asi 272, 11. 79, 29. PI -obhis 280, 9.
vajra N. Donnerkeil. SN -am 265, 6. 74, 3.
vajra-pāta-dāruņa schrecklich wie ein Donnerschlag. SA -am 145, 7.
vajra-mani M. Diamant. PA -īn 259, 5.
vajrasāra-prahāra-sadrsa dem Schlag mit einem Steinbeil gleichend. SA -am 137,4.
vaficana-pravaņā F. von -a (von pra vor) zum Betrügen geneigt. PN -ās 202, 17.
vaficayitum Inf. von Vvafic X täuschen, betrügen. 250, 16.
vaficayitvā Ger. von ∨vafic X (s. o.). 129, 14. 74, 18.
vaficita Ppp von V vafic X (s. o.). SN -as 318, 10. PN -as 299, 14.
vața-tala N. Fläche, Platz unter der Banyane (vața M. = nyagrodha M.). SL -e 102,
vaţa-pādapa M. (Vpā I) Banyanen-Baum. SN -as 178, 12.
                                                                           [11, 21, 2, 2]
vața-vițapa M. Banyanen-Zweig. SN -as 305, 9.
vața-vițapa-bhava (Vbhū) von den Zweigen der Banyane stammend. PI -ais 314,13.
vaţa-vrkşa-tala N. Fläche, Platz unter dem Banyanen-Baum.
                                                                  SL -e 102, 4.
vadavānala (ā-a) M. das im äussersten Süden gedachte unterseeische Feuer. SN -as
vanik-karman N. Tätigkeit des Kaufmanns, Handel. SI -anā 99, 9.
vanik-putra M. Kaufmannssohn. SN -as 98, 6, 180, 1, 231, 18. SA -am 231, 23. SI
vanik-śiśu M. das Kind des Kaufmanns. SN -us 181, 3.
                                                                       [-ena 102, 15.
vanig-vrtti F. Kaufmannsgeschäft. PN -ayas 311, 16.
vanij M. Kaufmann. SN -g 181, 4. 208, 17. 10, 3. 14. 11, 1. 3. 16. 31, 7. 19. 32, 8.
```

SA -jam 208, 20. 10, 8. SI -jā 181, 6. 211, 12. SG -jas 180, 9. 207, 5. 08, 15. 32, 10. PN -jas 45, 18. 124, 9. 202, 18. 33, 4. PA -jas 45, 7. PG -jām 231, 7. vaṇijyā F. (von vaṇij M.) Handel. SA -ām 232, 24.

vatsa M. Jährling, Kalb, Kind. SV -a 127, 5.8.77, 9.80, 16. SN -as 321, 36. SA -am 266, 11.321, 16.21. SG -asya 321, 36.

Vatsa M. (s. o.) Brahmanenname. SN -as 229, 17. [-ayos 229, 21. Vatsa-Gulma M. (= Gulmaka M.) V. und G. DN -au 230, 7. DA -au 230, 9. DG vatsatva-dogdhrtvādi (a-ā) das Kalbsein, Melkersein u. s. w. PG -īnām 322, 6. Vvad I sagen, sprechen (zu). Mit abhi Kaus. begrüssen, mit pra aussprechen, erklären, verkünden.

Akt. Ind. 3.S vadati 111, 20. 19, 17. 46, 19. 53, 8. 80, 7. 92, 7. 216, 16. 2.S vadasi 149, 11. 1.S vadāmi 127, 21. 245, 22. 3.P vadanti 149, 16. 66, 18. pra-vadanti 103, 15. 76, 20. 271, 12.

Imp. 2.S vada 4, 6. 12, 13. 39, 20. 44, 6. 105, 3. 60, 10. 63, 13. 76, 11. 77, 9. 2.P vadata 211, 11. 316, 18. 3.P vadantu 281, 10.

Pot. 3.S vadet 68, 15. 115, 6. 41, 7. 298, 14.

Impf. 3.S avadat 190, 5. 92, 16. 94, 15. 96, 9. 99, 10. 201, 15. 10, 9. 10. 16, 4. 21, 2. 5. 34, 4. 35, 9. 40, 19. 41, 2. 1.S avadam 193, 14. 220, 21. 24, 22. 40, 24. 3.P Aor. 3.S avadit 202, 11. 11, 5. 15, 25. 18, 13. 24, 15. 26, 15. 41, 9. [avadan 255, 2. Kond. 2.S avadisyas 244, 6.

Med. Imp. 2.S vadasva 64, 14. 80, 23. pra-vadasva 81, 1.

Kaus. Perf. 3.S abhi-vādayāmāsa 89, 22.

vadat Ppra von Vvad I. DL -tos 141, 16. PG -tām 108, 16.

vadana N. (Vvad) Mund, Gesicht. SL -e 240, 17.

vadana-kamala N. Gesichtslotus, Lotusantlitz. SL -e 282, 20.

vadanī-bhūta Pp von V vadanī-bhū zum Gesicht werden. SN -as 295, 17. [264, 1. vadanodara-darśana (a-u) N. (Vdrś Kaus.) Zeigen von Mund und Bauch. SA -am va-dānyā F. von -a (Vdā II mit va = ava) freigebig. SN -ā 183, 15. 266, 15. V vadh töten.

Aor. 2.S vadhīs 235, 20.

1. Fut. 1. S vadhişyami 142, 11. 49, 12.

Pass. Ind. 3.S vadhyate 130, 2. 70, 17. 3.P vadhyante 118, 18. 19.

vadha M. (Vvadh) Tötung, Mord, Hinrichtung. SN -as 149, 18. 70, 18. SA -am 129, 19. 49, 4. 218, 2. 5. SD -āya 149, 21. SAb -ād 219, 2.

vadhaka M. (Vvadh) Mörder. PN -ās 201, 18. 23, 2. PA -ān 201, 10.

vadha-nirdeśa M. (Vdiś) Befehl zur Tötung, Todesbefehl. SA -am 222, 17.

vadhānta (a-a) mit Tötung endend. SA -am 220, 6. [PG -ūnām 291, 18.

vadhū F. Ehefrau, Braut, junge Frau. SA -ūm 203, 21.314, 2. PD -ūbhyas 290, 22.

vadhū-vadanendu (a-i) M. Mondgesicht der jungen Frauen. PN -avas 284, 9.

vadhottīrņa (a-u, Vtr) der Tötung entgangen. SA -am 221, 6. [26,

vadhopāya (a-u) M. Mittel zur Tötung. SN -as 168, 6. SA -am 132, 18. 225, 24.

vadhya (Vvadh) zu töten. SN -as 52, 5. 126, 11. 49, 2. 21. 21. 219, 24. 20, 15. 23, 3.

vadhyatā F. Abstr. von vadhya. SA -ām 24, 12.

vadhya-bhū F. Richtplatz. SA -uvam 218, 3.

vadhya-śila F. Stein der Hinrichtung, Todesfels. SA -am 129, 2.

vana N. (Vvan) Wald, Hain. SN -am 121, 14. 18. 23, 6. 33, 4. 17. 45, 13. 69, 19. 276, 17. 81, 16. 303, 2. SA -am 32, 16. 33, 15. 41, 6. 46, 2. 51, 2. 4. 64, 16. 101, 8. 15, 19. 17, 2. 23, 9. 49, 6. 227, 10. 51, 22. 307, 18. SAb -ād 115, 12. SG -asya 44, 6. SL -e 2, 25. 3, 2. 26, 7. 9. 28, 5. 29, 9. 21. 30, 3. 7. 31, 15. 32, 2. 8. 34, 17.



35, 21. 36, 3. 38, 1. 8. 42, 9. 44, 4. 45, 4. 16. 48, 21. 51, 5. 52, 21. 57, 3. 7. 72, 7. 89, 7.

```
98, 3. 101, 3. 20. 16, 19. 21, 16. 23, 1. 30, 16. 18. 32, 13. 36, 8. 59, 15. 98, 2. 223, 15.
    29, 1.64, 7.75, 17.77, 7.91, 7.94, 20.307, 1.15, 16. PA -ani 40, 22.71, 21. PL
vana-gaja M. Waldelefant. PN -ās 46, 8.
                                                                     [-esu 17, 16.
vana-gahana N. Waldesdickicht. SL -e 175, 15.
vana-gulma M. Waldstrauch. PA -an 46, 16.
vana-cara M. (Vcar) Waldbewohner (von Menschen und Tieren). PI -ais 260, 16.
vana-devatā F. Waldgottheit. PV -ās 177, 20.
vana-pannaga M. Waldschlange. PA -an 34, 9.
vana-pradeśa M. Waldgegend, Waldstelle. SN -as 173, 6.
vana-bhū F. Waldboden, -land, -gegend. PN -uvas 316, 9.
vana-madhya-gā F. von -a (Vgam) ins Waldinnere gehend. PA -ās 238, 7.
vana-vāsatas (von -vāsa M.) infolge des Wohnens im Walde. 255, 11.
vana-sthā F. von -a (Vsthā) im Walde befindlich. SI -ayā 86, 12.
vana-harinī F. Waldgazellenweibchen. PD -ībhyas 290, 19.
vanānta (a-a) M. Waldgegend, Wald. SA -am 309, 8. SL -e 307, 10.08, 20. PN
vanāntara (a-a) N. das Waldinnere. SL -e 42, 11.
                                                              [-ās 286, 1. 310, 12.
vanānta-sthalī F. (von -a N.) Stelle, Platz im Walde. SN -ī 312, 9.
vanitā-sakha M. (sakhi M.) mit der Geliebten vereint. PG -ānām 324, 1.
vane-cara M. (Vcar) Waldbewohner, Waldmensch. PG -ānām 324, 1.
vanoddeśa (a-u) M. (Vdiś) Waldgegend, Stelle im Walde. SL -e 147, 13. 77, 6. 78, 12.
vanodbhava (a-u, Vbhū) im Walde befindlich, Wald-. PN -ās 46, 12.
∨vand I verehren, begrüssen.
    Perf. 3.S vavande 90, 1.
Pass. Ind. 3.S vandyate 99, 1.
vandya (Vvand) zu verehren. SN -as 275, 6.
vandhyaphalatā F. (von vandhya-phala) Nutzlosigkeit.
                                                       SA -ām 313, 18.
vandhyā F. (von -a) unfruchtbar. SN -ā 96, 5, 156, 1.
vapus N. Schönheit, wunderbare Gestalt, Leib, Körper. SN -us 61, 12. 272, 6. 94, 15.
    329, 10. SA -us 50, 12. 70, 24. 88, 13. 208, 14. 25, 6. 36, 24. 95, 20. SI -uşā
    8, 18. 61, 14. SL -uşi 200, 17. 90, 8. 320, 7.
vayas N. Vogel. PN -āmsi 103, 12.
vayas N. Jugendkraft, Jugendalter; Lebensalter. SN -as 71, 5. 11. 160, 19. 265, 3.
    SA -as 329, 6. SI -asā 52, 14. SL -asi 2, 10. 333, 12.
vayasya M. (vom vorigen) Altersgenosse, Freund. SV -a 123, 4. PL -eşu 115, 4.
∨var X (Den. von vara M.) wählen, werben.
Akt. Imp. 2.8 varaya 9, 18.
    Pot. 3.S varayet 11, 2. 4. 6. 86, 20.
    Perf. 3.S varayāmāsa 15, 18. 21.
    1. Fut. 3.S varayişyati 68, 3. 86, 22.
                                         1.S varayişyāmi 13, 3.
Med. Imp. 2.8 varayasva 8, 5. 10, 18.
    1. Fut. 1.S varayisye 12, 7, 18, 7.
vara M. (Vvr IX) Wunsch, Wunschgeschenk, Wahlgabe. SN -as 134, 16.87, 4. SA
    -am 2, 4. 187, 7. 247, 19. PA -an 16, 13. 17, 3. 251, 9.
vara (Vvr IX) auserwählt, zu wählen, besser, der beste. SN -as 4, 3.17, 8. -am
    96, 1. 3. 3. 4. 4. 5. 5. 145, 13. 13. 13. 14. 96, 16. 206, 6. 08, 11. 60, 16. 64, 16.
```

varana N. (Vvr IX) Wahl. SN -am 11, 8.

vara-dā F. von -da. SA -ām 235, 16.

vara-da (Vdā) Wünsche gewährend. SN -as 199, 14. 212, 9.

```
varam (Adv. von vara) besser, lieber. 169, 11. 217, 2. 20, 4. 93, 12.
Vararuci M. (vara + ruci F. Glanz, ∨ruc) Verfasser der ältesten Prakrit-Grammatik,
    in der auch die Paiśācī behandelt wird, sowie von kritischen Anmerkungen (Vārttika's)
    zu Panini's Grammatik. Zeit unbekannt, untere Grenze 140 v. Chr. Nach der Tra-
    dition stammte er aus Kauśāmbī, wo auch die Rahmenerzählung der Brhatkathā spielt.
    SN -is 190, 15. 92, 16. 93, 1. 96, 15. 98, 1. 205, 2. 13, 10. 16, 19. 19, 18. 24. 24, 8.
    14. 27, 23. 28, 7. 15. 21. SA -im 214, 20. 20, 2. SG -es 209, 15. SL -au 217, 6.
Vararuci-nāman mit, unter dem Namen V. SN -ā 190, 6.
vara-varninī F. von -in (von -a M.) schönfarbig. SN -ī 15, 21.85, 17. SA -īm 8, 18.
vara-strī F. auserwählte, edle Frau. PN -iyas 66, 14.81, 13.
                                                              [SV -i 3, 19. 66, 2.
varākī F. von -a arm (miser), elend. SN -ī 309, 4.
varānganā (a-a) F. schöne, treffliche Frau. SN -ā 43, 1. 49, 13. PN -ās 9, 8.
varātaka M. Cypraea Moneta, Otterköpfchen, Kauri-Muschel (als kleinste Münze ge-
    braucht). SN -as 297, 27.
varāpsaras (a-a) F. schöne Nymphe. SN -ās 230, 10.
varārohā (a-ā) F. (-a M., Vruh) schöne Hüften habend. SN -ā 29,7. 30,3. 39,12. 43,13.
varāha M. Eber, wildes Schwein. PA -ān 34, 9.
                                                             SA -ām 16, 4, 93, 2,
Varāhamihira M. (varāha + mihira M. (persisches Lehnwort) Sonne) Name eines be-
    rühmten Astronomen (6. Jahrh. n. Chr.). SI -ena 127, 12.
Varuna M. (Vvr V?) in vedischer Zeit Gott des Nachthimmels, später Gott des
    Wassers. SN -as 8, 4. 9, 17.
varcas vinī F. von -vin (von varcas N.) glänzend, strahlend.
                                                            SN -ī 39, 5.
varjayitvā Ger. von Vvrj X auslassen, ausnehmen. 254, 20.
varjita Ppp von Vvrj X (s. o.); frei von, entbehrend. SN -as 187, 17. -am 50, 14.
Vvarn X (Den. von varna M.) schildern, beschreiben, erzählen.
                                                                 [PA -ān 69, 16.
    Ind. 3.S varnayati 278, 33. 79, 15. 96, 8. 321, 14. 1.S varnayāmi 188, 18.
    Impf. 3.S avarpayat 186, 22. 89, 3. 95, 3. 205, 2. 16, 19.
    1. Fut. 1. S varnayişyami 278, 13.
varna M. (Vvr V) Farbe. SN -as 283, 1.
varņayitvā Ger. von Vvarņ X. 278, 13.
varnita Ppp von Vvarn X. SN -am 189, 7.11.
varnyamāna Pprp von ∨varn X. SA -am 189, 1. PL -eşu 12, 21.
vartana N. (Vvrt) Lebenserwerb, -unterhalt. SA -am 99, 14.
vartamāna Pprm von Vvrt vor sich gehen, sich ereignen. SL -e 47, 9.
vartayat Ppra von Vyrt Kaus. existieren, leben von. SN -n 24, 16.
vartitavya (Vvrt) zu leben, zu verfahren, (sich) zu benehmen. SN -am 107, 17. 23, 5.
vartsyat Pfa von Vvrdh wachsen. DN -ntau 135, 6.
                                                                         [33, 17.
vardhana (Vvrdh Kaus.) wachsen machend, mehrend. SN -am 131, 11.
vardhamāna Pprm von Vyrdh I wachsen. SN -as 98, 3.
Vardhamāna M. (s. o.) Name eines Kaufmanns. SN -as 100, 20. SI -ena 123, 2.
Vardhamānaka M. (Dem. von Vardhamāna M.) dass. SN -as 98, 6.
vardhayantī F. von -at Ppra von ∨vrdh Kaus. wachsen machen, aufziehen. SN -ī
vardhita Ppp von Vvrdh Kaus. (s. o.). SN -as 237, 11.
                                                                         [193, 8.
Varşa M. (Vvrş) Brahmanenname. SN -as 196, 18.98, 4.212, 18.21. SA -am 194, 20.
    97,16. SI -ena 225,14. SAb -ād 196,13. SG -asya 194,17.97,6.24.206,11.16.
varşa M.N. (Vvrs) Regen, Regenzeit, Jahr. SL -e 19,15.89,10. PA -āṇi 127,14.
    222, 23. PI -ais 96, 12. 240, 24. 53, 7. PG -āṇām 128, 12.
varşa-dvaya N. (von dvi) Zweiheit von Jahren, zwei Jahre. SN -am 221, 22.
varşa-dhara M. (Vdhr) Eunuch. PN -ās 130, 7.
```

72\*

### Varşa-patnītas — Vvas I

Varsa-patnītas (von -patnī F.) von der Frau des V. 196, 3. varsa-parvata M. Regengebirge, Wetterscheide. DN -au 321, 7. Varsa-bhāryā F. die Frau des V. SI -ayā 206, 18. Varşa-mukha N. Mund des V. SAb -ād 204, 19. varsa-sata N. ein Hundert von Jahren. SN -am 317, 1. varşa-şatka N. (von şaş) Sechsheit, Sechszahl von Jahren. SI -ena 241, 1. Varsākhva (a-ā. -ā F., ∨khvā) Varsa mit Namen. SN -as 194, 12. 15. Varşācārya-nideśa (a-ā) M. (∨diś) Befehl des Lehrers Varşa. SI -ena 206, 13. varṣāyuta (a-a) N. (Vyu) eine Myriade von Jahren, zehntausend J. SA -am 94,6. Varşopavarşa (a-U) M. Varşa und Upavarşa. DN -au 212, 6. Varsopādhyāya (a-u) M. der Lehrer Varsa. SN -as 197, 9. varşman N. Höhe, Grösse, Wuchs. SI -anā 190, 23. Vala-bhid M. (Vbhid) Spalter des (Dämons) V., ein Beiname Indra's. SN -d 274, 5. valayita (von valaya M. Armring, Vval) rings umfasst. SN -as 301, 9. Vala-Vrtra-nişūdana M. (Vsūd) Vernichter des V. and V. SV -a 6, 17. Vala-Vrtra-han (Vhan) Töter des V. und V. (s. o.). SN -hā 6, 4. 17, 11. 18, 4. vali F. (Vval) Falte, Runzel. PI -ibhis 299, 15. vali-trava N. Dreiheit von Falten, drei F. SA -am 330, 18. valī-mandita-tanu den Leib mit Runzeln geschmückt. SN -us 318,17. valkala N. (von valka M. Bast) Bastkleid, -gewand. DN -e 300, 20. PI -ais 306, 1. valkalājina-samvīta (a-a) mit Bastkleidern und (Ziegen-)Fellen bedeckt. PI -ais 38, valkalinī F. von -in (von valkala N.) Bastkleider liefernd. PN -yas 309, 10. ∨valg I hüpfen, springen. Ind. 3. P valganti 109, 1. valgat Ppra von Vvalg I. PG -tām 245, 23. valgu (Vvalg) artig, zierlich. 109, 1. valmīka-śikharāgra (a-a) N. Spitze der Ameisenhaufen. PA -āņi 101, 16. vallabha M. Liebling. SN -as 137, 20. vallabhā F. (von -a M.) Liebste, Geliebte. SN -ā 186, 19. SA -ām 251, 19. vallī-śākhāgra (ā-a) N. Zweigspitze einer Liane. PI -ais 116, 21. vasa M. (Vvas) Wille, Macht, Gewalt. SA -am 32, 23. SAb -ad 208, 1.22, 17.303, 14. vaśa-ga (Vgam) untertan, gehorsam. SN -as 141, 6. PN -ās 275, 5. [SL -e 308, 13. vaśa-vartin (Vvrt) dass. PN -inas 22, 16. PA -inas 64, 3. vaśā F. (Vvāś brüllen?) Kuh, Elefantenkuh. PI -ābhis 238, 4. vasī-karaņa N. (Vkr) das in die Gewalt Bekommen, Bezwingung. SN -am 110, 5. vaśī-krta Ppp von Vvaśī-kr in (seine) Gewalt bringen, bezwingen. PA -ān 105, 20. vaśī-krtya Ger. von ∨vaśī-kr (s. o.). 106, 19. vasya (von vasa M.) in jemandes Gewalt stehend, gehorsam. SN -as 119, 4.34, 19. ∨vas I weilen, verweilen, wohnen. Mit adhi beziehen, Aufenthalt nehmen (auf), mit ni wohnen, mit adhi-ni wohnen an, mit prati wohnen. Akt. Ind. 3.S vasati 57, 2. 283, 19. ni-vasati 136, 8. 86, 3. prati-vasati 130, 18. 40, 5. 47, 13. 78, 13. 1.S vasāmi 202, 18. 3.D vasatas 62, 15. 130, 12. 55, 11. prati-vasatas 126, 2.74, 15. 3. P vasanti 260, 19. ni-vasanti 269, 13. 1. P adhi-ni-vasa-Imp. 2.S vasa 23, 5. 55, 18. 56, 5. 148, 10. mas 304, 2. Pot. 3.S vaset 112, 1.80, 4.

Impf. 3.S avasat 19, 14. 24, 10. 56, 8. 86, 13. 91, 12. ny-avasat 56, 6. 57, 10. 1.S avasam 74, 20. 206, 15. 16, 13. 34, 23. 3.P avasan 5, 13. ny-avasan 198, 18. Perf. 3.S uvāsa 46, 3. 190, 12. 202, 22. adhy-uvāsa 334, 8. 3.D ūṣatus 89, 7. 1.Fut. 3.S ni-vatsyati 54, 7. 9. 2.S vatsyasi 27, 4. 1.S vatsyāmi 19, 7. 52, 7.

```
Med. (ep.) Imp. 2.S vasasva 51, 16.
    Impf. 3.D vasetām (ep. für avasetām bez. avasatām) 89, 9.
∨vas II sich kleiden, anlegen, anziehen.
    Pot. 1.P vasīmahi 302, 9.
Vvas X mit ni dass.
    Pot. 2.S ni-vāsaves 55, 2.
vasat Ppra von Vvas I. SN -n 205, 3. 49, 24. 57, 6. SG -tas 90, 20. PG -tām 316, 3.
vasati F. (Vvas I) Wohnung, das Wohnen, Verbleiben, Aufenthalt. SN -is 96,5. SD
vasatī (ep. für vasantī) F. von -at Ppra von ∨vas I. SN -ī 51, 19.
                                                                    [-aye 309, 5.
vasana N. (Vvas II) Kleid, Gewand. SN -am 285, 10. 305, 7.
vasanta M. (Vvas VI aufleuchten) Frühling (März und April). SG -asya 275, 1.
Vasantatilakā F. (vasanta + tilaka M.) Name eines Metrums von 4 \times 14 Silben.
    SN -ā 258, 11. 12. 78, 29. 30.
vasanta-samayotsava (a-u) M. Fest der Frühlingszeit. SL -e 237, 23.
vasantotsava-vāsara (a-u) M. Tag des Frühlingsfestes. SL -e 209, 3.
Vasistha-Bhrgv-Atri-sama dem V., Bhrgu und A. gleich. PI -ais 38, 18.
vasu (Vvas I) gut. SN -u 24, 22.
Vasu M. (s. o.) Name einer Klasse oder Gruppe von Göttern des Himmels. PN -avas
vasu N. (s. o.) Gut, Habe, Reichtum. SN -u 10, 7. 21, 19. 23, 19. SA -u 57, 15. 67,
    14. 92, 7. SL -uni 302, 11. PA -ūni 40, 19. PI -ubhis 197, 24.
Vasudattābhidhā (ā-a) F. (von -a, -ā F.) Vasudattā mit Namen. SN -ā 193,4. [10.
vasu-dhā F. (\dhā) Erde. SN -ā 100, 6. 27, 16. 277, 12. SA -ām 17, 21. 267, 11. 76,
vasudhādhipa M. (ā-a) Fürst, König. SV -a 35, 13. 90, 20. SN -as 17, 21. 88, 12.
    SA -am 89, 21. SG -asya 260, 20.
vasun-dharā F. (Vdhr) Erde. SN -ā 89, 13. 321, 25. SA -ām 5, 10.
vasundharā-pītha N. Erdboden. SL -e 182, 14.
Vasuśakti M. (vasu + śakti F.) Ksatriya-Name. SN -is 95, 9.
vasu-sampūrņā F. von -a mit Gütern gefüllt. SN -ā 100, 6. SA -ām 17, 21.
vastu N. (Vvas I) Ding, Gegenstand, Stoff, Thema. SN -u 319, 7. SA -u 320, 18.
    22, 22. SG -unas 322, 22. PA -ūni 266, 9.
vastu-nirdeśa M. (Vdiś) Beschreibung eines Gegenstandes. SN -as 320, 18.
vastu-bheda-pratipatti F. (Vpad) Erkennung eines wesentlichen Unterschiedes. SN
vastum Inf. von Vvas I. 52, 1.147, 8 (lies m für m).
                                                                      [-is 315, 9.
vastra N. (Vvas II) Kleid, Gewand. SN -am 300, 9.06, 10.14, 8. SA -am 25, 1.88, 12.
vastra-sandhy-antargatā F. von -a in einer Naht des Gewandes befindlich. SN -ā
vastrādya (a-ā) Kleider und dergleichen. SA -am 108, 3.
                                                                         [142, 6]
vastrānta (a-a) M. Saum des Gewandes. SL -e 15, 19.
                                                            [21. SG -asya 28, 19.
vastrārdha (a-a) N. Hälfte des Gewandes. SA -am 64, 9.80, 18. SI -ena 64, 12.80,
vastrārdha-prāvṛtā (a-a) F. von -a (∨vṛ V) bedeckt vom halben Gewande. SA -ām
vastrārdha-samvītā (a-a) F. von -a dass. SN -ā 49, 19.
                                                                         [35, 14]
vastrārdha-samvrtā (a-a) F. von -a dass. SN -ā 43, 14.
vastrāvakarta (a-a) M. (Vkrt) Abschnitt des Kleides, Gewandes. SI -ena 29, 6.
Vyah I tragen, verbreiten, fahren, ziehen, fliessen. Mit ati Kaus. verbringen, mit ā
    herbeiführen, bringen.
    Ind. 3.S vahati 83, 12. 104, 14. 264, 12. ā-vahati 95, 13. 1.S vahāmi 241, 10.
    Imp. 2.S ā-vaha 73, 16.
                                                       [3.P vahanti 106, 12.50, 7.
    Pot. 3.S vahet 253, 23.
     1.Fut. 3.P vakşyanti 69, 20.
```

Kaus. Impf. 1.S aty-avāhayam 223, 11.

```
vahat Ppra von Vvah I. SN -n 188, 11. PA -tas 70, 17.
vahni M. (Vvah) Feuer. SN -is 104, 16. 22, 15. 41, 21. 277, 23. SI -inā 101, 11.
    69, 4. 71, 10. 78, 3. 265, 5. SG -es 277, 15. SL -au 113, 13. 35, 18. 60, 9.
vahni-kana M. Feuerfunke. PN -ās 173, 4.
vahnikana-sadráa Feuerfunken ähnlich. PN -āni 173, 5. PA -āni 173, 2.
vahni-praveśa M. Eintritt ins Feuer. SN -as 150, 2.
                                                                             [178, 3.
valıni-bhojya-dravya N. zur Speisung des Feuers dienender Gegenstand. PI -ais
vahni-vanchā F. Verlangen nach Feuer. SI -ayā 173, 2.
vā oder. 9, 6, 23, 5, 5, 28, 7, 35, 22, 22, 23, 44, 4, 8, 8, 47, 19, 48, 5, 5, 50, 13, 51, 18.
    54, 12, 56, 11, 14, 57, 20, 58, 3, 60, 11, 12, 65, 9, 9, 10, 66, 19, 68, 4, 4, 16, 69, 4.
     72, 23. 23. 77, 12. 79, 20. 81, 18. 82, 17. 85, 8. 8. 9. 87, 21. 90, 21. 92, 7. 7. 10. 10.
    14. 14. 99, 9. 100, 13. 04, 5. 05, 8. 10, 18. 14, 8. 15, 5. 17, 3. 3. 18, 4. 22, 11. 25,
    15. 30, 1. 32, 14. 14. 15. 15. 36, 18. 18. 18. 18. 38, 3. 16. 41, 3. 7. 42, 3. 45, 4. 46,
     11. 11. 47, 17. 50, 16. 18, 57, 13. 66, 1. 3. 6. 68, 6. 69, 19. 71, 18. 73, 7. 7. 77, 1.
    80, 20. 20. 83, 6. 6. 86, 17. 89, 4. 211, 13. 34, 6. 39, 2. 2. 17. 46, 7. 8. 64, 5. 7. 7.
    67, 3. 68, 12. 72, 15. 73, 9. 10. 11. 11. 75, 18. 19. 76, 5. 77, 7. 81, 16. 16. 82, 5. 86, 2.
    90, 22. 93, 10. 14. 94, 11. 18. 18. 19. 19. 20. 20. 21. 21. 95, 17. 303, 2. 2. 9. 04, 6. 6.
    6. 6. 7. 7. 7. 7. 8. 8. 05, 3. 8. 9. 07, 1. 6. 6. 08, 2. 09, 6. 9. 10. 10, 8. 15, 7. 8. 16, 10.
∨vā II wehen.
                                                                       [20, 18, 32, 4,
    Ind. 3. P vanti 285, 1. 87, 7.
    Perf. 3.S vavau 88, 9.
vāk-ceşţā-rahita der Stimme und Bewegung entbehrend.
                                                             SN -am 219, 6.
vāk-patutā F. (von patu geschickt) Redegewandtheit. SN -ā 269, 15.
vākya N. (Vvac) Ausspruch, Rede, Wort, Satz. SN -am 108, 16. SA -am 22, 2.19.
     23, 6. 25, 2. 20. 48, 10. 65, 15. 66, 1. 69, 8. 76, 15. 81, 2. 20. 85, 19. 171, 19. 212, 22.
     40, 9. 48, 22. 318, 13. SI -ena 24, 13. SL -e 87, 8. 119, 5. PA -ani 87, 5.
vākyatas (von vākya N.) infolge eines Ausspruchs, Sprichworts. 168, 5.
vākya-viśeşatas infolge eines besonderen, vortrefflichen Sprichwortes. 107, 4.
vāk-samyama M. Hemmung, Bezähmung der Rede. SN -as 189, 6. 273, 5.
vägghastavat (väk (väc) + hasta M.) mit Wort und Hand begabt. SI -atā 111,2.
vāg-bhūsana N. die Rede als Schmuck, Schmuck der Rede. SN -am 261, 15.
vāgmin (von vāc F.) beredt. SN -ī 37, 22.
vān-mātra (-ā F.) nur ein Wort, ein blosses Wort. SI -ena 159, 10.
vāc F. (Vvac) Sprache, Rede, Wort, Aussage, Stimme, Zunge. SN -k 196, 16. 242, 2.
     51, 6. SA -cam 3, 3. 11, 19. 38, 10. 184, 13. SI -cā 14, 19. 20, 20. 26, 2. 32,
     24. 48, 16. 49, 9. 68, 10. 81, 9. 83, 21. 115, 18. 213, 2. 78, 24. SG -cas 283, 3.
    SL -ci 108, 22.09, 1.262, 7.95, 9. PN -cas 283, 7.84, 8. PA -cas 93, 4. PI
    -gbhis 16, 9. PG -cam 278, 18. 24. 83, 11.
vācayitvā Ger. von ∨vac Kaus. sprechen machen, lesen. 222, 16. 54, 18.
vācya (\veevac) zu sagen, anzureden, zu tadeln. SN -as 125, 5. 63, 14. 64, 1. -am 114,
                                                                          [13. 77, 13.
vācyatā F. Abstr. von vācya. SA -ām 125, 10.
vājin M. (von vāja M. Schnelligkeit) Ross. PN -inas 106, 4. PG -inām 73, 1. 134, 10.
∨vāñch I (Wb. von ∨van lieben) wünschen, begehren. Mit abhi dass.
    Ind. 3.S vāfichati 16, 16. 17, 1. 124, 17. 57, 9. 239, 23. 58, 6. 59, 7. 63, 16. abhi
     -vāfichati 119, 10. 2.S vāfichasi 92, 9. 3.P vāfichanti 119, 8. 70, 14. 301, 12.
vānchat Ppra von ∨vānch I. SN -n 274, 10.
vānchamāna Pprm von Vvānch I. SN -as 168, 3.
vānchā F. (Vvānch) Verlangen, Wunsch. SN -ā 269, 10. 94, 4.
                                                                         [-āni 317, 8.
vānchā-mātra-parigraha (Vgrah) dessen Ergreifung nur im Wunsch stattfindet. PA
```

```
vanchita Ppp von Vvanch. SA -am 276, 3.
vānijva N. (von vanij M.) Handel, Tätigkeit des Kaufmanns. SN -am 99, 17.
     -am 231, 18. 76, 14. SI -ena 99, 10. SAb -ad 99, 14.
vānī F. Stimme, Rede, Wort. SN -ī 117, 17. 261, 14. 70, 4. SA -īm 168, 9. 79, 1. PG
Vāṇī F. (s. o.) die Göttin der Rede (= Sarasvatī F.). SV -i 320, 10. [-īnām 278, 24.
vāta M. (\var_va) Wind. PN -as 284, 7.87, 7.
vāta-java windschnell. PI -ais 79, 18.
vāta-ramhas (-as N., Vramh) dass. PA -asas 69, 17. 70, 17.
vāta-rugna (Vruj) vom Wind gebrochen. SN -as 225, 9.
vātāmbu-parņāśana (a-a, a-a) von Wind, Wasser und Blättern lebend. PN -ās 295,3.
vātāvanāgra (a-a) N. Spitze, Oberteil des Fensters. SAb -ād 217, 23.
vātāvanopari (a-u) oberhalb, am oberen Rande des Fensters. 248, 8.
vātula (von vāta M.) windig, Windbeutel. SN -as 268, 12.
vātaika-bhaksa (a-e, -a M., \bhaks) Wind als einzige Nahrung habend. SN -as 242,5.
Vātsyāyanādi (a-ā) Vātsyāyana und andere. PN -īni 96, 13.
vātha (ā-a, für atha-vā) oder auch. 164, 15.
vāda M. (Vvad) Disputation. SD -āya 206, 22. SL -e 206, 23.
vādi-darpa-jvara-samana-vidhi M. Tätigkeit der Dämpfung des Hochmutsiebers
     der Disputanten. SL -au 302, 6.
vādi-bhaya N. Gefahr vor Opponenten. SN -am 319, 6.
                                                                      [-\bar{1} 313, 5.
vādi-vrnda-damanī F. von -a (Vdam) den Schwarm der Opponenten bändigend. SN
vānara M. (von *vanar, Nebenstamm von vana N.) Affe. SN -as 102, 13. SI -eņa
     173, 17. PN -ās 102, 20. 73, 1. PA -ān 173, 15.
vānara-yūtha N. Affenherde. SN -am 102, 18. 72, 16.
vāpī F. Teich, Zisterne. PA -īs 34, 4.
vāpī-jala N. Wasser des Teiches. SL -e 238, 2.
vāma-locanā F. von -a schönäugig. SN -ā 60, 12.
vāmākṣī (a-a) F. von -a (akṣan N.) dass. PG -īṇām 288, 14. 316, 17.
vāmārdha-jāni (a-a, -i F., ∨jan) er, dessen linke Hälfte ein Weib ist (Śiva in der
    Form Ardhanārī). SD -aye 320, 3.
vāyasa M. (von vayas N. Vogel, Geflügel) Krähe. SV -a 148, 19. 49, 3. SN -as 129,
vāyasa-dampati M. D Krähenpaar. DN -ī 126, 2.30, 11.
                                                                [19, 47, 17, 49, 1,
vāyasa-srgāla M. Krähe und Schakal. DN -au 148, 18.
vāyasī F. (von -a M.) Krähenweibchen. SN -ī 130, 6.
vāyu M. (Vvā) Wind. SN -us 29, 4.238, 8.98, 19. SI -unā 64, 16. PI -ubhis 284, 12.
Vāyu M. (s. o.) der Gott des Windes. SN -us 87, 22. SL -au 88, 8.
vāyu-bhakşa (Vbhakş) windessend, von der Luft lebend. PI -ais 38, 20.
vāyu-vaśād (SAb von -a M.) infolge des Windes. 116, 20.
vāyu-vighattitābhra-patalī-līnāmbuvat (a-a, a-a, von ambu N.) wie Wasser,
    welches haftet an dem vom Wind zerstreuten Wolkenschleier. 306, 18.
vāra M. (\vee v\bar{r}) die (an jemand kommende) Reihe, Mal. SN -as 132, 16. SA -am 287,
    10. 10 (vāram vāram = oftmals, häufig).
vāraņa M. Elefant. SN -as 238, 4. PN -ās 75, 20.76, 1. PG -ānām 261, 7.
vāraņa N. (Vvr X) Mittel zur Abwehr, Hindernis. SN -am 261, 7.
vārayitum Inf. von Vvr X wehren, abwehren. 260, 4.
vārayitvā Ger. von Vvr X (s. o.). 50, 10.
Vārāņasī F. die heilige Stadt Benares am Ganges, früher Kāśī. SL -yām 200, 8.
vāri N. (Wb. von vār N. Wasser) Wasser. SN -i 86, 6. SI -iņā 11, 10. SL -iņi 294, 10.
```

[-e 317, 4.

vāri-taranga-cancalatara (Komp. von cancala) sehr unstät wie die Wasserwelle. SL

```
vārttā F. — vi-krta
vārttā F. (von vrtti F.) Kunde, Nachricht, Neuigkeit, Rede, Gerede. SN -ā 140, 13.
    258, 22, 79, 29, 309, 20. SA -ām 113, 9.
värddhaka-bhava M. Alter, Greisenalter. SL -e 174, 19.
vārdhivat (von vār-dhi M., Vdhā) wie das Meer. 170, 2.
Vārṣṇeya M. (Sohn einer Vṛṣṇi-Frau) Name von Nala's Wagenlenker. SN -as 23, 6.
    70, 20. 71, 13. 72, 3. 73, 1. 77, 3. 80, 1. 6. SA -am 22, 6. 10. 70, 14. 78, 11. SI -ena
Vārşņeya-Jīvala M. V. und J. DN -au 56, 4.
                                                           [78, 14. SL -e 23, 18.
Vārsneya-sahita im Verein mit V., von V. begleitet. SL -e 78, 6.
Vārsneya-sārathi mit V. als Wagenlenker. SN -is 73, 5.
vālapriyatva N. (von vāla-priya) Stolz auf (ihren) Schweif. SA -am 333, 3.
vāla-vyajana N. Schweif als Wedel, Chowry. PI -ais 324, 16 (lies v für b).
vāśatī (ep.) F. von -at Ppra von Vvāś I brüllen, schreien. SA -īm 31, 18.
vāsa M. (Vvas I) das Wohnen, Aufenthalt, Wohnsitz. SN -as 48, 21.52, 8.62, 13.126,
vāsaka N. (von vāsa M.) Schlafgemach. SL -e 219, 9.
                                                              [9. 52, 1. 4. 294, 20.
vāsa-grha N. Schlafzimmer. SL -e 219, 8.
vāsara M. (von ved. vasar-, Vvas VI aufleuchten) Tag. SN -as 223, 15. 39, 7. PN
    -ās 206, 23. PI -ais 230, 14. PG -āṇām 305, 12.
vāsarānta (a-a) M. Ende des Tages. SL -e 310, 9.
Vāsava M. (von Vasu M.) Herr der Vasu, Indra. SN -as 127, 14. SA -am 234, 16.
vāsa-veśman N. Schlafzimmer. SA -a 240, 3.
vāsas N. (Vvas II) Gewand, Kleid. SA -as 25, 4. 11. 28, 20. 55, 2. 5. 287, 8.
    -asā 24, 23. 55, 3. SG -asas 27, 12. 28, 24. 51, 10. SL -asi 204, 4. DN -asī
    300, 20. PA -āmsi 10, 19. PG -asām 20, 10.
Vāsuki M. Name eines Fürsten der Nāga's. SG -es 230, 2.
vāso-yuga N. (Vyuj) Kleiderpaar. SA -am 55, 4.
vāhana N. (Vvah Kaus.) das Fahren, Lenken; Vehikel, Reittier, Wagen. SN -am
    274, 4 (lies n für n). SD -āya 163, 13. SL -e 55, 12.
vāhana-bhūta (Vbhū) Reittier seiend. SN -as 121, 12.
vāhin M. (∨vah) Wagen. SI -inā 23, 9.
Vāhuka M. (Vvah?) Deckname des Nala. SV -a 55, 18. 56, 5. 13. 68, 12. 70, 4. 72,
    12. 14. 73, 7. 10. 74, 8. 80, 7. 85, 20. SN -as 54, 16. 55, 11. 66, 6. 69, 6. 10. 12. 22.
```

71, 3. 72, 18. 73, 3. 12. 74, 3. 77, 3. 78, 7. 79, 14. 22. 80, 8. 83, 6. 84, 10. 12. 85, 6. SA -am 68, 10.71, 12.72, 8.74, 5.78, 11.79, 7.85, 19. SI -ena 70, 15. SG -asya. 70, 20. 71, 4. 5. 15. 84, 1. 3. SL -e 70, 22. 82, 4. 11. 15. Vāhuka-cchadmin (v. chadman N., Vchad) die Hülle des V. tragend. SA -inam 90, 13.

Vāhuka-rūpin (von rūpa N.) die Gestalt des V. tragend. SA -inam 83, 20.

vimsatitama (von vimsati F.) der zwanzigste. SN -as 75, 7.

vi-kaţa (mind. = vi-krta, Vkr) widrig, widerlich, greulich. SN -as 27, 17.

vi-kasat Ppra von Vvi-kas I aufblühen, vor Freude strahlen. PN -ntas 272, 14. vikasita-jāti wo der Jasmin aufblüht. SN -is 285, 16 (F., im Nebensinn: mit blühendem Jasmin geschmückt).

vikasita-nayanendīvarālokinī (a-i, a-ā) F. von -in (Vlok) mit den geöffneten blauen Augen-Wasserrosen (uns) anblickend. PG -īnām 282, 6.

vi-kāra M. (Vkr) Veränderung, Gemütsbewegung, Erregung. SA -am 81, 23. 84, 14. 85, 2. PN -ās 293, 8. 310, 11.

vikāra-hetu M. Grund zur Erregung. SL -au 335, 10.

vi-kāsita Ppp von Vvi-kas Kaus. öffnen. SN -am 240, 13.

vi-kāsin (∨kas) erblühend, strahlend. SA -i 310, 14.

vi-krta (Ppp von Vvi-kr) verwandelt, missgestaltet. SN -as 78, 23. SA -am 54, 2.

#### vikrtākārā — vi-citrā

```
vikṛtākārā (a-ā) F. von -a von widriger Gestalt. SN -ā 48, 3.
vi-krti F. (Vkr) Veränderung, Erregung. SA -im 137, 18. 279, 28.
vi-krşya Ger. von Vvi-krş herausziehen. 289, 20.
vi-kośa (-a M.) ohne Scheide. SA -am 28, 23.
vi-krama M. (Vkram) Mut, Tapferkeit. SN -as 269, 15. SA -am 120, 7.
vi-krānta (Pp von Vvi-kram) mutig, tapfer. SV -a 38, 7. SN -as 38, 3.
vi-kriyā F. (Vkr) Verwandlung, Veränderung, Misslingen. SA -ām 139, 19.51, 18.
    71, 9. 288, 10. PN -ās 218, 22.
vi-krīta Ppp von Vvi-krī verkaufen. SN -am 232, 22.
vi-krītavat Ppa von Vvi-krī verkaufen. SN -ān 232, 16.
vi-khyāta (Ppp von Vvi-khyā) bekannt, berühmt. SN -as 37, 18. PN -ās 260, 19.
vi-khyātā F. von -a. SA -ām 40, 21.
vi-ganayat Ppra von ∨vi-gan X bedenken, erwägen. SN -n 29, 20. 77, 14.
vigata-jvara dessen Fieber vergangen ist. SA -am 41, 16.
vigata-vārija (Vjan) ohne Wasserrosen. SN -am 268, 7.
vigatavighna-labdharddhi (rddhi F., Vrdh) die Hindernisse entfernend und Glück
    erlangend. PP -ayas 184, 7.
vigata-samkalpa dessen Wunsch vergangen ist, seine Absicht aufgebend. PN -as 7,8.
vi-gandhi (gandha M.) übelriechend. SA -i 259, 16.
vi-galita Pp von Vvi-gal schwinden. SN -as 298, 15.
vigalita-viveka dessen Einsicht geschwunden ist. PI -ais 303, 4.
vi-galitā F. von -a. SN -ā 318, 11.
vi-graha M. (Vgrah) Streit, Krieg; Leib, Körper. SN -as 160, 3. SG -asya 134, 3.
    SL -e 134, 11. DG -ayos 291, 14.
vi-ghatita Pp von Vvi-ghat sich trennen. SN -am 294, 1.
vi-ghattita Ppp von Vvi-ghatt Kaus. reiben, scheuern. PG -ānām 323, 16.
vi-ghna M. (Vhan) Hemmnis, Hindernis. SN -as 295, 15. SA -am 73, 9. PN -as
    96, 19. PI -ais 263, 3.
vighna-kartr M. Bereiter von Hindernissen. PG -rnām 47, 18.
Vighnajit M. (vighna-jit (Vji) Besieger der Hindernisse) Beiname des Ganesa (vgl.
    Ganapati M.). SN -t 184, 11.
vighna-bhaya N. Furcht vor Hemmnissen. SI -ena 263, 1.
vighna-vihata (Vhan) durch Hindernisse gehemmt. PN -as 263, 2.
vighnita-karman der in seiner Arbeit gestört wurde. SA -anam 173, 10.
vi-cakşana (Vcakş) klug. PN -ās 112, 16.
vi-carat Ppra von Vvi-car I wandeln, sich ergehen, umherwandern. SN -n 32,8.
    148, 10. 229, 1. PG -tām 3, 2.
vi-carita N. (Vcar) das Umherwandern. SA -am 89, 7.
vi-calitum Inf. von Vvi-cal sich bewegen, sich rühren. 53, 10.
vi-cāranā F. (Vcar Kaus.) Bedenken, Erörtern. SN -ā 48, 6.
vi-cāranīya (Vcar Kaus.) zu prüfen, zu erörtern. SN -as 257, 26.
                                                                      [297, 16.
vi-cārayat Ppra von ∨vi-car Kaus. erwägen, prüfen, zögern. SN -n 214, 5. SG -tas
vicāra-hetu M. Anlass zu Erörterung. SN -us 169, 9.
vi-cārya Ger. von Vvi-car Kaus. erwägen, zögern. 14,17.28,12.69,13.71,13.281,9.
vi-citya Ger. von Vvi-ci sammeln. 173, 2.
                                                            [11. PI -ais 287, 1.
vi-citra vielfarbig, bunt, mannigfaltig, seltsam, reich an Abwechselung. SN -am 265,
vicitra-bhojana-vidhi M. mannigfache Art, sich zu nähren. SN -is 314, 16.
vicitra-mālyābharaņa (a-ā) N. bunte Kränze und Schmuck. PI -ais 5, 11.
vi-citrā F. von -a. PN -ās 284, 18.
```

```
vi-citrita Ppp von Vvi-citray (Den. von vi-citra) zieren, schmücken. SN -as 278,25.
vi-cintayat Ppra von Vvi-cint X denken, überlegen. SN -n 119, 11. 239, 2.
vi-cintita Ppp von Vvi-cint (s. o.). SL -e 239, 21.
vi-cintya Ger. von Vvi-cint (s. o.). 28, 21. 115, 5. 29, 2. 233, 18.
                                                         SN -as 58.5.
vi-cinvāna Pprm von Vvi-ci V durchsuchen, -forschen.
vi-cīrna N. (Ppp von Vvi-car) Busse. SI -ena 144, 16.
vi-cestita N. (Pp von Vvi-cest) das Gebaren. SA -am 82, 7.
vi-cchāya (chāyā F.) ohne Glanz, unansehnlich. SA -am 194, 19.
vi-cchinna Ppp von ∨chid mit vi zerreissen, vernichten, verbrauchen. SL -e 279,
vi-cyuti F. (Vcyu) Trennung. SN -is 48, 20.
                                                                            [3. 9.
∨vij VI mit ud zurückschrecken, sich fürchten.
    Ind. 2.S ud-vijasi 50, 15.
                                                                 PN -as 310, 12.
vi-jana menschenleer, einsam. SA -am 202, 19. SL -e 30, 3. 7. 32, 3. 34, 17. 123, 2.
vi-jana N. einsamer, geheimer Ort. SL -e 66, 5. 85, 22. 137, 2. 214, 14.
vi-jayin (von vi-jaya M., Vji) siegreich, Sieger. SN -ī 134, 17.
vijayi-bhuja M. (∨bhuj VI biegen) siegreicher Arm, Siegerarm. DL -ayos 270, 4.
vi-jānat Ppra von Vvi-jñā IX erkennen, unterscheiden. SN -n 295, 19. SI -tā 171,8.
vi-jita Ppp von Vvi-ji besiegen. SN -as 93, 15. PN -ās 290, 18. [PN -ntas 300, 17.
vijitendriya (a-i) der seine Sinne besiegt. SN -as 277, 2.
vi-jitya Ger. von Vvi-ji besiegen, erobern. 300, 24.
vi-jñapta Ppp von ∨vi-jñā Kaus. anreden (vom Untergebenen), benachrichtigen,
    fragen, bitten. SN -as 192, 7. 204, 5. 11, 2. 12, 20. 26, 14. 40, 6.
vi-jňapti F. (Vjňa Kaus.) Anrede, Bitte. SA -im 189, 14.
                                                                    [SL -e 57, 17.
vi-jñāta Ppp von ∨vi-jñā erkennen, kennen lernen, finden. SN -as 107, 1. -am 116, 17.
vi-jñāna N. (Vjñā) Erkenntnis, Kenntnis. SN -am 191, 5. SA -am 227, 15.
vijñāna-śaurya-vibhavārya-guņa (a-ā) M. die edlen Qualitäten: Wissen, Tapfer-
    keit, Macht. PI -ais 103, 14.
vi-jñāpya Ger. von ∨vi-jñā Kaus. anreden (vom Untergebenen). 149, 3.
vi-jñāpya (Vjñā Kaus.) mitzuteilen. SN -am 114, 10.
vi-jñāya Ger. von Vvi-jñā erkennen, erfahren. 21, 20. 106, 8. 33, 12. 64, 2.
vi-jñeya (Vjñā) zu erkennen (als). SN -as 145, 12. DN -au 69, 24.
vița M. Schmarotzer, Viveur, Roué. SN -as 233, 12. PN -as 233, 21. 301, 13.
vița-carita-krt (Vkr) das Benehmen, Gebaren eines Roué zeigend. PN -tas 287,7.
vița-prāya eine Art Schmarotzer, Zuhälter. SI -ena 233, 7.
                                                                 [PN -as 270, 18.
vi-tata (Ppp von Vvi-tan) ausgedehnt. SN -am 272, 6.
vitata-pṛthutarārambha-yatna (a-ā) Mühe auf grosse Unternehmungen verwendend.
vitata-mahotsava (ā-u) ein grosses Fest veranstaltend.
                                                         SN -as 197, 20.
vi-tantrī F. (Vtan) eine verstimmte Saite. SN -īs 332, 10.
vi-tanvat Ppra von ∨vi-tan VIII ausbreiten, bewirken. SI -tā 170, 10.
vi-tarka M. (Vtark) Mutmassung, Vermutung. SN -as 331, 8.
vitarka-vihagā F. von -a wo die Gedanken, Pläne die (daran weilenden) Vögel sind.
                                                                  [SN -ā 304, 19.
vi-tarkya Ger. von Vvi-tark vermuten, erraten. 248, 20.
vi-tāna N. (Vtan) Traghimmel, Baldachin. SN -am 311, 6.
vi-timirā F. von -a frei von Finsternis, licht, hell. PA -as 58, 15.
vi-tīrņa Ppp von ∨vi-tr̄ weggeben, verschenken. SL -e 305, 18.
vitta N. (Vvid VI) Habe, Besitz, Vermögen, Reichtum. SN -am 92, 2. 17. 99, 3. 145,
    16. 75, 8. 265, 12. 99, 13. 305, 14. SA -am 108, 2. 75, 4. 18. 76, 3. 6. 89, 4. SG
    -asya 265, 20. 73, 6. SL -e 98, 7. 319, 4. PI -ais 219, 7. 318, 16.
vitta-dugdha N. (Vduh) die Milch (nämlich) das Vermögen. SN -am 131,13.
```

[267, 5.

vittavat (von vitta N.) besitzend, reich. SN -ān 175, 22. SA -antam 94, 10. PL -atsu vitta-vyādhi-vikāra-vihvala-gir dessen Sprache entstellt ist durch die Veränderung durch die Krankheit Reichtum. PG -irām 307, 20.

vitta-haranocita (a-n) für Diebstahl angemessen. SA -am 178, 2.

vittānvita (a-a) reich. SA -am 182, 7.

vittābhāva (a-a) M. Mangel an Vermögen. SAb -ād 176, 5.

vi-trasta (Pp von Vvi-tras) erschrocken. SN -as 220, 18.

vitrasta-mugdha-hariņī-sadršākṣipāta (a-a) M. Blick ähnlich dem (denen) eines scheuen sanften Gazellenweibchens. PI -ais 280, 14. [SA -ām 58, 22.

vitrāsita-vihamgamā F. von -a (-a M., \sqrt{gam}) von dem die Vögel verscheucht sind. \sqrt{vid II wissen, kennen. Mit ni Kaus. kund tun, melden, berichten, mit prati Kaus. dagegen, in Erwiderung kund tun; anmelden.

Ind. 3.S vetti 80, 11. 106, 9. 07, 6. 13. 40, 9. 63, 15. 67, 10. 83, 12. 92, 20. 219, 18. 31, 4. 2.S vetsi 170, 11. 19. 71, 13. 74, 8. 238, 18. 3.P vidanti 323, 5. 1.P vidmas Imp. 2.S viddhi 9, 16. 16, 6. 36, 10. 37, 16. 24. 53, 5. 74, 2. 114, 7. 250, 21. [304, 5. Pot. 1.S vidyām 14, 12. 3.P vidyus 54, 5.

Perf. (mit Präsensbedeutung) 3.S veda 18, 17. 54, 17. 60, 7. 71, 3. 80, 13.

Kaus. Imp. 2.S ni-vedaya 8, 2. 67, 2. 82, 10. 114, 11. 33, 10.

Impf. 3.S ny-avedayat 4, 8. 21. 20, 16. 22, 1. 23, 7. 81, 22. 82, 14. 85, 3. 195, 20. 206, 9. 26, 17. praty-avedayat 90, 6. 1.S ny-avedayam 218, 24. 3.P ny-avedayan 219, 16. praty-avedayan 75, 10.

Perf. 3.S ni-vedayāmāsa 128, 9. 78, 6. 82, 1.

1. Fut. 1. S ni-vedayişyami 176, 10. 81, 9.

Pass. des Kaus. Ind. 3.S ni-vedyate 161, 20.

Imp. 3.S ni-vedyatām 20, 18.

[Pass. überdrüssig werden.

Vvid VI finden, Pass. gefunden werden, vorhanden sein, bestehen, existieren. Mit nis Akt. Ind. 3.S vindati 4, 17. 31, 10. 77, 8. 1.S vindami 51, 13.

Pot. 1.S vindeyam 25, 9.

1. Fut. 1. S vetsyāmi 69, 4.

Med. Pot. 3.S vindeta 28, 11.

I. Fot. 5.8 vindeta 28, 11.
Impf. 3.8 avindata 18, 12.

[nir-vidyate 137, 9.

Pass. Ind. 3.S vidyate 26, 10. 49, 7. 61, 6. 72, 21. 92, 3. 98, 9. 145, 2. 56, 5. 77, 4. 221, 2. vi-dagdha (Ppp von Vvi-dah) geschickt, gewandt. SN -as 248, 22.

vidagdhālāpa (a-ā) mit gewandter Rede begabt. PG -ānām 281, 6.

vi-dadhat Ppra von Vvi-dhā schaffen, bewirken. SN -t 292, 13. SL -ti 300, 3.

Vidarbha M. (vi-darbha ohne Darbha- d. i. Kuśa-Gras) Name eines Volkes in Zentralindien, P Name des Landes (heut Berar). SG -asya 4, 7. PA -ān 3, 8. 7, 2. 23, 9. 27, 2. 62, 18. 63, 2. 68, 11. 70, 1. 73, 8. 11. 13. 75, 9. PG -āṇām 25, 18. 26, 19. 37, 15. PL -eşu 1, 11. 40, 5.

Vidarbha-tanayā F. die Tochter des Vidarbhers. SN -ā 34, 14.

Vidarbha-nagarī F. die Stadt der Vidarbher (Kundina). SA -īm 3, 9. 69, 9.

Vidarbha-pati M. Herr von V. SD -aye 4, 20.

Vidarbha-rāj M. (Vrāj) König von V. SN -d 44, 18.

Vidarbha-rāja M. (-an M.) dass. SN -as 27, 3.60, 20.

Vidarbha-rāja-tanayā F. die Tochter des Königs von V. SA -ām 36, 10.

Vidarbha-rājan M. König von V. SG -fias 6, 12.

Vidarbha-saras N. See von V. SAb -asas 58, 18.

Vidarbhādhipati (a-a) M. Oberherr der Vidarbher. SN -is 37, 9. SG -es 64, 5. [8. Vidarbhādhipa-nandinī (a-a) F. (Vnand) Tochter des Herrn von Vidarbha. SN -ī 34,

```
Vidarbhābhimukha (a-a) nach Vidarbha gewandt, in der Richtung auf V. SN -as 75, 3.
vidalat-kunda-mādyad-dvirepha (dvi-repha M. Biene, eig. zwei R enthaltend (das
    gewöhnliche Wort für Biene ist bhramara M.)) wo die Bienen sich berauschen in
    den sich öffnenden Jasminblüten. SL -e 287, 12.
vidalat-pattra-tilakā F. von -a dessen blütenblattähnlicher Stirnschmuck sich ablöst.
    PA -ās 238,7 (im Nebensinn: (die Lianen) deren Stirnschmuck, die Blütenblätter, sich
vi-dārayat Ppra von Vvi-dr X aufreissen, zerreissen. SN -n 101, 16.
                                                                       (ablösen).
vi-dārita Ppp von Vvi-dr X (s. o.). SN -as 118, 21.
vidāritobhaya-kukṣi (a-u, -i M.) dessen beide Leibeshöhlen aufgerissen wurden. SN
vi-dārya Ger. von Vvi-dr X zerreissen. 117, 10.
                                                                    f-is 152, 18.
vidita Ppp von Vvid II wissen, kennen. SN -as 188,11. -am 85,9. DN -au 174,12.
viditā F. von -a. SN -ā 60, 13.
viditvā Ger. von Vvid II (s. o.). 101, 8.
Vidura M. (vidura klug, Vvid II) Halbbruder des Dhrtarastra. SI -ena 125, 7.
Vidūra-bhūmi F. die Erde am (Fuss des Berges) V. SN -is 327, 10.
vi-deśa M. Fremde. SA -am 141, 8.
videśa-gamana N. das Gehen in die Fremde. SN -am 166, 1. SL -e 261, 18.
vidyamāna Pprp von Vvid VI. PI -ais 166, 4. PL -eşu 150, 14.
vidyamāna-gati für den ein Ausweg existiert. SN -is 112, 1.
vidyamānā F. von -a. SN -ā 158, 20.
vidyā F. (Vvid II) Wissen, Wissenschaft, geheimes Wissen, Zauberkunst. SN -ā 78,
    14. 98, 13. 260, 12. 61, 16. 17. 17. 18. 18. 19. 62, 1. 75, 14. 77, 3. 305, 14. 13, 5.
    14, 10. SA -ām 71, 3. 73, 21. 74, 3. 9. 91, 7. 175, 4. 94, 13. 96, 13. SI -ayā
    267, 17. SL -āyām 269, 11. PN -ās 195, 17. PA -ās 230, 22. 42, 14. 44, 19.
    47, 20. 48, 5. 76, 14. PG -ānām 190, 16. 230, 21.
vidvā-kāma (Vkam) nach Wissen verlangend. SN -as 206, 19.
vidyākhya (ā-ā, -ā F., Vkhyā) Wissenschaft genannt. SN -am 261, 2.
vidyāgama (ā-ā) M. (Vgam) das Kommen der Wissenschaften. SL -e 243, 3.
vidvā-dravina-siddhi F. Erlangung des Schatzes Wissenschaft (oder: Erlangung von
    Wissen und Reichtum). SD -aye 196, 8.
Vidyādhara M. (vidyā-dhara, ∨dhr, eig. Zauberkunst besitzend) Name einer Klasse
    von Genien im Gefolge Siva's, im Himālaya wohnend. PN -ās 253, 8. PI -ais
    186, 4. PG -āṇām 188, 18. 89, 2.
Vidvādhara-sundarī F. eine V.-Schöne. PG -īnām 323, 9.
Vidyādharādhyusita-cāru-śilātala (a-a) mit von Vidyādhara's bewohnten schönen
    Felsenflächen. PN -āni 309, 14.
vidyābhikānksin (ā-a, Vkānks) nach Wissenschaft begehrend. DN -inau 194, 8.
vidyā-mada M. Wissensdünkel. SI -ena 254, 8.
vidyārjanecchā (ā-a, a-i) F. Wunsch nach Erwerbung von Wissen. SI -ayā 198, 14.
vidvārthin (ā-a) nach Wissen begehrend. SN -ī 247, 22.
vidyāvat (von vidyā F.) Wissenschaft besitzend, Gelehrter. PG -atām 105, 14.
vidyāvadāta (ā-a, Vdai) durch Wissen geläutert. SN -am 262, 15.
vidyā-vikraya M. (Vkrī) Verkauf der Wissenschaft. SA -am 97, 9.
vidyā-vihīna des Wissens bar, ohne Wissen. SN -as 261, 19. SA -am 105, 8.
vidyuc-cala unstät wie der Blitz. SN -am 316, 7.
vi-dyut F. (Vdyut) Blitz. SN -t 2, 13. 50, 13.
vidyut-pufija M. Blitzklumpen, Kugelblitz. SA -am 200, 11. DN -au 190, 2.
vidyud-vallī-vilasita N. das Zucken der Blitzranken, lianengleichen Blitze. SN -am
```

[286, 3.

vidyopārjanā (ā-u) F. (Varj) Erwerb von Wissen. SI -ayā 99, 9.

```
vi-druta Pp von Vvi-dru davonlaufen, fliehen. SL -e 80, 2.
vidvaj-jana M. ein Gelehrter. PA -ān 272, 8. PL -eşu 262, 4.
vidvattā F. (von *vidvat, Nebenstamm von vidvas) Gelehrsamkeit. SN -ā 301, 17.
vidvad-gosthī F. Gesellschaft, Versammlung von Gelehrten. SN -ī 313, 14.
vid vas (Ppa von Vvid II) wissend, weise, gelehrt. SN -van 40, 8. 87, 6. 96, 8. 106, 2.
    07, 5, 282, 16, 314, 14. SI -uṣā 313, 3. SG -uṣas 306, 16. PN -vāmsas 104, 13.
    58,21. PA -uşas 276,1. PG -uşām 225, 3. 57, 10.
vi-dvis M. (Vdvis) Feind. PA -sas 272, 9.
vi-dvişat (Ppra von Vvi-dviş II hassen) dass. PG -tām 310, 3.
vi-dveşana N. (Vdviş) feindliche Gesinnung. SI -ena 24, 13.
vidvesi-prabhava vom Feinde stammend. SN -am 171, 11.
vi-dhātum Inf. von Vvi-dhā tun, leisten. 153, 21.
                                                           [259, 8. SG -ur 330, 3.
vi-dhātr M. (Vdhā) der Schöpfer (Brahma); Verleiher. SN -ā 261, 9. 335, 2. SI -rā
vi-dhaya Ger. von Vvi-dha machen, bewirken, verfassen, dichten, an-, verwenden.
    100, 19. 47, 9. 51, 8. (207, 5 s. ni-dhāya). 213, 16. 56, 11. 96, 7. 321, 22.
vi-dhi M. (Vdhā) Begebnis, Vorgang, Art und Weise, Handlung, Vorschrift, Regel,
    Schickung, Schicksal. SN -is 42, 1. 274, 16. 75, 6. 8. 315, 4. SI -inā 63, 7. 71, 8.
    131, 9. 275, 4. 7. 316, 14. 26, 3. SG -es 48, 13. 208, 1. 22, 17. 74, 20.
vidhi-drsta nach Vorschrift gesehen, vorschriftsmässig. SI -ena 91, 8.
vidhivat (von vi-dhi M.) vorschriftsmässig, in der richtigen Weise. 70, 15.94, 25.206,
vidhi-vasa M. Schicksalsfügung. SAb -ād 274, 10.
                                                                       [14. 99, 3.
vidhun-tuda M. (Vtud, den Mond stossend) Beiname des Rāhu. SN -as 160, 13.
vidhura einsam, traurig, widrig. SL -e 157, 6.
vidhura-sthiti in elendem Zustande. SA -i 194, 17.
vi-dhūya Ger. von Vvi-dhū verscheuchen, forttreiben. 214, 3.
vi-dhrta Ppp von Vvi-dhr halten, tragen. SN -am 300, 24. PN -ās 112, 12.
vi-dheya (\sqrt{dha}) zu erweisen. SN -as 138, 16.
vidhyat Ppra von Vvyadh IV durchbohren, verwunden. SN -n 188, 5.
vidh vasta-parna-kamalā F. von -a (-a N.) wo die Lotusblumen welke Blätter haben.
    SA -ām 58, 22.
                                                                    [-am 283, 15.
vi-naya M. (Vnī) Zucht, Anstand, gesittetes Benehmen. SN -as 262, 19. 73, 6. SA
vinayāvanatā (a-a) F. von -a (\sqrt{nam}) mit Anstand sich verneigend. SN -ā 39,8.
vi-naşţa Pp von Vvi-nas zugrunde gehen, verloren sein. SN -as 116, 22. 39, 9. -am
vi-nașțā F. von -a. SN -ā 30, 7.
                                                            [150, 6. SL -e 150, 6.
vinā ohne, mit Ausnahme von, ausser. Praep. 106, 3. 12, 6. 231, 9. 41, 16. 70, 6.
    92, 18. Postp. 59, 7. 105, 15. 12, 6. 8. 21, 16. 31, 5. 50, 10. 70, 4. 219, 17. 28, 11.
    40, 22. 60, 20. 65, 7. 72, 21. 94, 5. 313, 18.
vi-nāśa M. (Vnaś) Verlust, Untergang. SN -as 156, 10. SA -am 137, 7.74, 9.
vi-nāśita Ppp von ∨vi-naś Kaus. vernichten, umbringen. SN -as 98, 4.152, 6.
vi-nāśya (Vnaś Kaus.) zu vernichten. SN -as 226, 21.
vi-nih-śvasya Ger. von Vśvas mit vi-nis seufzen. 66, 9.
vi-nih-srta Pp von Vsr mit vi-nis herausgehen. SN -as 74, 12.
vi-ni-kşipya Ger. von Vvi-ni-kşip in Verwahrung geben. 23, 10.
vi-nidra (-ā F.) frei von Schlaf. SN -as 143, 11.
vi-ni-patya Ger. von Vvi-ni-pat hineinfallen. 200, 21.
vi-ni-pāta M. (\pat) Sturz, Untergang. SN -as 171, 16. 260, 3.
vinipāta-pratīkāra M. Verhütung des Sturzes. SN -as 171, 14.
vi-ni-yojya (Vyuj) anzuwenden. SN -as 171, 5.
vi-nir-dişta Ppp von Vdis mit vi-nis angeben. SN -am 77, 19.
```

```
vi-nir-mita Ppp v. \max mit vi-nis bilden, schaffen. SN -as 61, 10. -am 105, 17. 259,
vi-nir-mukta Pp von Vmuc mit vi-nis Pass. sich befreien. PN -as 47, 14.
vi-ni-veśita Ppp von Vvi-ni-viś Kaus. anbringen. SN -am 174,5. SI -ena 333,5.
vi-niś-citya Ger. von \ci mit vi-nis erwägen, prüfen. 14, 17. 23, 8. 28, 12.
vi-niş-kramya Ger. von Vkram mit vi-nis wegschreiten. 48, 23.
vi-ni-hata Ppp von Vvi-ni-han töten, vernichten. SN -am 47, 2. PI -ais 154, 18.
vi-ni-hita Ppp von Vvi-ni-dhā setzen, stellen. SN -am 302, 2.
vinītocitā (a-u) F. von -a für einen Gebildeten passend. SN -ā 313, 5.
vi-nīya Ger. von Vvi-nī unterweisen, belehren. 228, 14.
vi-netum Inf. von Vvi-nī vertreiben, beseitigen. 323, 15.
                                                                  [25, 16, 295, 6.
Vindhya M. Name des Grenzgebirges zwischen dem Dekhan und Nordindien. SN -as
Vindhya-kāntāra M.N. Waldgebirge, Wildnis des V. SA -am 190, 19. 201, 23.
Vindhyanivāsinī F. (von Vindhya-nivāsin, Vvas I, im V. wohnend) Beiname der
    Durgā oder Pārvatī. SA -īm 201, 9.
                                                                   [35, 14, 45, 6.]
Vindhyavāsinī F. (von Vindhya-vāsin, ∨vas I) dass. SA -īm 190, 17. 227, 13. 29, 4.
Vindhyātavī (a-a) F. Vindhya-Wald. SA -īm 245, 8. SL -yām 189, 17. 92, 5.
Vindhyāţavī-bhū (a-a) F. Waldland des Vindhya. SL -uvi 228; 22.
Vindhyāntar (a-a) im Vindhya. 205, 1.
vi-ny-asya Ger. von Vvi-ni-as IV legen (an). 88, 18.
vi-pakşa M. Gegner, Widersacher. SN -as 239, 18.
vipaj-jāla-jatila mit einem Netz von Unheil umstrickt. PA -ān 300, 17.
vi-paņi M. (Vpaņ I Handel treiben) Kram, Kaufladen, Markt, Basar. SA -im 232, 23.
vipaņi-madhya-ga (Vgam) auf dem Markt befindlich. SN -as 218, 4.
vi-patti F. (Vpad) Misslingen, Unglück, Tod. SA -im 108, 18. SAb -es 276, 7.
vipatti-jvara-janita-ruj F. (Vruj) die Krankheit erzeugt durch das Fieber Un-
    glück. SI -jā 314, 14.
vi-pad F. (Vpad) Misslingen, Unglück, Unglücksfall, Tod. SN -d 169, 12. SI -dā
    274, 2. SL -di 116, 6. 263, 7. 69, 14. 84, 14. PN -das 169, 1.
vipad-danda-pranta-pranata-parampara-paricaya-calac-citta N. das Herz,
    welches zittert, weil es kennt die lange Reihe der Stürze von der Spitze des
    Stockes Tod (?). SA -am 315, 3.
vi-panna Pp von \( \forall vi-pad umkommen, sterben. \) DN -au 200, 21.
vipanna-dīdhiti (-i F.) dessen Glanz dahin ist.
                                                SN -is 263, 10.
                                                                            SN
vi-parīta (i-i, Pp von Vvi-pari-i) verkehrt, das Gegenteil, widrig, ungünstig.
    -as 195, 6. -am 47, 19. PN -as 47, 20.
viparīta-bodha von verkehrter Einsicht. PN -ās 290, 15.
viparīta-vadha-krama M. perverse Art zu töten. SN -as 153, 17.
vi-pary-aya M. (Vi) Gegenteil, Wechsel, Veränderung. SN -as 22, 17. 71, 11.
vipaś-cit (Vci oder Vcit) weise, verständig. SN -t 115, 6. SI -tā 145, 1. 66, 14.
vi-pāka M. (\pac) das Heranreifen, Folge. SN -as 276, 8. 97, 11. 16. 16.
vipina N. Wald. SL -e 64, 10. 80, 19. 85, 21. 25.
vipula gross, umfangreich, reichlich, weit. SN -am 18, 13. 276, 20. 311, 5. SA -am
    276, 15. SL -e 19, 4. PL -esu 276, 4.
vipula-dvīpa-sobhitā F. von -a (Vsubh) mit ausgedehnten Inseln geschmückt. SA
vipula-mati (Mann) von grossem Verstande. PI-ibhis 168, 4.
                                                                    [-ām 43, 11.
vipula-śropi F. (von -i, -i F.) breithüftig. SV -i 86, 18.
vipula-śronī-bharā F. (von -a, ∨bhr) breite Hüften tragend. SN -ā 282, 14.
vipula-hrdaya von grossem Herzen, hochherzig. PI -ais 300, 23.
```

vipra M. (von Vvip zittern, eig. innerlich erregt, begeistert) Brahmane. SV -a 60,13.

# vipra M. — vi-mrsya

```
67, 14. 222, 21. SN -as 194, 12. 15. 214, 7. 15. 18, 20. 20, 4. 25, 19. 26, 2. 13.
    35, 11. 46, 23. 50, 12. 65, 17. SA -am 195, 18. 219, 2. 26, 5. SD -āya 195, 10.
    SG -asya 198, 18. 218, 1. 6. 27, 11. DN -au 193, 9. 16. 94, 3. PN -as 65, 16.
    246, 6. PV -ās 40, 2. PG -āņām 231, 3. PD -ebhyas 200, 6.
vipra-jāti F. brahmanische Kaste. SAb -es 230, 6.
vipra-māmsa N. Brahmanenfleisch. PA -āni 218, 14.
vi-pra-yukta Ppp von Vvi-pra-yuj trennen. SN -as 56, 18.
vipra-rūpa Brahmanengestalt tragend. SN -as 251, 15. SA -am 251, 12.
vi-pra-labdha Ppp von Vvi-pra-labh täuschen. SN -as 210, 2.
vipra-varga M. (Vvrj) Klasse, Zunft der Brahmanen. SN -as 197, 15.
vipra-samāgama M. Zusammenkunft, -strömen von Brahmanen. SA -am 77, 13.
vi-priva unlieb. SA -am 10, 17.
vipruşa-vāhinī F. von -in (Vvah) einen Tropfen fassend. SI -yā 161, 2.
vi-plutā F. von -a (Pp von Vvi-plu) zügellos, lasterhaft. PN -ās 218, 18.
vi-phala nutzlos. SN -am 322, 8.
vi-budha hochweise. PI -ais 314, 19.
vi-budha M. (s. o.) Gott. PN -ās 15, 2. PV -ās 13, 5. PA -ān 15, 13.
vibudheśvara (a-ī) M. Herr unter den Göttern. PV -ās 12, 20.
vi-bhakta (Ppp von \/vi-bhaj) mit Anteil versehen, ausgestattet. SN -am 329, 10.
vi-bhava M. (Vbhū) Macht, Vermögen, Reichtum. SN -as 262, 15. PN -ās 311, 10
    (lies v für y). PI -ais 240, 23. 301, 2. 10, 4.
vibhava-hīna des Vermögens verlustig gegangen. SN -as 180, 4.
vibhā-vasu M. (eig. glanzreich) Sonne. SG -os 58, 8.
vi-bhidya Ger. von Vvi-bhid spalten. 191, 10.
vibhītaka M. ein Baum aus der Familie der Combretaceen, Terminalia Bellerica,
    dessen Früchte (Myrobalanen) als Würfel gebraucht wurden. SN -as 74, 33. SA
    -am 72, 7. 20. 22. 73, 12. 74, 27.
vi-bhu M. (Vbhū) Herr, Gebieter. SN -us 5, 19. 190, 9. 99, 19. 252, 17. SV -o 6, 2.
vi-bhūti F. (Vbhū) Machtfülle, Herrlichkeit. PL -işu 251, 20.
                                                                 [241, 1.314, 4.
vibhūty-artham (-a M.) für (ihre) Herrlichkeit. 61, 10.
vi-bhūşana N. (Vbhūş) Schmuck, Zierde. SN -am 259, 11. 73, 5.
vi-bhūşita Ppp von Vvi-bhūş schmücken, zieren. SN -as 328, 10.
vi-bhrama M. (Vbhram) Gefallsucht, Koketterie, Flirt. SN -as 279, 5.
vi-bhramat Ppra von Vvi-bhram I durchirren. SN -n 57, 1.
vimatitā F. (von vi-mati) Verrücktheit. SN -ā 267, 20.
vi-matsara frei von Missgunst. PN -ās 257, 11.
vi-mada ernüchtert, vom Hochmut befreit. SN -as 135, 20.
vi-manas mutlos, verzweifelnd. SN -ās 51, 6. 240, 7.
vi-marsayat Ppra von Vvi-mṛs X vorsichtig prüfen. SN -n 117, 5.
vi-mala fleckenlos, rein. SA -am 310, 20.
                                                                          [7, 9.
vi-māna N. (Vmā) ein durch die Luft fahrender Wagen. SI -ena 248, 9. PA -āni
vi-mukta Ppp v. Vvi-muc lösen, befreien. SN -as 75,6.237,12. SA -am 41,17.53,16.
vimukta-lalanā-sanga M. aufgegebener Verkehr mit tändelnden Frauen. SL -e 293,
vimukta-sanga den Verkehr aufgebend. SN -as 334, 3.
                                                                             [4.
vi-mukti F. (Vmuc) Befreiung, Erlösung. SD -aye 313, 11.
vi-mucya Ger. von Vvi-muc loslassen, verlassen, ausstossen. 86, 17. 252, 18.
vi-muficat Ppra von Vvi-muc VI (s. o.). PN -ntas 46, 20.
vi-mṛśat Ppra von Vvi-mṛś VI prüfen, erwägen, nachdenken. SN -n 306, 7. SG -tas
vi-mrśya Ger. von Vvi-mrś (s. o.). 59, 24.
                                                    [297, 11. 16. PN -ntas 274, 2.
```

```
vi-mocana N. (Vmuc) Preisgabe, Verlassen. SAb -ād 41, 8.
vi-mohita Ppp von Vvi-muh Kaus. betören. SN -as 209, 21.
vi-yat N. (Vi) Luftraum, Himmel. SN -t 285, 18.
vi-yukta Ppp von Vvi-yuj VII trennen. SN -as 148, 13.
                                                                        [299, 20.
vi-yoga M. (Vyuj) Trennung. SN -as 48, 20, 123, 3. SA -am 49, 12, 128, 3. SL -e
vivogāgni-vigalaj-jīvita (a-a) dessen Leben dahinschmolz im Trennungsfeuer. SN
vi-yojayitum Inf. von Vvi-yuj X trennen. 125, 18.
                                                                    [-as 249, 13.
vi-yojya Ger. von Vvi-yuj X (s. o.). 123, 15.
vi-rakta (Pp von Vvi-rañj) gleichgültig geworden, abgeneigt. SN -as 201, 23. 35, 13.
virakta-hrdaya mit erkaltetem Herzen. SN -as 225, 16.
vi-raktā F. von -a. SN -ā 258, 1. 5. 83, 5.
vi-rakti F. (Vrañj) Gleichgültigkeit, Abneigung. SA -im 139, 6.
vi-rajas (-as N.) staubfrei, rein. PA -āmsi 10, 19.
vi-rata Pp von Vvi-ram aufhören (zu sprechen). SL -e 188, 9. 92, 15. 245, 1.
virati-vanitā-sanga-mudita froh des Umgangs mit seiner Geliebten, der Entsagung.
    SN -as 311, 7.
virala vereinzelt, selten. SN -as 288, 12. SA -am 116, 7. PN -as 104, 12. 280, 6.
virala-surata-svedodgāra (a-u, -a M., \/gr) vereinzelte Schweisstropfen vom Liebes-
    genuss zeigend. PN -ās 284, 9.
vi-rasa übelschmeckend. SN -am 284, 1. PN -as 311, 10.
virasa-parināmāvadhi-gata (a-a) gelangt zur Grenze des übelschmeckenden Endes.
vi-raha M. (Vrah) Trennung. SN -as 293, 19. SA -am 294, 1.
                                                                [SA - am 305, 19]
viraha-divasa M. Tag der Trennung. PN -ās 286, 6.
vi-rahita (Ppp von Vvi-rah) verlassen, getrennt. SN -as 265, 10.
vi-rahitā F. von -a. SN -ā 29, 8.
virahin (von vi-raha M.) getrennt, abwesend. PA -inas 284, 13.
vi-rājat Ppra von ∨vi-rāj I glänzen, prangen. PI -dbhis 36, 19.
vi-rājita Ppp von Vvi-rāj Kaus. schmücken, verschönen. SA -am 13, 13.
Virāţa-nagara-praveśa-kāla M. Zeit des Eintritts in die Stadt des V. SL -e 106,
vi-rāma M. (Vram) Aufhören, Ruhe. SA -am 272, 21.
                                                                           [21.
Virifica-samvāda M. Unterredung mit Brahma. SL -e 246, 2.
vi-ruddha (Ppp von Vvi-rudh) feindselig, Feindseligkeit. SN -am 139, 1. 217, 3.
vi-rūpa missgestaltet, hässlich. SN -as 66, 7.
virūpa-karaņa N. das Antun von etwas Hässlichem. SL -e 167, 9.
vi-rodha M. (Vrudh) Feindseligkeit, Zwist. SA -am 170, 10.
vilakşī-kṛta Ppp von ∨vilakṣī-kṛ beschämen, verlegen machen. SN -as 239, 13.
vi-langhya Ger. von Vvi-langh springen, sich erheben. 310, 18.
vi-lajjamānā F. von -a Pprm von ∨vi-lajj I sich schämen. SN -ā 15, 19.
vi-lapatī F. (ep.) von -at Ppra von Vvi-lap I klagen. SA -īm 38, 5. 41, 11.
vi-lapantī F. von -at Ppra von Vvi-lap I klagen, wehklagen. SN -1 31, 14. 16.
    SA -īm 21, 2. 30, 21. 31, 19. 35, 11. 14. 51, 14.
vi-lapamānā F. von -a Pprm (ep.) von ∨vi-lap I klagen. SN -ā 76, 20.
vi-lapita N. (Ppp von Vvi-lap) Klage. SA -am 36, 16.
vi-lapya Ger. von Vvi-lap klagen. 29, 19. 49, 13.
vi-lambitum Inf. von ∨vi-lamb säumen, zögern. 73, 2.
                                                                           [15.
vi-laya M. (Vlī) das Schwinden. SA -am 171, 11.
vilasad-antar-vismaya indem Erstaunen in ihrem Innern sich regte. SN -as 197,
vilasad-vismaya-modamāna-citta bei dem Erstaunen sich regt und dessen Geist
    sich freut. PN -ās 204, 22.
```

### vi-lasita — viveka-bhanga M.

```
vi-lasita Ppp von Vvi-las sich regen, rühren, zeigen. SN -am 180, 6.
vi-lasita N. (s. o.) das Zucken. SN -am 286, 9.
vi-lāsa M. (Vlas) Geberde, heiteres Spiel, Liebreiz. SN -as 279.6. PN -as 280.19.
vilāsa-phaņā-bhrt (Vbhr) Liebreiz als Haube tragend. SAb -tas 293, 16.
vilāsa-vyāpāra M. reizende, anmutige Bewegung. PN -ās 294, 9.
vilāsālasa (a-a) müde vom Getändel. SN -as 284, 15.
vilāsinī F. von -in (von vi-lāsa M.) munter, scherzliebend. SN -ī 234, 7.
vi-lepana N. (Vlip) Salbe. SN -am 261, 13.
vi-lokya Ger. von Vvi-lok erblicken. 100, 7. 57, 19. 70, 5. 259, 18. 74, 15.
vi-lola beweglich, unstät, flatterhaft. SN -as 296, 16.
                                                                [PI -ais 290, 17.
vilolatara-tāraka-drsti-pāta M. Blick der Augen mit den sehr beweglichen Sternen.
vi-vadamāna Pprm von Vvi-vad I sich streiten. DN -au 176, 15. 81, 12.
vi-vara M. (Vvr V) Öffnung, Loch, Höhle. SN -as 83, 1. SA -am 273, 14. SAb -ād
vivarņa-vadana mit, von farblosem Antlitz. PN -ās 162, 5.
                                                                 [126, 6, 33, 13.]
vivarņa-vadanā F. von -a. SN -ā 4, 13. 42, 6.
vi-varņā F. von -a farblos, bleich. SN -ā 43, 15. SA -ām 35, 13.
vi-vasa willenlos, machtlos. SA -am 280, 13. 316, 13.
vi-vastra unbekleidet. SN -as 27, 17. SA -am 26, 6.
vi-vasvat M. (Vvas VI aufleuchten) Sonne. SN -an 325, 10.
                                                                         [77, 3]
vi-vāda M. (Vvad) Disputation, Streit vor Gericht. SN -as 231, 3. SL -e 176, 19.
vi-vāsa M. (Vvas I) Trennung. SAb -ād 69, 1.
vi-vāsas unbekleidet. SA -asam 25, 6.
vi-vāha M. (Vvah) Hochzeit, Heirat, Vermählung. SN -as 145, 17. SA -am 17, 4.7.
    SI -ena 230, 5, 37, 4. SL -e 206, 12.
vi-vikta Ppp von Vvi-vic sondern, sichten, läutern; abgesondert, einsam. SN -as
    302, 18. -am 313, 11. SL -e 249, 12.86, 16.
vivikta-ramya-bhūbhāga in einer einsamen und lieblichen Gegend gelegen. SA -am
vi-vigna (Pp von Vvi-vij) sehr erschrocken. PI -ais 334, 15.
                                                                       [254, 16]
vi-vidha (ā F., Vdhā) verschiedenartig, mannigfaltig, mancherlei. PN -āni 132, 6.
     63, 5. 321, 35. PA -an 34, 2. 4. PI -ais 59, 24. 94, 25. 260, 6. 92, 12. 316, 11.
    PL -esu 13, 15.
vividha-kāvyāmrta-rasa (a-a) M. Nektarsaft mannigfacher Gedichte. PA -ān 304,4.
vividha-pradana-vidhi M. Darbringung mannigfacher Spenden. SI -ina 154, 15.
vividha-vyanjanānna-pāna-cosya-lehya-svādv-āhāra-vasād (a-a, SAb von -a
    M.) infolge von mancherlei Brühen, Speisen, Getränken, zu saugender, zu leckender
    und süsser Nahrung. 140, 18.
vividhopala-bhūşita (a-u) mit mannigfaltigen Steinen geschmückt. SA -am 36,20.
vivrta-dvārā F. von -a für den das Tor geöffnet wird. PN -as 316, 12.
vi-vrti F. (Vvr V) Erklärung, Erläuterung. SN -is 257, 8.
vi-vrddha Pp von Vvi-vrdh heranwachsen. SL -e 196, 17.
vi-veka M. (Vvic) Einsicht, Verstand, Urteilskraft. SN -as 279, 14.
viveka-kalpalatikā-śastrī F. (V śas) Messer für die Wunschliane der richtigen
    Einsicht. PL -īsu 289, 8.
viveka-jfia (Vjfiā) urteilkundig, einsichtig. SN -as 173, 11. PN -ās 142, 19.
viveka-dīpaka M. (Wb. von dīpa M.) die Lampe Verstand. SN -as 279, 22.
viveka-dhvamsakatva N. (von dhvamsaka, Vdhvams) das Zunichtemachen der Ein-
    sicht. SA -am 279, 15.
viveka-paripanthinī F. (von -in M., pathin M.) Widersacherin des Verstandes. SN -ī
viveka-bhanga M. Lähmung der Urteilskraft. SN -as 279, 23.
```

218, 2.

```
viveka-bhrasta der richtigen Einsicht verlustig gegangen. PG -anam 260, 3.
viveka-rahita der richtigen Einsicht bar. PN -as 95, 12.
viveka-vyākośa N. (zu kośa M.) Aufblühen der richtigen Einsicht. SL -e 300, 3.
vivekitva N. (von vivekin) richtige Einsicht. SN -am 289, 11.
vivekin (von vi-veka M.) einsichtig, verständig. SN -ī 279, 14. PG -inām 279,23.
viveki-purusa M. verständiger Mensch. PG -anam 279, 22.
vi-veştita Ppp von Vvi-veşt Kaus. umwinden. SN -as 184, 10.
∨viś VI eintreten in, betreten. Mit ā eindringen in, betreten, mit sam-ā sich be-
    geben (in), einziehen, mit upa sich setzen, mit ni Kaus. aufnehmen, einsetzen, mit
    pra eingehen, eintreten (in), betreten.
Akt. Ind. 3.S viśati 318, 18. pra-viśati 160, 21. 222, 3. 301, 20. 2.S viśasi 302, 16.
     ā-viśasi 310, 18. 1.S pra-viśāmi 76, 9. 213, 9. 1.D pra-viśāvas 175, 16. 3.P
    viśanti 172, 3. 297, 20.
    Imp. 2.S pra-viśa 177, 12. 209, 6. 16. 308, 7. 3.S sam-ā-viśatu 273, 10.
    Pot. 3.S pra-viśet 118, 4. 3.P pra-viśeyus 239, 16.
    Impf. 3.S aviśat 204, 8. āviśat (ā-a) 19, 17, 249, 5. sam-āviśat (ā-a) 78, 5.
    213, 12. upāvišat (a-a) 78, 9. 226, 12. 33, 15. prāvišat (a-a) 55, 10. 75, 11.
    238, 22. 1.S prāviśam (a-a) 240, 5.
    Perf. 3.S viveśa 39, 6. 43, 13. 201, 23. 03, 4. pra-viveśa 14, 2. 22, 3. 49, 19. 74,
    27. 91, 20. 94, 11. 188, 23. 227, 10. 3. P vivisus 13, 14. 46, 2.
    1. Fut. 2. S pra-vekşyasi 8, 15. 1. S pra-vekşyāmi 76, 11.
Med. (ep.) Perf. 3.D vivisate 5, 17.
Kaus. Impf. 3.8 nv-avesavat 226, 23, 37, 18.
    Perf. 3.S pra-veśayāmāsa 85, 13.
Pass. des Kaus. Imp. 3.S pra-vesyatām 85, 8. 110, 10.
viś F. (Vviś) Niederlassung, Gemeinde, Gau. PG -śām 4, 5. 7. 5, 6 (lies ś für s). 12, 8.
    28, 2. 32, 18. 40, 8. 52, 11. 20. 60, 10. 61, 17. 62, 9. 63, 7. 65, 15. 67, 3. 70, 11. 78, 18.
vi-śankā F. (Vśank) Bedenken, Zweifel. SA -ām 88, 11.
                                                                           [91, 11.
viśada klar. SN -am 285, 9. SG -asya 332, 5.
vi-śasya Ger. von Vvi-śas zerschneiden, zerhauen. 32, 13.
Višākhila M. (unter dem Sternbild Višākhā geboren) Name eines Kaufmanns. SN -as
    231, 23. SA -am 232, 5. SD -āya 233, 1.
Viśākhilākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) Viśākhila mit Namen. SN -as 231, 19.
vi-śārada erfahren, geschickt. SA -am 74, 2.
viśālā F. von -a weit, gross. SN -ā 306, 3.
viśālākṣa (a-a, -an N.) mit weiten, grossen Augen. SN -as 40, 14.
viśālāksī (a-a) F. von -a. SA -īm 58, 9.
vi-śişţa (Ppp von Vvi-śiş) hervorragend, ausgezeichnet. SI -ena 4, 4.
vi-siştā F. von -a. SG -āyās 4, 4.
vi-śīrņa (Ppp von ∨vi-śṛ) zerstreut, zertreten. SN -as 47, 5.
                                                                     [-ām 194, 22.
višīrņa-malināmbarā (a-a) F. von -a mit abgetragenem unsauberem Gewande. SA
visuddha-manas mit reinem Sinn, reinem Herzen. PN -asas 305, 1.
vi-śrnkhala (-ā F. Fessel) zügellos. SN -as 216, 23. SA -am 219, 3. SG -asya 268,
vi-śeşa M. (Vśiş) Besonderheit, besondere Art, Unterschied, Glied, Teil des Körpers.
    SN -as 111, 21. 19, 22. 43, 16. 306, 2. SA -am 258, 18. SI -ena (vorzüglich,
    gar sehr) 6, 17. PA -ān 327, 14.
viśesa-jña (Vjñā) die Verschiedenheiten kennend, einsichtig. SN -as 258, 15. 18.
vi-śesana N. (Vśis) nähere Bestimmung, Attribut, Adjektivum. SA -am 257, 22.
viśeșatas (v. vi-śeșa M.) besonders, zumal; besser als. 11, 15.30, 11.56, 1.69, 3.259,
```

[10. Postp. 55, 14.

```
viśeşa-vikrama-ruci (Vruc) an besonderer Tapferkeit Gefallen findend. SN -is 264,9.
viśeṣād (SAb von vi-śeṣa M.) besonders, zumal. 128, 7.51, 15.60, 12.69, 2.
vi-śokā F. von -a frei von Kummer. SN -ā 42, 19. SA -ām 42, 13.
viśrabdham (Adv. von vi-śrabdha) zuversichtlich. 10, 8. 114, 9. 22, 18.
vi-śrabdhā F. von -a Pp von Vvi-śrambh vertrauen. SN -ā 155, 19.
vi-śrambha M. (Vśrambh) Vertrauen. SA -am 215, 17. SAb -ād 144, 9. 223, 20.
viśrambhārha (a-a) Vertrauen verdienend. PN -ās 290, 5.
viśrambāspadatā F. Abstr. von viśrambhāspada (a-ā) N. Gegenstand des Vertrauens.
vi-śramya Ger. von Vvi-śram ausruhen. 291, 7.7.
                                                                 [SA -ām 250, 1.
vi-śrānta Pp von Vvi-śram (sich) ausruhen. SA -am 67, 12.
vi-śrāntā F. von -a. SN -ā 63, 11.
vi-śrāma M. (Vśram) Erholung. SA -am 107, 14.
vi-śruta (Ppp von Vvi-śru) weitberühmt, bekannt als, genannt. SV -a 37,5. SN -as
vi-śrutā F. von -a. SN -ā 6, 12.60, 21. SA -ām 37, 8.
                                                           [80, 1, 185, 20, 246, 15,
viśva jeder, all. SA -am 191, 15. 220, 14.
                                                                       [321, 28.
Viśva M. Abkürzung von Viśvaprakāśa-Kośa M. Name eines Wörterbuches. SN -as
Viśvakarman M. (viśva-karman) Name des Baumeisters der Götter. SG -anas 134, 15.
viśva-srj M. (Vsrj) der Allschöpfer. SI -jā 333, 6.
vi-śvasta Pp von Vvi-śvas Vertrauen fassen (zu), vertrauen (auf).
                                                                  SN -as 144, 8.
    48, 20. SA -am 148, 2. DA -au 200, 17. PN -as 118, 19.
Viśvāmitra-Parāśara-prabhrti (-i F.) V., P. und andere. PN -ayas 295, 3.
vi-śvāsa M. (Vśvas) Vertrauen. SA -am 118, 11. 20. 28, 14. SAb -ād 118, 21. 201,
viśvāsa-gata in (sein) Vertrauen gelangt. SG -asya 137, 1.
                                                                            [12.
viśvāsa-ghāta M. (Vhan) Bruch des Vertrauens, Verrat. SAb -ād 182, 17.
viśvāsa-ghātaka M. (Vhan) Vertrauensbrecher, Verräter. SN -as 182,18. SG -asya
viśvāsaghātaka-doşa M. Schuld des Verräters. SN -as 145, 6.
                                                                       [129, 15.
viśvāsa-sthāna N. Bürgschaft. SL -e 133, 18.
vi-śvāsya Ger. von Vvi-śvas Kaus. vertraulich machen. 148, 5.
viśveśitr (a-ī, Vīś) allbeherrschend, Herr des Weltalls. SG -ur 315, 1.
vişa N. Gift. SN -am 260, 6.83, 4.84, 2.95, 16. SA -am 10, 12. SI -ena 54, 7.8.
    74, 21. SAb -ād 292, 10.
vi-şanna (Pp von ∨sad mit vi) bestürzt, verzagt. SA -am 101, 1.
vişanna-vadanā F. von -a mit bekümmertem Gesicht. SN -ā 140, 8.
vişa-nimittā F. von -a Gift zur Ursache habend, durch G. veranlasst. SN -ā 54, 14.
vi-şama ungleich, uneben, schwierig. SN -am 263, 8. 70, 2.
                                                           SA -am 118, 6.
vi-sama N. (s. o.) Unebenheit, Abgrund. PL -esu 46, 21.
vişa-maya aus Gift bereitet, bestehend. SN -as 313, 16.
vişama-vişayāśīvişa-gata (a-ā) von dem die Giftschlangen, die gefährlichen Sinnes-
    objekte gegangen sind. PN -ās 307, 10.
                                                          ditya). SN- as 185, 12.
Vişamaśīlākhya (a-ā, -ā F.) Vişamaśīla mit Namen (V. Beiname des Königs Vikramā-
vişama-stha (Vsthā) in Not befindlich. SN -as 27, 8. SI -ena 66, 15. 81, 14. SG
vişama-sthita dass. SA -am 275, 19.
                                                                   [-asya 22, 13.
vi-şaya M. (Vso) Gebiet, Bereich, Punkt, Sinnesobjekt. SN -as 235, 10. SL -e 126, 11.
    42, 9.76, 21.77, 5.242, 23.60, 19. PN -ās 297, 8.12.18.99, 19. PA -ān 293, 6.300, 10.
vişaya-karinī-gāḍha-rūḍhābhimāna-kṣīva-svāntaḥkaraṇa-karin (a-a, a-a) M.
    der Elefant, das eigene Herz, trunken von dem mächtig aufgeschossenen Verlangen
    nach dem Weibchen Sinnenwelt. SA -inam 305, 4.
vişaya-samsarga-vimukha (vi-mukha) sich abwendend von der Berührung mit den
    Sinnesobjekten. SL -e 285, 15.
```

vişayākşepa-paryasta-buddhi (a-ā) dessen Denken umgewandelt wurde durch das

vişayın (von vi-şaya M.) an den Sinnesobjekten hängend, Genussmensch. PG -inām 297, vişayī-bhūta Pp von ∨vişayī-bhū zum Gebiet werden, G. sein. SN -am 121, 18.

vişaya-sukha-siddhi F. Erlangung von Sinnesfreuden. SD -yai 301, 18.

Hinwerfen der Sinnesobjekte. SG -es 305, 11.

vişa-rasa M. Giftsaft, Gifttrank. SN -as 278, 1. vişa-vardhana das Gift mehrend. SN -am 174, 2. vişa-valları F. giftige Schlingpflanze. SN -ı 283, 5.

```
vişa-vimuktātman (a-ā) dessen Wesen vom Gift befreit war. SN -ā 74, 14.
visa-vrksa M. Giftbaum. SN -as 138, 15.
vişāņa-parivarjita (Vvrj) der Hörner ermangelnd. SN -as 145, 12.
vi-sāda M. (Vsad) Bestürzung, Verzagtheit, Kleinmut. SN -as 116, 6, 26, 11. SA -am
    100, 20. 21, 4. 224, 7. SI -ena 213, 7. 24, 14. SL -e 301, 8.
viṣāda-pramada M. (Vmad) Bestürzung und Freude. DN -au 242, 11.
Vvişāy (Den. von vişa N.) sich wie Gift verhalten, wie G. wirken.
    Ind. 3.S visāvate 284, 14.
vi-skambhita Ppp von Vskambh mit vi Kaus. festnehmen. PN -ās 134, 9.
viştapa-hārin (Vhr) die Welt entzückend. SL -ini 262, 16.
vi-stabhya Ger. von Vstambh mit vi feststellen, anhalten. 7,9.
vi-sthita (Pp von Vsthā mit vi) befindlich. SA -am 36, 3.
Vişnu M. ursprünglich wohl ein Sonnengott, im nachvedischen Indien zum erhaltenden
    Weltprinzip ausgebildet und hier neben Siva der populärste Gott. Seine zehn Ava-
    tāra's (Inkarnationen, als Matsya, Kṛṣṇa u. a.), in denen er auf Erden erscheint,
    um die Schöpfung Brahma's aus Gefahren zu retten, während er sonst (als Nārā-
    yana) in Meditation versunken auf der Schlange Sesa im Weltmeer ruht. Gemahl
    der Lakşmī und Vater des Gottes Kāma. SN -us 275, 10. 78, 21.
Vișpu-dūta M. Bote des V. SN -as 163, 9.
Visnu-purāņa N. Name einer grossen Real-Enzyklopādie vom visnuitischen Standpunkt.
Vişnuśakti-tanayā F. Tochter des V. SA -ām 243, 3.
                                                             [SA -ād 321, 25, 31.
Vişnuśakti-duhitr F. dass. SI -rā 239, 12.
Vişņuśarman (Viṣṇu + śarman N. dessen Schutz V. ist) Brahmanenname. SN -ā 95,4.
    97, 3. 8. SA -āpam 97, 5. SI -apā 97, 13.
vi-sarjana N. (Vsrj) das Verlassen, Preisgeben. SL -e 28, 17.
vi-sarjita Ppp von Vvi-srj X verlassen, aussetzen. SN -as 101, 20. 59, 15.
visçmara-krīdā-rasa-srotas N. (Vsru) das Strombett für den hervorquellenden Saft
    des Scherzes. SL -asi 288, 7.
vi-stara M. (Vstr) Breite, Ausführlichkeit. SI -ena 40, 4. SAb -ād 193, 2.
vi-stārita Ppp von Vvi-str X ausbreiten, -strecken, -werfen. .SN -am 289, 17.
vi-stīrņa (Ppp von Vvi-str IX) ausgebreitet, weit, breit. SN -am 306, 10.
vi-stīrņā F. von -a. SA -ām 43, 9.
vi-spastā F. von -a (Vspas, Nebenform von Vpas) klar. SA -ām 38, 11.
visphurat-kanaka-cchāya (-ā F.) mit schimmerndem Goldglanz. SA -am 200, 10.
vi-smaya M. (Vsmi) Staunen, Erstaunen. SN -as 39, 18. 152, 2. SA -am 70, 18. 75,
     17. 193, 16. SAb -ād 211, 9.
vismaya-smera lächelnd mit Verwunderung. SN -as 212, 7.
vismayānvita (a-a) von Staunen begleitet, erfüllt. SN -as 97, 11. PN -ās 17, 4.
vismayānvitā (a-a) F. von -a. PN -ās 9, 3.
vismayāvista (a-ā) von Staunen erfüllt. SN -as 73, 18. 222, 20. 36, 5.
vismayāvistā (a-ā) F. von -a. SN -ā 189, 5.
```

588

[13, 18, 23, 301, 18,

### vismayotphulla- - vīryasattvavat

```
vismayotphulla-locana (a-u) mit vor Staunen aufblühenden Augen. PN -as 178, 1.
vi-smita Pp von Vvi-smi erstaunen. SN -as 54, 2. 220, 18. PN -as 7, 8. PI -ais
vi-smitā F. von -a. SN -ā 9, 10. 41, 23. 50, 11. 83, 9. PN -ās 12, 20.
vismitānana (a-ā, -a N., Van) mit erstanntem Gesicht. SN -as 90, 17.
vismṛtāmara-kathā (a-a) F. von -a (von -ā F.) 'durch welche die Geschichten von
     den Unsterblichen in Vergessenheit gerieten'. SN -ā 256, 10.
viham-ga M. (Vgam, eig. Luftgänger) Vogel. PI -ais 42, 10.
viha-ga M. (Vgam) dass. PA -ān 161, 9. PI -ais 34, 22.
vi-harana N. (Vhr) das sich Ergehen, Lustwandeln. SN -am 306, 5.15, 17.
vi-harat Ppra von Vvi-hr I sich ergehen, sich vergnügen. SN -n 17, 20. 238, 1. SA
vi-harantī F. von -at. SA -īm 248, 9.
                                                                    [-ntam 199, 9.
vi-hasta (eig. handlos) verlegen, ratlos. SN -as 241, 13.
vi-has ya Ger. von Vvi-has auflachen. 129, 13. 55, 18. 59, 9. 82, 1. 221, 3. 28, 7. 34, 7.
vi-hātum Inf. von \vi-hā verlassen, aufgeben, entsagen. 26, 18. 280, 2. [38, 14.
vihāyasā (SI von vi-hāyas N., Vhā) durch die Luft. 25, 1.
vi-hārin (Vhr) reizend, entzückend. SN -i 294, 2.
vi-hita Ppp von Vvi-dhā setzen, verordnen, verleihen, anwenden, zustande bringen,
     herstellen, bauen, tun. SN -as 15, 3. 30, 14. 88, 4. 167, 2. 92, 11. -am 134, 15.
     67, 4. PN -ās 209, 1.
vihita-svastikāra den Segenswunsch aussprechend. SA -am 234, 17.
vi-hitā F. von -a. SN -ā 48, 4. 145, 15.
                                                                         [194, 21.
vihitātithya-satkriyā (a-ā) F. von -a (-ā F.) gastliche Bewirtung erweisend. SA -ām
vihitānunaya (a-a, -a M., Vnī) Versöhnung herbeiführend, Freundlichkeit erweisend.
vi-hīna Ppp von Vvi-hā verlassen. DN -au 62, 16.
                                                                  [SN -as 188, 12.
vi-hvala (Vhval) verwirrt, seiner nicht ganz mächtig, bestürzt. SA -am 51, 3.189,
vi-hvalā F. von -a. SN -ā 31, 6. SA -ām 38, 5. 49, 20.
                                                                             [13.
vīkṣā (i-ī) F. (Vīkṣ) Anschauen, Untersuchung. SA -ām 142, 5.
vīksita (i-ī) Ppp von Vvi-īks an-, erblicken. SN -as 254, 17.
vīkṣitam (i-ī) Inf. von ∨vi-īkṣ (s. o.). 93, 13.
v\bar{i}ksya (i-i) Ger. von \lor vi-\bar{i}ks (s. o.). 204, 7. 17, 21. 37, 3. 332, 17.
vīci F. Welle. PL -işu 308, 2.
vīņā F. Laute. SN -ā 117, 17.
vīņā-vāda M. (Vvad) Lautenspiel. SN -as 313, 13.
vīta-darpa dessen Übermut vergangen ist. SN -as 238, 21.
vīta-vrīda (-ā F.) dessen Scham vergangen ist, ohne Scham. PI -ais 303, 6.
vita-śoka M. = a-śoka M. SV -a 42, 14.
vīra M. (verwandt mit vayas N. Jugendkraft) Mann, Held. SV -a 9, 12. 10, 10. 34,
     18. 35, 4. 5. 38, 7. 64, 14. 80, 23. 93, 20. SN -as 17, 13. 37, 19. 38, 3. 40, 8. 51, 5.
     68, 4. 76, 16. SA -am 9, 10. 20, 6. 42, 18. 50, 21. 51, 3. 76, 7. SI -ena 93, 9.
    SG -asya 76, 8. SL -e 70, 22. PV -ās 5, 7.
vīra-prajāyinī F. (Vjan) Heldengebärerin. SV -i 52, 1.
Vīrabāhu M. (vīra + bāhu M.) Kṣatriya-Name. SG -os 62, 5.
Vīrasena M. (vīra + senā F.) Kṣatriya-Name. SN -as 37, 18.
Vīrasena-nrpa-snuṣā F. Schwiegertochter des Fürsten V. SN -ā 41, 24.
Vīrasena-suta M. Sohn des V. SN -as 1, 3, 16, 3, 60, 22, 92, 1.
Vīrasena-suta-priyā F. die Geliebte des V.-Sohnes. SN -ā 39, 6.
vīrya N. (von vīra M.) Manneskraft. SN -am 270, 4.
vīrya-sampanna mit Manneskraft begabt. SN -as 37, 14.
vīryasattvavat (vīrya + sattva N.) Kraft und Mut besitzend. SG -atas 59, 19.
```

# vīryātireka M. — vrthākāra

```
vīryātireka (a-a) M. (Vric) Kraftüberschuss. SAb -ād 130, 19.

Vvr V bedecken, verhüllen. Mit sam-ā bedecken, mit prā (Dehnung von pra) anlegen.

Impf. 3.S sam-āvrņot (ā-a) 24, 23. prāvrņot (ā-a) 88, 12.

Vvr X abwehren, ab-, zurückhalten. Mit ni dass., verhindern.

Ind. 3.S ni-vārayati 271, 9.
```

Impf. 3.S avārayat 9, 20. 242, 1. ny-avārayat 218, 5.

vrkşa M. Baum. SA -am 123, 20. 30, 9. 223, 16. SL -e 72, 12. PN -ās 275, 16. PL vrkşa-devatā F. Baumgottheit. PN -ās 176, 21. [-eşu 46, 21.

vrksa-mūla N. Baumwurzel. PL -esu 31, 3.

vrksa-vivara M. Baumloch. SAb -ād 126, 3.

∨vrj X meiden.

Ind. 3.P varjayanti 139, 21.

Pot. 3.S varjayet 114, 16.

Vvrt I sich drehen, wenden, richten, begeben, vor sich gehen, stattfinden, bestehen, sich befinden, verhalten, liegen, sein, Kaus. leben. Mit ni sich richten auf, sich abwenden, zurückkehren, mit vi-ni aufhören, erlöschen, mit pra vor sich gehen, hervorgehen, sich benehmen, begeben.

Ind. 3.S vartate 52, 8. 65, 4. 106, 7. 12, 4. 24, 16. 28, 1. 49, 9. 50, 9. 55, 13. 57, 3. 58, 18. 221, 22. 96, 24. 315, 14. vi-ni-vartate 162, 18. pra-vartate 112, 2 (in Prosa würde hinter manir und kāco iti hinzugefügt werden). 11. 19, 5. 292, 16. 2.S vartase 240, 7. pra-vartase 34, 19. 3.P pra-vartante 98, 18.

Imp. 3.S vartatām 10, 16. 24, 2. pra-vartatām 23, 21. 92, 5. 9.

Pot. 3.S varteta 215, 10. ni-varteta 135, 20. 61, 18. 1.S pra-varteya 207, 20. Impf. 3.S ny-avartata 28, 16. prāvartata (a-a) 93, 8.

Kaus. Perf. 3.S vartayāmāsa 94, 22.

[190, 22, 200, 10,

vrta (Ppp v. Vvr V) umringt, umgeben. SN -as 215, 22. -am 170, 1. SA -am 12, 16. vrta Ppp v. Vvr IX wählen, erwählen. SN -as 14, 21.18, 9.15.80, 4.86, 1.87, 3. -am vrtā F. von -a (Vvr V). SA -ām 43, 9.50, 5. [252, 13. SL -e 16, 12.18, 2.

vrti F. (Vvr V) Einzäunung, Zaun. SA -im 276, 11.

vrtta Pp von Vvrt. SN -am 103, 4. 225, 22. 57, 27. SL -e 191, 9. 203, 19.

vrtta N. (s. o.) Wandel, Verhalten; Metrum. SN -am 257, 26. 58, 11. 23. 78, 30. 79, 12. 24. 96, 24. 97, 7. 23. 321, 11. SA -am 177, 19.

Vrttaratnākara M. (vrtta-ratnākara M. (Vkr) Edelsteinmine der Metra) Name eines Lehrbuches der Metrik von Kedāra-Bhaţţa. SL -e 258, 11.

vrttānupūrvā (a-a) F. von -a (anu-pūrva) rund und sich verjüngend. DA -e 330, 1 (Komm. gopucchākāre ity arthah).

vrttānta (a-a) M. Geschichte, Vorfall, Begebenheit. SN -as 190, 8. 224, 19. 45, 16. SA -am 12, 11. 182, 1. 95, 20. 234, 4. 35, 9. 55, 14. PN -ās 250, 13.

vrtti F. (Vvrt) Existenz, Leben, Verhalten, Wesen, Lebensweise, -unterhalt, Sold. SN -is 143, 8. 263, 5. 64, 6. 70, 5. 99, 1. 302, 20. 14, 9. SA -im 96, 10. 107, 11. 31, 14. 215, 16. 17, 7. 67, 5. 307, 17. 08, 15. SG -es 124, 4.

vrtti-cakra N. das Rad des Verhaltens. SN -am 112, 11.

vrtti-nibandhana N. Daseinsfessel. SN -am 231, 14.

vrtti-bhanga M. Aufhören des Lebensunterhalts. SAb -ād 124, 2.

vrtti-mātra N. (-ā F.) blosse (grammatische) Funktion (z. B. als Vorderglied im Kompositum, im Gegensatz zur Verwendung als selbständiges Wort). SL -e 258, 7.

Vrtra-śatru M. der Feind des V., der Gott Indra. SL -au 326, 10. [15, 12. vrthā umsonst, vergebens, unnütz. 120, 22.61, 15.70, 19.267, 5.11.74, 6.76, 4.303, 7. vrthākāra (ā-ā) dessen Erscheinung unnütz ist, überflüssig. PA -ān 108, 11.

```
vrthā-kleśa M. unnütze Mühe. SI -ena 173, 16.
vrthā-kleśa der sich vergebens gemüht hat. SA -am 173, 13.
vrthāyāsa (ā-ā) M. (Vyas) vergebliche Anstrengung. SA -am 173, 3.
vrthā-śrama M. dass. SI -ena 173, 5.
vrddha (Pp von Vvrdh) heran-, angewachsen, gross, alt. SN -as 132, 14. SA -am
    248, 4. PN -as 99, 7. PAb -ebhvas 98, 17, 235, 5. PG -anam 92, 12.
vrddha-kośa (-a M.) der einen grossen Schatz besitzt. SN -as 200, 2.
vrddha-brāhmana-rūpa-dhrt (Vdhr) die Gestalt eines alten Brahmanen tragend. SN
vrddha-bhāva M. Alter, Greisenalter. SN -as 316,17. SA -am 126,20. [-t 249,17.
vrddha-vānara M. ein alter Affe. SN -as 173, 8.
vrddhā F. von -a. SN -ā 202, 23. SA -ām 202, 20. 21. SI -ayā 248, 4.
vrddhānuśāsana (a-a) N. (Vśās) Lehre der Alten. SN -am 49, 5.
vrddhā-vacas N. das Wort der alten (Frau). SA -as 203, 3.
vrddhā-veśman N. das Haus der alten (Frau). SA -a 203, 22.
vrddhi F. (Vvrdh) das Wachsen, Wachstum. SA -im 113, 11, 27, 8, 28, 2, 35, 3.
    67, 15. 261, 1. SL -au 273, 16.
vrddhimatī F. von -mat (von vrddhi F.) wachsend. SN -ī 269, 5.
Vvrdh I wachsen. Mit abhi dass., mit pra emporwachsen, mit vi wachsen.
    Ind. 3.S vardhate 318, 12. abhi-vardhate 22, 15. 3.P vardhante 305, 10. pra
    Impf. 3.S. avardhata 199, 8. 203, 20. vy-avardhata 2, 23.
                                                             [-vardhante 132, 8.
    Perf. 3.S vavrdhe 8, 21, 200, 12.
Kaus. Ind. 2.S vardhayasi 26, 23. 3.P vi-vardhayanti 285, 7.
    Impf. 3.S avardhayat 231, 15.
Vvrs I regnen.
    Ind. 3.S varşati 127, 14. 222, 23.
                                                       [(Nīl. vrsenāksamukhyena).
vrsa M. (Vvrs) Stier; als Spielerausdruck = Hauptwürfel. SN -as 20,5. SI -ena 20,7
vṛṣabha M. (Vvṛṣ) Stier. SV -a 120, 21. SN -as 119, 2.21, 12. SG -asya 101, 2.
vṛṣotsargādikā F. von -a (vṛṣa-utsarga + ādi M.) Freilassung eines Stieres und so
vrsti F. (Vvrs) Regen. PI -ibhis 267, 11. 323, 1.
                                                        [weiter. PA -ās 101, 12.
Vvr IX wählen, erwählen.
    Ind. 3.8 vrnīte 12, 22. 1.8 vrne 11, 12.
    Perf. 3.S vavre 247, 19. 48, 1.
vega M. (Vvij) Ungestüm, Aufregung. SN -as 46, 10. SI -ena 46, 9. SAb -ād 117, 4,
vegatas (von vega M.) mit Ungestüm, hastig. 32, 11.
vetana N. Lohn, Sold. SN -am 56, 3.
vetasa M. (Vve, vye winden) spanisches Rohr, Calamus Rotang. PI -ais 43, 9.
Vetasākhya (a-ā, -ā F.) Vetasa mit Namen. SL -e 194, 2.
vettum Inf. von Vvid VI herausfinden, erkennen. 118, 16.
vetra-latā F. Rohrstab (das Abzeichen des Türhüters). SN -ā 110, 9,
veda M. (Vvid II) das heilige Wissen, Veda. SG -asya 234,5. PN -ās 35,1.197,10.
    PA -ān 18, 18. PI -ais 311, 13.
Vedakumbhākhya (a-ā, -ā F.) Vedakumbha mit Namen. SA -am 247, 23.
veda-jada durch den Veda verdummt. SL -e 234, 6.
veda-pāraga (Vgam) vedakundig. PI -ais 49, 15.
veda-vid (Vvid II) dass. SN -d 1, 7. 37, 22.
veda-vinirņaya M. (∨nī) Erklärung des Veda. SL -e 231, 3.
                                                                        [40, 15.
veda-vedānga-pāraga (Vgam) der Veden und Vedānga's durchforscht hat. SN -as
vedānta-pranihita-dhī dessen Sinn auf den Vedānta gerichtet ist (V. das auf den
    Upanişad's ruhende theologisch-philosophische System). PG -iyam 281, 5.
```

### vedārhatva N. -- vairāgya N.

vedārhatva N. Abstr. von vedārha (a-a) des Veda würdig. SA -am 197, 1.

```
veditum Inf. von Vvid II wissen, erkennen. 85, 7.
vedi-vilagna-madhyā F. (von -a) deren Mitte eingezogen, schlank war wie die des
     Altares. SN -ā 330, 17.
vedi-sammārga-daksā F. von -a geschickt im Fegen des Altares. SN -ā 335, 12.
vedhas M. (Vvidh) der Schöpfer (Brahma). SI -asā 298, 19.
Vvep I (im Ablaut zu Vvip, vipra M.) zittern. Mit ud dass.
     Ind. 3.S ud-vepate 26, 4.
vepamāna Pprm von Vvep I. SN -as 53, 4.74, 16.
vepamānā F. von -a. SN -ā 14, 20. 87, 1. SA -ām 11, 13.
velā F. (eig. Flut) Tageszeit, Stunde. SA -ām 46, 3.
                                                                            [3. 7.
velātikrama (ā-a) M. Zeitüberschreitung, Verspätung. SA -am 132, 18. SI -ena 133,
Velā-lambaka-samijāa (-ā F.) den Namen Velā-Buch führend. SN -as 185, 8.
velā-vyatikrama-kāraņa N. Ursache der Zeitüberschreitung. SN -am 133, 21.
velā-vyāja M. (Vañj) Anschein der Flut. SI -ena 156, 8.
veśman N. (Vviś) Haus, Wohnung. SN -a 9, 14. SA -a 22, 3.76, 21.78, 5.197, 24.
     SL -ani 63, 10. 223, 10. 31, 13. PA -āni 8, 14.
veśyā F. (von veśa M. Bordell, Vviś) Hetäre, Dirne. SN -ā 233, 11. 89, 1. PN -ās
veśyānganā (ā-a) F. dass. SN -ā 183, 17. 266, 17.
veśyādhara-pallava (ā-a) M. die Lippenknospe einer Dirne. SA -am 289, 3.
Vvest I sich winden (um). Mit ä Kaus. winden, mit pari Kaus. umschlingen.
Kaus. Ind. 3.P pari-vestayanti 105, 10.
Pass. des Kaus. Ind. 3.S ā-vestyate 161, 11.
vai Partikel zur Hervorhebung des vorangehenden Wortes. 3, 11. 19. 7, 17. 20. 8, 2.
     10, 20. 19, 1. 3. 20, 1. 22, 15. 24, 11. 27, 17. 37, 26. 40, 20. 42, 21. 45, 1. 47, 17.
     49, 4. 52, 22. 54, 9. 18. 19. 56, 5. 8. 17. 58, 4. 59, 13. 61, 2. 64, 11. 14. 65, 19.
     68, 5. 69, 5. 13. 70, 14. 74, 9. 28. 31. 76, 8. 79, 12. 16. 80, 1. 14. 20. 23. 82, 3. 85,
     12. 87, 20. 92, 4. 10. 20. 93, 18. 147, 11. 93, 18.
vaiklavya N. (von viklava) Bestürzung. SA -am 84, 8.
Vainva M. Sohn des Vena. SI -ena 321, 24.
vaitasī F. von -a (von vetasa M.) dem Calamus Rotang eigen. SA -īm 217, 7.
vaidagdhya N. (von vi-dagdha) Geschicklichkeit, Gewandtheit. SD -āya 233, 9.
vaidagdhya-kīrti F. Ruhm der Geschicklichkeit. SA -im 261, 11.
                                                                        [185, 17.
vaidagdhya-khyāti-lobha M. Begierde nach dem Ruf der Geschicklichkeit. SD -āya
Vaidarbhī F. (von -a M., von Vidarbha M.) Fürstin, Prinzessin von Vidarbha. SN -ī
     14, 9, 13, 34, 11, 49, 1, 60, 2, 67, 13, 68, 17, 78, 12, 79, 13, 81, 2, 4, 89, 9, 93, 13,
    SA -īm 8, 17. 29, 1. 56, 8. 58, 5. 59, 18. SI -yā 9, 15. 10, 13. 12, 8. 27, 16. 85, 10.
    89, 21. SG -yās 20, 9. 89, 2. SL -yām 94, 21. SV -i 38, 11. 59, 26.
vaidūrya-mayī F. von -a aus Nephrit bestehend, gemacht. SL -yām 276, 9.
vaidya M. (von vidyā F.) Arzt. SN -as 293, 14. PN -as 255, 2.
Vainateya M. Sohn der Vinatā, der Vogel Garuda. SV -a 163, 17. 64, 17. SN -as
    161, 19. 64, 11. SA -am 164, 2. SG -asya 164, 3.
Vainateya-sakāśa M. Gegenwart des V. SA -am 162, 4.5.64, 10.
vaibudhī F. von -a (von vi-budha M.) göttlich, göttergleich. SA -īm 184, 8.
vaira N. (von vīra M.) Fehde, Feindschaft. SN -am 144, 18. SA -am 155, 8.
vaira-pratikriyā F. (Vkr) Vergeltung der Feindschaft. SA -ām 215, 12.
vaira-sādhana N. (Vsādh) Austrag der Feindschaft. SN -am 168, 11.
vairāgya N. (von vi-rāga) Gleichgültigkeit, Lebensmüdigkeit, Lebensüberdruss. SN -am
    310, 13. 19, 7. SA -am 257, 30. 78, 13. SL -e 319, 10.
```

#### vairāgya-janaka — vy-ava-hartavya

```
vairāgya-janaka (Vian) Überdruss erzeugend. SA -am 296, 6.
vairāgya-janakatva N. Abstr. von vairāgya-janaka. SAb -ād 278, 12.
vairāgya-phala dessen (deren) Frucht Gleichgültigkeit ist. SG -asya 296, 7.
vairāgya-yukta lebensmüde. SN -as 132, 14.
Vairāgyasataka N. (vairāgya-sataka, Wb. von sata N.) das Hundert (Sprüche) von
     der Gleichgültigkeit. SN -am 296, 5. 319, 8. SA -am 296, 7.
vairānuşthāna (a-a) N. (Vsthā) Betätigung der Feindschaft. SN -am 161, 8.
vairānnnya (a-ā) N. Nichtschuldigbleiben, Vergeltung der Feindschaft. SA -am 161,
∨vairāy (Den. von vaira N.) Feindschaft üben.
     Ind. 3.S vairāyate 264, 9.
vairin M. (von vaira N.) Feind. SN -ī 145, 1. SL -iņi 265, 6.
vairūpyopahata (a-u) von Missgestalt heimgesucht. PN -ās 182, 8.
vaiśasa N. (von *vi-śasa, Vśas schlachten) Metzelei. SA -am 47, 11. 48, 23.
Vaiśravana M. Sohn des Viśravana, Kubera. SN -as 47, 17.
Vaisravananuga (a-a) M. Gefolgsmann des Vaisravana. SN -as 192, 2.
Vaiśvānara M. (von viśva + nara M.) Beiname des Gottes Agni als Herdfeuer; Brah-
     manenname. SN -as 246, 23. 23. 47, 11.
vaişamya N. (von vi-şama) Schwierigkeit, Bedrängnis, Not. SA -am 25, 12. 66, 11.
vodhr M. (Vvah) Träger. SN -ā 325, 6.
vyaktam (Adv. von vy-akta Ppp von Vañj mit vi) offenbar, sicherlich. 92, 21. 274, 6.
vyakta-vāc mit artikulierter Stimme. DN -cau 200, 18.
                                                                        [87, 7.
vy-ajana N. (Vaj?) Fächer, Wedel. SN -am 311.6.
vyajana-pavana M. Fächerwind. SN -as 285, 8.
vvañjana-sthāna N. Stelle von, Ersatz für Brühe. SL -e 129, 1.
vv-ati-kara M. (Vkr) schlimmer Fall, Missgeschick. SL -e 125, 12.
vy-atīta (i-i) Pp von Vvi-ati-i vergehen, vorübergehen. SL -e 284, 2.
V vyath I schwanken, beben.
     Ind. 3.S vyathate 59, 12.
vyathā F. (Vvyath) Schaden, Pein. SN -ā 148, 13. SA -ām 290, 24.
vyathita Pp von Vvyath. SN -am 81, 7. PN -as 44, 5.
vyathita Ppp von Vvyath Kaus. verletzen, quälen. SN -as 148, 13.
∨vyadh IV durchbohren, verwunden, treffen.
     Ind. 2.8 vidhyasi 293, 2.
vy-apa-gata Pp von Vvi-apa-gam weggehen, vergehen. SN -as 259, 15.
vy-apa-deśa M. (Vdiś) Bezeichnung. SN -as 321, 33.
vv-apa-nīya Ger. von Vvi-apa-nī entfernen, ablegen. 89, 14.
vy-abhra wolkenlos. SL -e 61, 20.
vy-aya M. (Vi) Hingang, Hingabe, Ausgabe. SN -as 273, 6.
vy-artha nutzlos, zwecklos. SN -as 308, 19. -am 175, 2. SA -am 247, 14.
vyartha-pānditya N. nutzlose Klugheit. SA -am 174, 7. SAb -ād 174, 13.
vyartham (Adv. von vy-artha dessen Geld fort ist) arm. 302, 11 (oder: 'wenn ein
     Bedürftiger erfolglos von der Schwelle geht'?).
                                                                      [173, 17.
vyarthaśramatva N. Abstr. von vyartha-śrama dessen Mühe vergeblich ist. SAb -ād
vy-alīka N. (Vañc) Unwahrheit, Lüge; Leid, Schmerz. SI -ena 119,21. PA -āni 137,
vv-ava-sava M. (Vso) Entschlossenheit, Festigkeit. SI -ena 86, 15.
vyavasāyin (von vy-ava-sāya M.) entschlossen, energisch. SA -inam 139, 3.
vy-ava-sita Ppp von Vvy-ava-so unternehmen. SN -am 303, 4.10.
vy-ava-sthita Pp von Vvi-ava-sthā treten, sich stellen.
                                                        SN -as 135, 23.
vy-ava-hartavya (Vhr) zu handeln. SN -am 215, 18.
```

# vy-ava-hāra M. — vyālākīrņa

vy-ava-hāra M. (Vhr) Verhāltnis, Geldgeschäft. SN -as 112, 7. SI -ena 99, 9.

```
vyavahāra-bahişkrta (Vkr) von Geschäften ausgeschlossen. SN -as 245, 3.
vy-asana N. (Vas IV) Fleiss, Beharrlichkeit; Unglück. SN -am 119, 6, 269, 11, 16.
    SA -am 20, 19. 297, 13. 19. SI -ena 42, 18. PI -ais 276, 4.
vyasana-sata-sampāta-vidhurā F. von -a widrig durch das Eintreffen von Hun-
    derten von Unglücksfällen. PN -as 303, 8.
vyasana-samsthita mit (seiner) Liebhaberei beschäftigt. SA -am 173, 13.
vyasanānvitā (a-a) F. von -a von Unglück verfolgt. SA -ām 37, 25.
vyasanāpluta (a-ā, Vplu) von Unglück überflutet. SA -am 66, 20. 81, 19.
vyasanin (von vy-asana N.) unglücklich. SA -inam 65, 12.
vy-asu leblos. SN -us 33, 11.
                                                                      [212, 18.
vy-ā-karaņa N. (Vkr) Grammatik. SN -am 96, 12. 206, 21. 40, 25. SA -am 196, 14.
vyākulatā F. (von vy-ākula) Erregung, Bestürzung. SI -ayā 136, 17.
vyākulatva N. (von vy-ākula) dass. SN -am 157, 3.
vyākula-hrdaya mit erregtem Herzen. SN -as 102, 8.
vy-ākulā F. von -a aufgeregt, in Unordnung gebracht. SA -ām 58, 23.
vyākulita-hrdaya mit aufgeregtem Herzen. SN -as 132, 18.
vy-ā-khyā F. (Vkhyā) Erklärung, Kommentar. SN -ā 320, 16.
vy-ā-khyātr M. (Vkhyā) Erklärer, Interpret. DN -ārau 255, 22.
vyāghra M. Tiger. PA -ān 105, 20. PI -ais 14, 1.
vyāghra-dvīpi-vrka-purahsara (Vsr) unter Vorantritt von Tiger, Leopard and
    Wolf. PN -as 114, 17.
vyāghra-vānara-samkīrņa (Vkī) bestreut, erfüllt mit Tigern und Affen. SL -e
vyāghrī F. (von -a M.) Tigerin. SN -ī 317, 9.
                                                                      [190, 20.
Vyādi M. (Sohn des Vyada (vy-ada, Vad)) Name eines alten Grammatikers, Verfassers
    des (nur in umfangreichen Zitaten erhaltenen) Samgraha, eines grossen Kompen-
    diums der Grammatik. SN -is 194, 5. 206, 12. 13, 11. 14, 16. 15, 24. 16, 4. SA
    -im 214, 3. 14. SI -inā 197, 1. 12. 214, 8. SL -au 213, 15. 14, 22.
Vyādi-nāman Vy. mit Namen. SN -ā 194, 1.
Vyādi-vacas N. Wort, Rede des Vy. SA -as 196, 9.
Vyādīndradatta (i-I) M. Vy. und I. DN -au 196, 22. 97, 5. DI -ābhyām 205, 3.
vyāttāsya (a-ā) mit aufgesperrtem Rachen. SN -as 35, 7.
                                                                       [12, 20.
vv-ā-dīrgha langgestreckt. SI -ena 293, 11.
vyādha M. (Vvyadh IV) Jäger. SN -as 32, 14.
vyādha-vacas N. Wort, Rede der Jäger. SA -as 255, 9.
                                                                 SG -es 314, 3.
vy-ā-dhi M. (Vdhā) Krankheit. SN -is 135, 11. 45, 14. 239, 16. 60, 6. SA -im 167, 14.
vyādhita (von vy-ā-dhi M.) krank. SN -as 143, 10.
                                                         [nung. SN -am 317, 3.
vyādhi-viyoga-duḥkha-sahita verbunden mit den Leiden von Krankheit und Treu-
vy-ā-patti F. (Vpad) Unglück, Misslingen, Untergang. SN -is 146, 11.
vy-ā-pad F. (Vpad) dass. PN -das 316, 12.
vy-ā-pādayat Ppra von ∨vi-ā-pad Kaus. umbringen. SN -n 130, 19. SI -tā 182, 16.
vy-ā-pādayitum Inf. von ∨vi-ā-pad Kaus. (s. o.). 118, 17. 26, 20.
vy-ā-pāditā F. von -a Ppp von Vvy-ā-pad Kaus. (s. o.). SN -ā 142, 7.
vy-ā-pāra M. (Vpf) Tätigkeit, Beschäftigung, Geschäft. SA -am 102, 12. SI -eņa
    102, 11. 03, 6. 04, 17. 73, 8. PI -ais 298, 8. 311, 3.
vy-āpta Ppp von Vvi-āp durchdringen. PN -ās 297, 2.
vyāla M. Raubtier, Schlange, böser Elefant. SN -as 278, 1. SA -am 259, 4. PI -ats
    316, 9. PG -anam 298, 20.
                                                            [16. PN -as 109, 8.
```

vyālākīrņa (a-ā, Vkr) mit Raubtieren bedeckt; von Bösewichtern umgeben. SL -e 121,

# vyālākula — śakuna M.

```
vyālākula (a-ā) voll von reissenden Tieren. SN -am 169, 19.
vy-ā-sanga M. (Vsanj) das Hängen an, Verlangen nach. SA -am 308. 1.
vy-ā-hartum Inf. von Vvi-ā-hr herausbringen, sagen zu. 9,7.
vy-uşita Pp von Vvi-vas I verbringen, zubringen. SN -as 89.20.
vy-ustā F. von -a Pp von Vvi-vas I (ep.) dass. SN -ā 63, 10.
vvūdhoraska (a-u, vv-ūdha + uras N.) breitbrüstic. SV -a 34, 16.
vyūha-racanā F. (Vrac) Schlachtordnung. SA -ām 102, 10.
vyoman N. Himmel. SV -a 312,18. SA -a 202,14. SG -nas 331,14. SL -ni 59,4.
vyoma-mārga M. Himmelsbahn, Luftpfad. SI -ena 199, 9.
Vyraj I gehen (zu). Mit anu nachgehen, suchen, mit ā kommen, zurückkommen.
     Ind. 3.S vrajati 175, 5. 292, 12. 303, 7. 1.S vrajami 36, 8. 117, 1. 93, 14. 223,
     22. 49, 20. 1.D vrajāvas 156, 11 (mit Imp.-Bedeutung). 3.P vrajanti 102, 17.
     323, 9. anu-vrajanti 145, 19.
     Imp. 2.S vraja 8, 12. 21, 18. 201, 11. 33, 11.
     Pot. 3.8 vrajet 27, 1, 44, 10, 118, 20, 31, 8, 35, 13, 44, 4, 50, 14.
     Impf. 3.P āvrajan (ā-a) 21, 21.
vrajat Ppra von Vvraj I. PN -ntas 300.1.
vranin (von vrana M. Wunde) wund, räudig. SN -1 294, 23.
vrata N. Gelübde. SN -am 15, 5. 52, 5. 10. 305, 8. SA -am 127, 17.
vrata-ruci (Vruc) an Gelübden Gefallen findend, religiös. SL -au 267, 19.
vrata-sata N. Hundert(e) von Gelübden. PI -ais 228, 11.
vratin (von vrata N.) Gelübde haltend, fromm. PN -inas 182, 12.
vrīdā F. (Vvrīd) Scham. SN -ā 262, 2.
vrīdita Pp von Vvrīd sich schämen. PN -ās 21, 5.
vrīditā F. von -a. SN -ā 22, 3.
Samkara M. (sam + kara (Vkr) wohltätig) Beiname des Gottes Siva. SA -am 190, 3.
     207, 6, 52, 11. SI -ena 246, 2. SL -e 187, 11.
Samkarasvāmi-nāman Samkarasvāmin mit Namen. SN -ā 195, 4.
Váams I rühmen, preisen, künden. Mit pra rühmen, preisen.
     Ind. 3.8 samsati 80, 14. 2.8 samsasi 36, 14. 3.P samsanti 134, 13.
     Imp. 2.S samsa 50, 13. 229, 13. 2.P samsata 44, 20.
     Perf. 3.S śaśamsa 211, 22. 22, 17. 28, 18. 41, 14. 48, 21. 3.P pra-śaśamsus 2, 20.
Pass. Ind. 3.S sasyate 99, 16.
                                                                           [9, 3.
śamsā F. (Vśams) das Rühmen, Preisen, Preis. SN -ā 110, 5.
√śak IV (ep.) können, vermögen.
     Ind. 2.S śakyase 30, 12.
Váak V können, vermögen.
     Ind. 3.S saknoti 120, 15, 48, 14, 81, 8, 89, 4. 2.S saknosi 165, 14. 3.P saknu-
     Perf. 3.S śaśāka 333, 17.
                                                [vanti 9, 7. 1.P śaknumas 149, 8.
     Aor. 3.S asakat 81, 21. 210, 21.
Pass. Ind. 3.S śakyate 72, 5. 141, 19. 42, 1. 47, 9. 54, 3. 277, 14. 86, 11.
śakata N. Wagen. SA -am 127, 13. SL -e 127, 16.
Śakatāla M. (von śakata N.) Name des Ministers des letzten Nanda. SN -as 214,
     5. 13. 15, 15. 19. 17, 5. 8. 21. 20, 1. 6. 19. 21, 13. 24, 10. 25, 23. 26, 10. 16. 23.
     SA -am 215, 4. 17, 2. 19, 23. SI -ena 214, 17 (lies S für S). 21, 10. 23, 10. 24,
     16. 26, 14. 27, 5. SG -asya 215, 8. SL -e 215, 2.
Śakatālākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) Śakatāla mit Namen. SA -am 213, 18.
śakuna M. Vogel. PN -ās 25, 11. 316, 4. PA -ān 24, 20. PI -ais 66, 17. 81, 16. PG
                                                                  [-ānām 47, 19.
```

```
śakta (Pp von Vśak) fähig, imstande. SN -as 20, 13. 53, 10. 104, 15. 215, 12. 13.
    SA -am 114, 7, 64, 5. SI -ena 114, 6. PN -as 112, 17, 278, 21, 317, 8.
śakti F. (Vśak) Kraft, Fähigkeit. SN -is 167, 11. 87, 10. 220, 2. 69, 12. SA -im
    135, 13. 17. 60, 8. 203, 10. SI -yā 262, 18.
śaktimat (von śakti F.) Kraft besitzend, stark. SG -atas 187, 10.
Śaktimatī F. (von śaktimat) Frauenname. SN -ī 236, 10.
Śaktiyaśas F. (śakti + yaśas N.) Name einer Vidyādhara-Prinzessin und des von ihr
    handelnden Buches im Kathāsaritsāgara. SN -ās 185, 7.
śakti-vaikalya-namra sich beugend aus Mangel an Kraft.
                                                           SG -asya 116, 9.
śakti-sameta mit Kraft versehen, mächtig. SL -e 162, 3.
śakti-hasta einen Speer in der Hand haltend. SN -as 243, 17.
śakya (Vśak) möglich, tunlich, ausführbar. SN -as 220, 13.60, 4.93, 17. -am 125, 20.
śakyā F. von -a. SN -ā 28, 14. 93, 13.
                                                                 [DN -au 57, 20.
Śakra M. (Vśak) Beiname des Gottes Indra. SV -a 6, 14. SN -as 8, 4. 15. 9, 17. 16, 15.
    18,4. SA -am 18,6.92,21. SI -epa 6,10.8,6.18,10.134,15. SAb -ād 97,19.
Śakrādi (a-ā) Śakra und die andern. PN -ayas 290, 18.
Váank I Scheu empfinden, Verdacht, Misstrauen hegen (gegen), verdächtigen, besorgen,
    Ind. 3.S śankate 259, 18. 2.S śankase 26, 15. 1.S śanke 64, 20.
                                                                      vermuten.
    Pot. 3.S śanketa 84, 18.
śankamānā F. von -a Pprm von V śank I. SN -ā 21, 14. 82, 3. 83, 20.
                                                                            [22.
śankā F. (Vśank) Misstrauen, Zweifel, Vermutung. SN -ā 79, 2. 88, 7. 181, 2. 229,
śankita Pp von Vśank sich fürchten vor. SN -as 180, 16.
śankha-svanāntara-puşpa-vṛṣṭi (a-a) wo auf den Schall von Muschelhörnern ein
    Blumenregen folgte. SN -i 327, 5.
Śacī F. (Vśak) Name der Gemahlin des Gottes Indra. SA -īm 2,11. SI -yā 17,11.
Sacī-pati M. der Gemahl der S. SN -is 16, 15.
satha falsch, Schuft, SN -as 210, 10.
sata N. ein Hundert. SN -am 2, 11. 11. 56, 3. 72, 13. 17. SA -am 57, 21. 88, 5. 94, 1.
    134, 12. SI -ena 100, 2. PN -ā (vedisch für -āni) 56, 3. PI -ais 190, 22. 232, 22.
śataka-traya N. drei Zenturien. SN -am 319, 9. SL -e 257, 24.
Satakratu M. (sata-kratu) Beiname des Gottes Indra. SA -um 94, 16.
śata-khanda-jarjaratara (Komp. von jarjara, Vjr Int.) sehr zerfetzt in hundert
    Stücke. SN -am 315, 15.
                                                                    [-ām 59, 11.
śatapattrāyatekṣaṇā (a-ā, a-ī) F. von -a mit lotus(ähnlichen) langen Augen. SA
śata-brāhmaṇa-ghāta-ja (Vjan) entstehend aus der Tötung von hundert Brahmanen.
śata-mukha aus hundert Mündern, Öffnungen kommend. SN -as 260,3. [SN -am 148,3.
śata-yojana-yāyin (Vyā) hundert Y. laufend. PI -ibhis 79, 17.
śatayojanavat (von śata-yojana N.) wie hundert Y. 175, 12.
śataśas (von śata N.) hundertfach, zu Hunderten. 59, 31.
satru M. Feind. SN -us 135, 8. 67, 18. 79, 2. SA -um 135, 2. 36, 6. 48, 2. 61, 17.
    67, 14. SAb -os 158, 15. SG -os 155, 8. 60, 12. 65, 5. SL -au 116, 1. PN
    -avas 138, 7. 317, 10. PA -ūn 135, 14. 276, 13.
śatru-karşana (Vkrs I) die Feinde zerrend, zausend. SV -a 72, 19.
śatru-ghna M. (Vhan) Feindetöter. SV -a 35, 3.
śatru-jana M. Feinde. SL -e 262, 5.
śatru-jalagni-madhya (a-a) N. Mitte von Feinden, Wasser, Feuer. SL -e 275, 17.
śatrutas (von śatru M.) von, vor Feinden. 54, 12.
```

śatru-pratikriyā F. (Vkr) Rache am Feinde. SN -ā 215, 14.

śatru-bhūta Feind seiend. SN -as 167, 16.

V sad IV fallen, Kaus. fällen, umhauen. Kaus. Perf. 3.S śātayāmāsa 73, 17. 1. Fut. 1. S śātayişye 72, 22. śanakais (Dem. von śanais) leise, sanft. 12, 1.62, 1. [-a M.). śanaiś-cara (Vcar) langsam wandelnd. DI -ābhyām 292, 22 (im Nebensinn DI von Sanaiscara M. (s. o.) der Planet Saturn. SN -as 127, 11. śanais leise, langsam, in Ruhe, nach und nach, allmählich. 83, 14. 105, 13. 29, 10. 10. 31, 7. 7. 13. 13. 57, 1. 1. 79, 6. 7. 89, 16. 205, 23. 87, 9. 98, 17. 302, 12. V sap I fluchen, verfluchen. Akt. Pot. 3.S sapet 19, 2. Impf. 3.S asapat 74, 18. 3.P asapan 237, 5. Perf. 3.S śaśāpa 33, 7. 189, 13. Med. 1. Fut. 2. S sapsyase 74, 25. śapatha M. (Vśap) Fluch, Schwur. SN -as 141, 15. śapathottaram (a-u, Adv. von -a) nach, mit einem Schwur. 247, 8. śapitum (ep. für śaptum) Inf. von ∨śap. 19, 1. 3. śapta Ppp von Vśap. SN -as 53, 7. 227, 19. 44, 16. DN -au 190, 4. śaptum Inf. von Vśap. 74, 15. [-ena 312, 4. śaphari-sphurita N. (Vsphur) das Zucken, Zappeln der S. (Cyprinus Sophore). SI śabda M. (Vśap) Laut, Schall, Geräusch, bedeutsame Lautgruppe, Wort. SN -as 15, 22. 16, 2. 117, 5. SA -am 52, 22. 102, 3. 15, 11. 16, 21. PN -ās 115, 20. śabda-mātra N. (-ā F.) ein blosser Laut. SAb -ād 115, 16. 21. 16, 14. 17, 13. śabda-śastra N. Wortlehre, Sprachwissenschaft. SN -am 96,18. SA -am 244,10. PN śabdaśāstra-vid (Vvid II) der Wortlehre kundig. SI -dā 238, 19 (F.). [-āņi 96, 16. śabdanurupa (a-a) dem Laut entsprechend. SI -ena 115, 15. Vsam IV zur Ruhe kommen, ruhig werden. Mit sam Kaus. beruhigen, beilegen. Ind. 3.S śāmyati 171, 6. 272, 2. Kaus. Ind. 3. P sam-samayanti 170, 13. śam N. Heil, Glück. SA -m 260, 22. śama M. (Vśam) Seelenruhe. SN -as 18, 21. SA -am 300, 3 (meine (graphisch sehr leichte) Änderung für same der früheren Ausgaben, da das Verbum vi-dhā ein Objekt neben sich verlangt). śama-sukha N. das Glück der Seelenruhe. SN -am 316, 8. SA -am 300, 2. śama-sudhā-bhogaika-baddha-sprha (a-e, -ā F.) dessen Verlangen allein auf den Genuss des Nektars der Seelenruhe gerichtet ist. SN -as 312, 16. śamī F. eine Art Akazie. SA -īm 177, 14. śamī-koţara N. Astloch der Akazie. SA -am 178, 3. SL -e 178, 4. śamī-koţara-stha (∨sthā) im Astloch der Akazie befindlich. SN -as 177, 21. śamī-śākhā F. Ast der Akazie. SL -āyām 178, 7. Śambhu M. (śam + ∨bhū) ein Name des Gottes Śiva. SN -us 247, 18. 21. 49, 14. 78, 20. SA -um 252, 2. SI -unā 191, 21. 207, 1. SG -os 124, 19. 84, 9. 88, 20. 92, 13. 299, 13. SL -au 188, 9. SV -o 310, 1. Śambhu-Svayambhu M. Ś. und Sv. (= Svayambhū). Stf. 278, 20. Śambhu-Svayambhu-Hari M. Ś., Sv. und H. PN -ayas 278, 16. 21. [140, 7.śayana N. (Vśī) Lager, Bettstatt. SN -am 300, 20. SA -am 141, 16. 42, 2. SL -e śayana-sthāna N. Bett (nach PW Schlafgemach). SN -am 140, 4. śayanīya-parityakta-gātra die Glieder dem Lager überlassend. SN -as 239,3.

śayyā F. (∨śī) Lager, Ruhebett. SN -ā 273, 1. 300, 8. 11, 5. 14, 8. 15, 16.

śayāna Pprm von ∨śī II liegen. SA -am 35, 22. 53, 3.

```
śayyāsana-bhoga (ā-ā) M. Lager, Sitz und Essen. PL -eşu 4, 17.
śara M. Rohr, Pfeil. SA -am 165, 2, 234, 1.
śarac-candra-jyotsnā-dhavala-gaganābhoga-subhagā (a-ā) F. von -a lieblich
    durch das vom Licht des Herbstmondes glänzende Himmelsrund. SA -ām 307, 11.
śarac-candra-prakāśatā F. das Leuchten wie der Herbstmond. SN -ā 155, 6.
śarana N. Schirm, Schutz, Zuflucht. SN -am 239, 2. 74, 6. 308, 11. SA -am 14, 18.
     16, 11. 22, 22. 44, 7. 73, 9. 74, 22. 25. 228, 17. 320, 9. 24, 11.
śaranāgata (a-ā) gekommen in den Schutz (von). SN -as 250, 22. SA -am 168, 20.
śarapārthin (a-a) schutzsuchend. PN -inas 46, 15. PG -inam 272, 4.
śaranārthinī (a-a) F. von -in. SN -ī 50, 7.
śaranya (von śarana N.) schützend, Zuflucht gewährend. SV -a 37, 6.
śaranya F. von -a. SA -am 228, 16.
śarad F. Herbst (September-Oktober), Jahr. SL -di 266, 3. 328, 15. PA -das 94, 1.
śarāva M. flache Schüssel, Teller. SN -as 215, 7.
śarīra N. Leib, Körper. SN -am 187, 22. 313, 1. SA -am 213, 9. 28, 20. 51, 5. 334, 1.
    SAb -ād 74, 10. SG -asya 143, 6. SL -e 141, 1. 216, 4. 309, 20.
śarīratas (von śarīra N.) aus dem Körper. 192, 21.
śarīra-nirapekṣa (∨īkṣ) keine Rücksicht nehmend auf den Körper. SI -eṇa 242,7.
śarīra-bhūta (∨bhū) Körper geworden. SN -as 187, 9.
śarīra-vārttā F. Kunde vom Körper, vom Befinden. SA -ām 239, 10.
śarīra-stha (Vsthā) im Körper hausend. SN -as 273, 17.
śarīrāntakara (a-a, ∨kr) Endemacher des Körpers. SN -as 8, 1.
śarīrāntar-vāsinī (a-a) F. von -in (∨vas I) im Körper wohnend. SN -ī 205, 21.
śarīrārdha-harā (a-a) F. von -a (∨hr) die Hälfte des Körpers nehmend. SA
    -ām 333, 11.
śarīrāsāmarthya (a-a) N. Unvermögen, Ohnmacht des Körpers. SAb -ād 148, 14.
śarīriņī F. von -in (von -a N.) mit einem Körper versehen. SN -ī 216, 16.
śarīrin M. (von śarīra N.) Geschöpf, Mensch. PA -inas 284,13. PG -inam 327,6.
śarkarā F. Zucker. SI -ayā 171, 6.
śarma-da (Vdā) Schutz, Heil, Glück gewährend. SA -am 320, 9.
                                                                       [191.5.
Sarva M. (von saru F. Speer) ein Name des Gottes Siva. SN -as 186, 18. SAb -ād
Sarvavarma-dvitīva selbander mit Sarvavarman. SN -as 239, 15.
Sarvavarman M. (Sarva + varman N. Panzer, Vyr V) Verfasser der Grammatik
    Kālāpaka oder Kātantra. SN -ā 239, 6. 21. 40, 5. 9. 41, 2. 9. 13. 18. 42, 6. 13. 21.
    43, 12. SA -ānam 243, 10. SG -anas 242, 3. 10. SL -ani 240, 18. 45, 1.
Śarvavarma-prabhęti (-i F.) Śarvavarman und die andern. PI -ibhis 234, 15.
Śarvavarmādi (a-ā) dass. PN -ayas 234, 18.
Sarvāņī F. (von Sarva M.) Gemahlin des S. SN -ī 189, 16.
śalabha M. Nachtfalter, Motte. SN -as 300, 15.
śalākāñjana-nirmitā (ā-ā) F. von -a mit Augenstift und -salbe hergestellt. SN -ā
śalya N. Pfeilspitze. PN -āni 268, 9.
                                                                      [332, 15.]
śalya-tulya einer Pfeilspitze gleich. SN -as 276, 8.
śava M. Leichnam, Leiche. DG -ayos 289, 10. PA -an 214, 1.
śaśaka M. (Dem. von śaśa M. Hase) Häschen, Hase, Kaninchen. SN -as 133, 5.8.11.
    34, 7. 35, 15. 22. 36, 6. SI -ena 130, 16. SG -asya 132, 16. PA -an 133, 19.
śaśakādhama (a-a) niedrigster der Hasen. SV -a 133, 6.
śaśa-dhara M. (Vdhr) Mond. SN -as 285, 12.
                                                                          [13.
śaśa-viṣāṇa N. Hasenhorn (ein Unding). SA -am 259, 2.
śaśānka (a-a) M. Mond. SN -as 113, 18. 295, 17. SI -ena 300, 12. SG -asya 160,
```

# Śaśāńkavatı F. — śāpāvatīrņa

```
Śaśānkavatī F. (von śaśānkavat, śaśānka M.) Name einer Prinzessin und des von
     ihr handelnden Buches im Kathāsaritsāgara. SN -ī 185, 9.
śaśi-divākara M. Mond und Sonne. DG -ayos 274, 14.
                                                                       [291, 10.
śaśin M. (von śaśa M.) Mond. SN -1 127, 20. 86, 6. 268, 6. SG -inas 8, 20. 59, 14.
śaśi-śekhara (-a M. Diadem, im Ablaut zu śikhara M.N.) den Mond als Diadem
     tragend, Beiname des Gottes Siva. SN -as 186, 14.
śaśvat allezeit, stets. 54, 15.
śaspa-bhuj M. (Vbhuj VII) Grasfresser. SA -jam 183, 4.
śaspa-bhojin M. (Vbhuj VII) dass. SN -ī 125, 11.38, 6.39, 6.44, 18. PN -inas 121,
śaspāgra (a-a) N. Grasspitze. PA -āņi 121, 13. 48, 9.
                                                         [16. PG -inām 123.7.
śaspāda (a-a) M. (Vad) Grasfresser. SN -as 168, 15.
sastra N. (Vsas schneiden, hauen) Schwert, Waffe. SN -am 117, 17, 235, 18, 78, 26.
     SI -ena 6, 6. 32, 12. PI -ais 120, 17.
śasya (Vśams) zu rühmen, zu preisen. SN -am 131, 11. PN -ās 142, 19.
śākarasī-kṛta Ppp von \śākarasī-kṛ in Pflanzensaft verwandeln. SN -am 228, 4.8.
śākāśin (a-ā, Vaś IX) Pflanzen, Kräuter essend. SA -inam 228, 2.
śākāhārin (a-ā, āhāra M.) Kräuter als Nahrung habend. SN -ī 273,2.
šākhā F. Ast, Zweig. SG -āvās 73,15. DA -e 72,16. DL -ayos 72,15. PN -ās 284,
śākhāmṛga-gaṇāyuta (a-ā, Vyu) mit Scharen von Affen versehen. SA -am 39,2.
śākhota-nimba-kutaja M. Trophis, Azadirachta und Wrightia. PN -ās 272, 18.
śāthya N. (von śatha) Falschheit. SN -am 262, 3. SAb -ād 146, 15.
śānollīdha (ā-u, Vlih) auf dem Schleifstein geschliffen. SN -as 266, 2.
śātavitvā Ger. von Vsad Kaus. fällen. 72, 20.
śānta (Pp von Vśam) zur Ruhe gelangt, ruhig, still, erloschen. SN -as 309, 21.
     11, 8. SA -am 228, 15. SD -āya 257, 17. 20.
śānta-jvarā F. von -a dessen Fieber erloschen ist. SN -ā 89, 15.
śanta-dhvani wo der Lärm sich gelegt hat. PL -işu 304, 15 (F.).
śānta-pāvana (-a M., Vpū) von ruhigem Feuer. SA -am 320, 6.
śanta-svarūpa von ruhiger, stiller Eigenart. SD -āya 257, 20.
śāntā F. von -a. PN -ās 309, 4.
śānti F. (∨śam) Ruhe, Behagen, Wohlergehen, Besänftigung. SN -is 92, 10. 168, 19.
     SA -im 173, 1. 74, 8. SD -aye 174, 1.
śānti-śataka N. (Wb. von śata N.) Huntert(e) von Besänftigungsmitteln. PI -ais 292,
śāpa M. Vśap) Fluch. SN -as 192, 21. SA -am 192, 10. 224, 4. 29, 10. SI -ena
     86, 11. 230, 11. 52, 23. SAb -ād 32, 5. 53, 9. 10. 189, 17. 20. 92, 9. 93, 5. 237, 12.
śāpatas (von śāpa M.) infolge eines Fluches. 193, 6.
śāpa-daśopaśānti (ā-u) F. Aufhören des Zustandes (im Nebensinn Erlöschen des
     Dochtes) des Fluches. SN -is 253, 2.
śāpa-doşa M. Fehler, Schuld des Fluches. SN -as 192, 14.
śāpa-nirmukta vom Fluche befreit. SN -as 256, 2.
śāpa-nirmukti F. (V muc) Befreiung vom Fluche. SN -is 227, 22. 30, 13.
śāpa-bhīta vor dem Fluch sich fürchtend. SI -ena 249, 22. 51, 17.
śāpa-bhrastā F. von -a durch einen Fluch gefallen. SN -ā 230, 10.
śāpa-moksa M. Erlösung vom Fluch. SG -asya 246, 11.
śāpāgni (a-a) M. Fluchfeuer, Feuer des Fluches. SN -is 74, 12.
śāpādi (a-ā) mit dem Fluch beginnend. SA -i 255, 15.
śāpānta (a-a) M. Ende des Fluches. SN -as 192,11. SA -am 189,16.92,7.237,7.
śāpāntokti (a-u) F. (Vvac) Verkünden des Endes des Fluches. SL -au 253, 17.
```

śāpāvatīrņa (a-a) durch einen Fluch herabgestiegen. SAb -ād 192, 8.

# śāpita — śikhara M. N.

```
śāpita Ppp von ∨śap X verfluchen. SN -as 222, 21.
Śāmbhava (von Śambhu M.) dem Śambhu gehörig. SN -as 124, 17.
śāmyat Ppra von ∨śam IV zur Ruhe kommen, nachlassen.
                                                          SL -ti 300, 3.
śārada (von śarad F.) herbstlich, Herbst-. SA -am 286, 18.
śāradī F. von -a. SN -ī 49, 16.
śārdūla M. Tiger. SN -as 36, 8.
śārdūla-mrga-sevita (∨sev) von Tigern und Gazellen bewohnt. SA -am 41,6.
Śārdūlavikrīdita N. (śārdūla-vikrīdita N. (∨krīd) Tigerspiel) Name eines Metrums
    von 4 \times 19 Silben (der Schluss hat das Mass des Wortes). SN -am 279, 12.13.
Śārva (von Śarva M.) dem Śarva gehörig, des Ś. SA -am 259, 20.
                                                                        [96, 24,
śāla-veņu-dhavāśvattha-tindukenguda-kimśuka (a-a, a-i) M. Vatica, Bambus,
    Anogeissus, Ficus religiosa, Ebenholzbaum, Catappa und Butea. PI -ais 33, 18.
śāla-samnibha (Vbhā) einem Sal-Baume (Vatica robusta) ähnlich. SA -am 190, 23.
śālā-stha (Vsthā) im Stalle stehend. PN -ās 75, 20.
śāli M. Reis. PA -īn 314, 1.
Śālihotra M. (śāli 🕂 hotra N. Opfer, 🗸 hu) Verfasser des ersten Lehrbuches über
    Pferdezucht. SN -as 70, 23.
śāly-anna N. Reisspeise, Reisbrei. SA -am 295, 5.
śāly-odana-ruci (-i F., Vruc) an Reisbrei sich labend. SN -is 273, 2.
śāśvata (von śaśvat) beständig, von Dauer, ewig. SN -am 180, 14.
√śās II beherrschen. Mit sam-anu dass., mit ā Med. wünschen.
Akt. Ind. 3.S sam-anu-śāsti 37, 20.
    Perf. 3.S śaśāsa 94, 24. 204, 16.
Med. Ind. 1.P ā-śāsmahe 291, 14.
śāsana N. (Vśās) Befehl, Edikt, Lehre. SN -am 92, 12. SAb -ād 65, 7.
śāsana-śata N. ein Hundert Schenkungsedikte. SI -ena 97, 7.9.
śāstra N. (Vśās) Lehrbuch, Vorschrift, Wissenschaft. SN -am 96, 16. 117, 17. 212, 10.
    44,7. SA -am 95,5. SAb -ād 320,18 (Daņģin, Kāvyādarśa I, 14). SL -e 319,6.
śāstra-jña (∨jñā) der Gelehrte. SN -as 288, 11.
                                                                [PI -ais 311, 13.
śāstratas (von śāstra N.) nach der Lehre, nach Vorschrift. 78, 8.
śāstra-drsti F. Blick ins Lehrbuch. SI -yā 178, 2.
śāstra-vimukha (vi-mukha) dem Lehrbuch abgeneigt. PN -ās 95, 12. PA -ān 95,
śāstra-vihita im Lehrbuch verordnet. SN -am 260, 7.
                                                                   [10.301, 19.
śāstrokta (a-u) im Lehrbuch beschrieben. PI -ais 71, 8.
śāstropaskṛta-śabda-sundara-gir (a-u) eine schöne Sprache mit nach dem Lehr-
    buch gebildeten Worten besitzend. PN -iras 260, 18.
śāstraugha (a-o) M. Woge(n) der Wissenschaften. PA -ān 304, 4.
∨siks I (Des.-Bildung von ∨sak) lernen.
    Imp. 3.S sikşatām 276, 14.
Pass. Imp. 3.S sikşyatām 233, 9.
Kaus. Ind. 3.S śiksayati 233, 10. 1.S śiksayāmi 241, 1.4.
    Imp. 2.S siksaya 233, 16.
śiksamāna Pprm von Všiks I. SN -as 240, 20.
śiksā F. (Vśiks) Lehre, Unterricht. SN -ā 174, 4.
śikṣāpita Ppp von ∨śikṣ Kaus. lehren, belehren. SN -as 174, 3.
śiksita Pp von ∨śiks lernen. SN -as 174, 3.
śiksita Ppp von Vśiks Kaus. lehren. SN -as 231, 17. 41, 6.
śiksitā F. von -a Ppp von ∨śiks lernen. SN -ā 234, 2.45, 11.
śikhara M.N. (vw. mit śikhā F.) Gipfel. SN -am 185, 23. PI -ais 37, 3. 322, 25
```

600

```
(die Strophe handelt anscheinend von dem Phänomen des Alpenglühens, von dem der Dichter eine naive Erklärung giebt).
```

- śikhari-kuhara-grāva-śayyā-niṣaṇṇa (∨sad) sitzend auf dem Steinbett in einer Berghöhle. SN -as 305, 13.
- śikharin M. (von śikhara M.N.) Berg. PG -inām 272, 4. [23.
- Śikharinī F. (von śikharin Adj.) Name eines Metrums von  $4 \times 17$  Silben. SN -ī 297,
- śikhā F. Spitze, Scheitellocke, Federkamm des Pfaues, Flamme, Strahl. SN -ā 226, 21. 77, 16. SA -ām 226, 19. SI -ayā 328, 7. PN -ās 296, 14.
- śikhi-kula-kala-kekā-rāva-ramya anmutig durch den leisen Ruf: kekā der Pfauenherden. PN -ās 286, 1.
- śikhin M. (von śikhā F.) Pfau. SN -ī 124, 18. PN -inas 75, 20. 76, 1. PG -inām śithila schlaff, locker, lose. SA -am 333, 3. [179, 14.
- śithila-prāya beinah auseinanderfallend, ganz schlaff. SN -as 263, 9.
- V śithilāy (Den. von śithila) schlottern.
  - Ind. 3.P sithilāyante 299, 16.

- [SG -es 250, 18.
- Śibi M. Name eines mythischen Königs der Usinara. SN -is 250, 15.22. SA -im 251, 8.
- śirah-pranāma-malina befleckt durch das Neigen des Hauptes. SA -am 281, 3.
- śiraś-cheda-bhaya N. Furcht vor Kopfabschneiden. SAb -ād 234, 1.
- śiras N. Kopf, Haupt. SN -as 274,11.99,15. SA -as 93,5.176,8.235,18.41,23. 59,20. SI -asā 112,12.241,10. SL -asi 258,27.70,3.90,7.310,3.14,11.
- śirīṣa-kusuma-prānta M. (pra-anta M.) Saum einer Blüte von Acacia Sirissa. SI -ena 259, 5. [Śirīṣa-Blüte übertrifft. DN -au 331, 7.
- śirīşa-puşpādhika-saukumārya (a-a, -a N., von su-kumāra) dessen Zartheit die śirīşa-sukumārāngī (a-a) F. von -a mit śirīşazarten Gliedern. SN -ī 238, 10.
- śiro-ruha M. (Vruh) Kopfhaar. PI -ais 292, 19.
- śilā F. Stein, Fels. SA -ām 128, 16. SL -āyām 129, 7. 73, 17. [334, 12.
- śilā-tala M.N. Steinfläche, ein flacher Fels. SA -am 34,15. SL -e 129,14. PL -eşu śilāśraya (ā-ā) auf dem Felsen liegend. SA -am 129, 3.
- śilībhūta-hima dessen Schnee zu Stein (Eis) geworden ist. SL -e 324, 6.
- śiloccaya (ā-u) M. (Vci) Berg. SA -am 36, 18. 254, 15.
- śilpa N. Handwerk, Fertigkeit. SN -am 98, 13. SA -am 175, 4. PN -āni 55, 15.
- śil pa-vikrama-śālin (von śālā F.) reich an Kunst oder Tapferkeit. PG -inām 105, 14.
- śilpin M. (von śilpa N.) Handwerker, Künstler. SG -inas 102, 19. PN -inas 124, 11.
- śiva freundlich, günstig, heilbringend. SN -as 73, 5. 88, 9. PN -ās 110, 6. 18, 8. 36, 12.
- Śiva M. (s. o.) euphemistischer Name für Rudra, im indischen Mittelalter und bis heut der in Indien, zumal im Dekhan, am meisten verehrte Gott, dessen Wesenskern aber schwer zu ergründen ist. Wird in der Tracht eines Asketen dargestellt, mit der Mondsichel als Diadem. Gemahl der Pārvatī (Durgā, Kālī) und Vater des Kriegsgottes Skanda oder Kumāra. SV -a 304, 9. 9. 9. 16. 16. 16. SN -as 186, 22. 278, 20. 94, 18. 96, 23.
- śiva N. (s. o.) Heil, Wohlergehen. SN -am 110, 13. 23, 1. 42, 17. 43, 1. 201, 21. 06, 7.
  Śivavarman M. (Śiva + varman N. Panzer, Vvr V) Brahmanenname. SN -ā 222, 3. 15. 18. 23, 5. SA -āṇam 222, 6. SD -aṇe 222, 16.
- Śivavarmābhidhāna (a-a) Śivavarman mit Namen. SN -as 221, 19.
- Śivāpekṣā (a-a) F. (Vīkṣ) Hinsicht auf, Vergleich zu Śiva. SI -ayā 296, 8.
- Śivālaya (a-ā) M. Śiva-Tempel. SL -e 200, 20. [122, 15]
- śiśira M.N. die kühle Zeit, Nachwinter oder Vorfrühling (Januar—Februar). SL -e śiśiratara-vāta M. sehr kühler Wind. PI -ais 101, 13. [-au 199, 11.
- śiśu M. Kind, Junges. SN -us 181, 6.13.15.265, 2. SA -um 180, 15.81, 4.16. SL

```
Váis X mit vi steigern, erhöhen.
    Ind. 3.S vi-sesayati 294, 1.
śista (Ppp von ∨śās) unterrichtet, gelehrt, gebildet. PI -ais 135.6.
śistajana-rahita von den Gebildeten verlassen. SG -asva 172.9.
śistajana-vārttā F. Kunde von gelehrten Männern. SA -ām 174, 20.
śiştā F. von -a Ppp von ∨śiş übrig lassen. SN -ā 24, 1.
śişya M. (Vśās) Schüler. SN -as 244, 13. DN -au 253, 21. DA -au 254, 1.56, 5. DI
    -ābhyām 254, 12.17. DG -ayos 254, 19. PA -ān 234, 24. PI -ais 234, 13.
śisya-dvaya-samanvita (Vi) von einem Schülerpaar begleitet. SN -as 245, 5.
śişya-pradeyāgama (a-ā, -a M., Vgam) dessen Lehre Schülern zu überliefern ist.
    PN -ās 260, 18.
śisya-yukta mit Schülern verbunden, von Sch. begleitet. SN -as 227, 18.
śişya-varga M. (Vvrj) Schülerschar. SN -as 206, 16.
śisya-sahita von Schülern begleitet. SN -as 231, 1.
∨śī II liegen, schlafen.
    Ind. 3.S sete 4, 18, 28, 3, 29, 5, 56, 10, 311, 8. 3.P serate 272, 4, 87, 3.
    Pot. 1.P śayīmahi 302, 10.
śighra rasch, schnell. PN -ās 56, 2.
                                                     [40. 10. 229, 9. 33, 23. 79, 11.
śighram (Adv. von -a) rasch, schnell, bald. 44, 10.53, 13.62, 18.67, 16.68, 2.128, 1.
śīghra-yāna N. (Vyā) schnelles Fahren, Schnellfahrt. SL -e 56, 1 (lies Ś für S). PL
śīta-kāla M. kalte Zeit. SL -e 195, 11.
                                                                     [-esu 66, 8.
śītatā F. (von śīta, Vśyai) das Kaltsein. SA -ām 141, 20.
šīta-rakṣā F. Schutz vor der Kälte. SN -ā 173, 6.
śītala (von śīta) kalt, kühl. SN -as 141, 21. SA -am 232, 13.
śītala-sīkara (-a M.) mit kalten Tropfen. PN -ās 286, 13.
śītāmśu (a-a, eig. kaltstrahlig) M. Mond. SN -us 141, 21. SI -unā 89, 17.
śītātapādi-kasta (a-ā, a-ā) N. Kälte, Hitze und andere Leiden. PA -āni 143, 17.
śītātapādya (a-ā, a-ā) Kälte, Hitze und anderes. PI -ais 113, 8.
śītotkampa-nimittam (a-u, -a N.) infolge des Zitterns vor Kälte. 286, 12.
śītkāra-sīkara M. (Vsīk) Tropfen, Sprühregen seines Prustens. PI -ais 184, 12.
śīt-kṛta N. (Vkṛ) der Laut śīt, hörbares Beben oder Zischen der Lippen als Zeichen
    sinnlicher Erregung. PA -āni 287, 4.
śīrna Pp von Vśr Pass. abbrechen, sich ablösen. PG -ānām 46, 11.
śīrna-danta mit abgebrochnem Zahn. SN -as 135, 20. 61, 18.
śīrna-sadman N. zerfallenes Haus. SL -ani 202, 22.
šīrsānta (a-a) M. Kopfende (des Bettes). SL -e 199, 21.
                                                                 [SN -as 264, 11.
śīrṣāvaśeṣī-kṛta Ppp von √śīrṣāvaśeṣī-kṛ (a-a) einem nur den Kopf übrig lassen.
śīla N. angeborne Art und Neigung, Charakter, Charakterstärke.
                                                                SN -am 225, 3.
    60, 13. 65, 5. 17. 73, 8. 75, 13. 78, 2.
śīla-guptā F. von -a durch Charakter, Sittsamkeit geschützt. PG -ānām 211, 23.
śīla-nidhi M. Schatz der Sittsamkeit. SN -is 88, 2.
śīlavat (von śīla N.) charaktervoll. SN -ān 37, 14.
śuka-yuvati-kapolāpāṇḍu (a-ā, ā-pāṇḍu) blassgelb wie die Wange eines jungen
    Papageienweibchens. SA -u 290, 21.
śukavat (von śuka M. Papagei) papageienhaft. 108, 22.
Śukra M. (śukra hell, Vśuc) der Planet Venus. SN -as 127, 11.
śukla-pakṣa M. die lichte Monatshälfte (Neumond bis Vollmond). SL -e 113, 11.
śukla-pata M. weisses, reines Zeug. SL -e 105, 2.
śuklāmbara-dharā (a-a) F. von -a (Vdhr) ein weisses Gewand tragend. SA -ām 205,
```

```
Vsuc I trauern, klagen (über), beklagen. Mit anu trauern um.
Akt. Ind. 3.S śocati 32, 1.1. anu-śocati 63, 19. 2.S śocasi 183, 5. anu-śocasi 56, 14.
     Impf. 3.S asocat 49, 1.
                                                               [1.S śocāmi 30, 22.
     Aor. 2.S sucas 39, 18.
Med. Ind. 2.S socase 56, 13. 3.P socante 48, 23.
\bigvee śuc II ep. = \bigvee śuc I.
     Ind. 1.S śocimi 31, 1.
śuc F. (Vśuc) Trauer, Kummer. SA -cam 249, 2. SI -cā 194, 7. 214, 11. 25, 7.
śuci (Vśuc glänzen) weissglänzend, rein, lauter. SN -is 37, 14. 285, 10. -i 268, 3.
     85. 6. SL -au 197, 8 (F.). 267, 19. PA -īn 246, 9.
Suci M. (s. o.) Name eines Kaufmanns. SN -is 44, 23.
śuci-kusuma-phala N. reine Blumen und Früchte. PI -ais 314, 4.
śuci-smitā F. von -a mit strahlendem Lächeln, heiter lächelnd. SN -ā 11, 19. 12, 12.
     42, 5. 43, 6. SA -ām 88, 20. SV -e 16, 7. 45, 1.
śucy-upacāra (-a M., Vcar) von reinem Wandel. SN -as 82, 16.
śuddha (Pp von Vśudh) rein. PA -an 69, 17.
śuddhi F. (Vśudh) Reinigung, Rechtfertigung. SN -is 221, 17. 23, 7. 8.
∨ śudh IV rein, klar werden, Kaus. reinigen, entfernen.
Akt. Ind. 3.8 sudhyati 144, 15.
Med. Ind. 3.S sudhyate 23, 1.
Kaus. Perf. 3.S śodhavāmāsa 61, 18.
śunī F. (von śvan M.) Hündin. SA -īm 295, 2.
√ śubh I glänzen, prangen, Kaus. schmücken.
     Ind. 3.S sobhate 59, 8. 111, 18. 12, 9. 3.P sobhante 13, 20. 266, 5.
Kaus. Impf. 3.P asobhayanta 90, 9.
                                                     [SL -e 13, 9, 175, 7, 279, 2, 7,
śubha (Vśubh) schön, gut, glückbringend, günstig. SA -am 136, 18. SI -ena 166, 6.
śubha N. (s. o.) Glück. SN -am 169, 8.
śubhā F. von -a. SN -ā 29, 8. 59, 13. 78, 19. 90, 1. SA -ām 16, 14. 38, 11. 43, 8.
     202, 15. SL -āyām 100, 15. SV -e 10, 2, 41, 13, 83, 11, 86, 16. DA -e 330, 2.
śubhānanā (a-ā) F. von -a (-a N., Van) mit schönem Antlitz. SN -ā 14, 2.88, 18.
śubhāśubha-phala (a-a) N. Lohn für Gutes und Böses. SN -am 120,1. [-ais 132,1.
śubhra (Vśubh) weissglänzend, glänzend. SN -am 279, 1.5.5.6. SI -ena 91, 17. PI
śuśrūşamānā F. von -a Pprm von Vśru Des. hören wollen, gehorchen, aufwarten.
     SA -ām 335, 9.
śuśrūṣā (Vśru Des.) Gehorsam, Aufwartung. SN -ā 305, 15. SD -āyai 188, 3.
śuśrūṣā-para Dienst als Höchstes habend, gehorsamer Diener. SN -as 187, 8.
śuśrūṣā-parikliṣṭā (Vkliś) durch den Dienst ermattet. SN -as 206, 18.
∨śuş IV trocken werden, ein-, austrocknen.
     Ind. 3.S śusyati 161, 5. 3.P śusyanti 309, 18.
Kaus. Ind. 1.S śosayāmi 160, 3. 1.P śosayāmas 163, 9.
     1. Fut. 2. S śosayisyasi 161, 2. 1. S śosayisyāmi 161, 13.
                                                                    [SL -e 128, 2.
śuşka (Pp von ∨śuş) ausgetrocknet, trocken, dürr. SN -am 255, 8. SA -am 123, 20.
śuṣka-māmsopabhoga-ja (a-u, Vjan) entstanden aus dem Genuss von trockenem,
     saftlosem Fleisch. SN -am 255, 2.
śuskasthalatā F. (von śuska-sthala N.) Zustand von trocknem Lande. SA -ām 160,20.
śuşka-srotā F. von -a (srotas N., √śru) mit ausgetrocknetem Strombett. SA -ām 58,
śusyat Ppra von Vśus IV. SN -n 107, 10. SL -ti 313, 21.
                                                                             [21.
sūdra M. Angehöriger der vierten Kaste, der Nachkommen der unterworfenen Ur-
     einwohner. SN -as 307, 5.
```

```
śūdrī-bhūta Pp von Vśūdrī-bhū ein Śūdra werden. SN -as 214.15.
śūnya (Vśvi) leer, öde. SA -am 33, 15.156, 9.210, 10. SI -ena 298, 4. SL -e 29, 21.
śūnyālaya (a-ā) M. ein leeres Haus. SL -e 313, 8.
                                                                [200, 20, 13, 14.
śūra M. (Vśvi) Held. SN -as 1,7.12.107,3.277,2.302,6. SI -ena 277,21. SL -e
    267, 20. PN -ās 6, 8. 280, 3. PA -ān 246, 9. PI -ais 126, 14. PG -ānām 154, 13.
śūla M.N. Spiess, Dreizack. SA -am 186, 8.
                                                                   [-ini 269, 12.
Śūlin M. (von śūla M.N.) der Dreizackträger, ein Name Śiva's. SA -inam 319,3. SL
śrgāla M. Schakal. SN -as 113, 15. 16, 19. 29, 20. 48, 19. 49, 3. 18. 50, 23. 51, 7.
    233, 22. SA -am 126, 5. DN -au 102, 6.
śrgāla-citraka M. Schakal und Leopard. DI -ābhyām 152, 18.
śrnga N. Horn, Gipfel. SA -am 304, 13. DI -ābhyām 101, 16. 70, 6. 7. PA -āni
    323, 2. PI -ais 36, 18. PG -āṇām 46, 11.
śrnga-śata N. Hundert(e) von Gipfeln. PI -ais 37, 27.
śrngāra M. (von śrnga N.) Liebe. SL -e 319, 11.
śrngāra-druma-nīrada M. (Vdā) Wolke für den Baum der Liebe. SL -e 288,7.
śrngāra-rasa M. Liebesgenuss; der erotische Grundton. SG -asya 278, 12.
śrngāra-rasa-sevana N. (Vsev) das Huldigen dem Liebesgenusse. SN -am 278, 10.
Śrngāraśataka N. (śrngāra-śataka N., Wb. von śata N.) das Hundert (Sprüche) von
    der Liebe. SN -am 278, 9. 96, 3. SA -am 278, 14. 96, 7.
śrngārodbodhaka (a-u, Vbudh) die Liebe weckend. SN -am 278, 31.
śrnyat Ppra von Vśru V hören, zuhören. SG -tas 203, 3. SL -ti 198, 1. DG -tos
    2, 22 (lies 'bhūc chṛṇvatoḥ). PN -ntas 254, 22.
śrta Pp von ∨śrā kochen, braten. SA -am 84, 2 (lies r für ri).
∨śr IX zerbrechen (transitiv), Pass. brechen (intransitiv), welken.
Pass. Ind. 3.S sīryate 264, 7. 77, 7.
śesa M. (Vśis) Rest, das Übrige, zu ergänzen. SN -as 297, 5, 321, 24, 30. SL -e 13, 6.
śeşa (s. o.) übrig. SN -as 123, 15. 293, 6. -am 317, 3. SL -e 208, 22.
Seşa M. Name der Weltschlange, auf welcher Visnu schläft. SN -as 264, 12.
śeşa-sārtha M. die übrige Karawane. SA -am 101, 7.
                                                                        [330, 3.
śesā F. von -a. PN -ās 311, 16.
śeṣāṅga-nirmāṇa-vidhi (a-a) M. Tätigkeit des Bildens der übrigen Glieder. SL -au
śaila M. (von śilā F.) Berg. PN -ās 321, 20 (lies āś für aś). PG -ānām 321, 32.
śaila-tata M. Bergeshang. SAb -ād 265, 5.
śaila-tanayā F. Tochter des Berges.
                                      SN -ā 190, 1.
śaila-duhitr F. dass. SG -ur 252, 23.
śaila-vadhū F. das Weib des Berges. SA -um 326, 15. .
śaila-śila F. Bergfels. SN -a 314, 8.
                                                                       [325, 16.
śailādhipatya (a-ā) N. (von adhi-pati M.) Oberherrschaft über die Berge. SA -am
śaileya-naddha von Flechten bedeckt, überwuchert. PL -esu 334, 12.
śaiśira (v. śiśira M.N.) in der kühlen Jahreszeit (wehend). SN -as 287,11. PN -ās 287,
śoka M. (Vśuc) Kummer. SN -as 119, 6. SA -am 26, 23. 230, 20. SI -ena 31, 22.
    56, 19. 59, 10. 64, 13. 69, 2. SAb -ād 76, 19. SL -e 54, 22.
śoka-karşitā F. von -a von Kummer gepeinigt. SN -ā 36, 1.60, 2. SA -ām 36, 12.
śoka-grasta von Kummer verzehrt. SN -as 132, 14.
                                                                         [60, 4.
śoka-ja (∨jan) kummerentstanden. SN -am 86, 6. SI -ena 11, 10.
śoka-duhkha N. Kummer und Leid. DI -ābhyām 85, 15.
                                                                         [30, 4]
śoka-duḥkha-samanvitā F. von -a (∨i) von Kummer und Leid ergriffen. SN -ā
śoka-nāśana (∨naś Kaus.) kummervernichtend. SN -as 42,20. SA -am 41,19.
śoka-parāyanā F. von -a (parāyana (a-a) N., Vi) von Kummer durchdrungen. SN -ā
                                                                         [82, 2.
```

# śoka-paripluta — śrāddhāha M.

```
śoka-paripluta von Kummer überströmt. SN -as 88, 21.
śoka-vināśinī F. von -in (Vnaś) Kummer vernichtend. SA -īm 38, 12.
śoka-vivardhana (Vvrdh Kaus.) Kummer vermehrend. SV -a 35,23. SN -as 27,10.
śoka-samtaptā F. von -a (Vtap) von Kummer gequält. SN -ā 31, 8.
śokagni (a-a) M. Kummerfeuer, Feuer des Kummers. SN -is 225, 11.
śokarta (a-a) von Kummer bedrängt. DN -au 62, 16.
śokārtā (a-ā) F. von -a. SN -ā 43, 14. 78, 10. SA -ām 86, 8.
                                                                  [SN -ā 28, 3.
śokonmathita-cittātman (a-u, a-ā) mit von Kummer aufgewühltem Geist und Wesen.
sokopahata-cetanā F. von -a (-ā F.) mit von Kummer getroffener Seele. SN -ā 20,
socat Ppra von Vsuc I trauern, klagen (über). SN -n 23, 12.
                                                                          [21.
śocanti F. von -at. SN -i 208, 14. SA -im 31, 19. SI -yā 86, 12.
śonita N. (von śona rot) Blut. SI -ena 254, 10.
śobhana (Vśubh) prächtig, herrlich, schön. SN -am 119, 3.
śobhanam (Adv. von śobhana) schön. 118, 10.
śobhanā F. von -a. SV -e 9, 18.
śobhamānā F. von -a Pprm von V śubh I glänzen. SN -ā 59, 8.
śobhā F. (Vśubh) Glanz, Pracht. SA -ām 231, 1. 331, 13.
śobhāyamāna Pprm von ∨śobhāy (Den. von śobhā F.) glänzen. SN -as 296, 15.
śobha-vakya N. prachtige Worte. PN -ani 152, 5.
śosa M. (Vśus) das Austrocknen, Trockenheit. SA -am 128, 1. 13. 57, 1.
śosanopāya (a-u) M. Mittel zum Austrocknen. SN -as 161, 14.
śosita-saras die Teiche austrocknend. SL -asi 116, 4.
śauca N. (von śuci) Reinheit, Lauterkeit; Reinigung. SN -am 18,21. SA -am 19,17.
śaurya N. (von śūra M.) Heldenmut. SN -am 262,5. SG -asya 273,5. SL -e 265,6.
śaurya-samyukta (Vyuj) mit Heldenmut begabt. PN -ās 112, 17.
śmaśāna N. Leichenstätte. SA -am 99, 4. SL -e 191, 6. 297, 26. 315, 16. PL -eşu
śmaśānapriyatā F. Abstr. von śmaśāna-priya Leichenstätten liebend. SN -ā 191, 18.
śyāna-pulina mit trocken gewordenen Sandbänken. PN -ās 266, 3.
śyāma schwärzlich, schwarz, dunkelfarbig. SN -as 37, 21. 184, 9.
śyāma-mukha mit schwärzlicher Spitze. SG -asya 331, 5.
śyāmā F. von -a. SN -ā 66, 18. 81, 17. SA -ām 58, 14. SG -āyās 61, 8.
śyāla M. Bruder der Frau, Schwager. SN -as 213, 3.
syena M. Falke, Habicht. SN -as 179, 19. 81, 8. 10. 16. 19. 250, 19. 51, 1. SI -ena
syena-kapota M. Habicht und Taube. DG -ayos 251, 7.
                                                                   [181, 7. 15.
śyena-vapus N. Habichtsgestalt. SA -us 250, 16.
śrad-dadhāna Pprm von ∨śrad-dhā glauben. SN -as 170, 5.
śrad-dheya (Vdhā) zu glauben, glaubwürdig. SN -am 316, 2.
∨śram IV müde werden, sich mühen. Mit vi Kaus. ruhen lassen, zur Ruhe bringen.
Pass. des Kaus. Imp. 3.S vi-śrāmyatām 78, 3.
śrama M. (Vśram) Ermüdung, Mühe, Anstrengung. SN -as 308,19. SA -am 32,7.
śrama-karşita von Ermüdung gepeinigt. SN -as 31, 2.
śrama-mohitā F. von -a von Ermüdung betäubt. SA -ām 85, 22.
śravana N. (Vśru) Ohr. DL -ayos 270, 5.
śravana-patha-gata 'den Pfad des Ohres gehend' d. h. vom Auge: bis zum Ohr
    reichend, vom Pfeil: bis ans O. zurückgezogen, vom O. abgeschossen. PN -as 283,
śravana-rahita der Ohren beraubt. SN -as 294, 22.
                                                                          [16.]
śravya (Vśru) zu hören, hörenswert. SN -am 309, 5.
śrāddha N. (von śrad-dhā F., Vdhā) Manenopfer, Totenfest. SL -e 226, 12.
śrāddhāha (a-a) M. (ahan N.) Tag des Totenfestes. SL -e 226, 11.
```

## śrānta — Vśru

śrānta Pp von Vśram müde werden, ermüden. SN -as 27, 18. 310, 8. SG -asya 26, 8.

```
śrāntā F. von -a. SN -ā 56, 10. SA -ām 203, 10.04, 11.
                                                           [32, 6. DN -au 196, 6.
śrāntāgata (a-ā) müde herankommend. SD -āya 232, 13.
śrāvayat Ppra von Vśru Kaus. SN -n 254, 18.
śrāvayantī F. von -at. SN -ī 210, 12.
śrāvayitvā Ger. von ∨śru Kaus. 229, 8.
śrāvita Ppp von Vśru Kaus. SN -as 66, 1.
śrāvya (√śru) zu hören, was man hören soll oder muss. PL -eşu 288, 16.
Vári I lehnen an, sich stützen auf, seine Zuflucht nehmen, sich begeben (zu, in, auf),
Akt. Ind. 3.P ā-śrayanti 265, 15.
                                                        [kommen über. Mit ā dass.
    Imp. 2.S ā-śraya 307, 13.
    Pot. 3.S ā-śrayet 107, 5.
    Aor. 3.S asisriyat 250, 18. 52, 1. 1.S asisriyam 225, 17.
    Perf. 3.P śiśriyus 199, 4.
Med. Ind. 3.S śrayate 137, 9. 1.S ā-śraye 217, 7. 3.P ā-śrayante 323, 1.
    Pot. 3.S ā-śrayeta 18, 16.
    Perf. 3.S śiśriye 251, 22.
śrita 84,2 s. śrta.
Śrī F. Göttin des Glücks und der Schönheit, = Laksmī F.; auch Frauenname.
    -īs 2, 14. 50, 9. 248, 7. 7. SA -iyam 58, 13.
śrī F. (s. o.) Glück, Herrlichkeit. SN -īs 170, 15. 84, 1 (erg. astu). 257, 1. 320, 1. SA
    -iyam 24, 8, 137, 16, 62, 18, 84, 9. SI -iyā 2, 8, 8, 18, 66, 20, 81, 19, 172, 11, 214,
    15. 43, 2. SG -iyas 138, 3. 61, 4. PN -iyas 109, 14. 310, 2.
śrī-Kālidāsa-krti F. (Vkr) Werk des herrlichen K. SL -au 335, 16.
śrīkhanda-śailānila (a-a) M. Wind vom Sandelgebirge. PN -ās 285, 1.
śrī-Bhagavat M. der erhabene Visnu. SN -ān 163, 11.
śrī-Bhartrhari M. der herrliche Bh. SN -is 257, 12.
śrīmat (von śrī F.) herrlich, erhaben. SN -ān 36, 7, 37, 19, 40, 12, 42, 11, 12, 47, 17.
śrīmatī F. von -mat. SA -īm 62,21.
                                                 [54, 20, 70, 11, 18, 94, 11, 309, 17,
śrīmad-Bhartrhari-krta von dem herrlichen Bh. gedichtet. SN -am 257, 2.
śrīmad-Bhartrhari-pranīta-śataka-trayī F. (von tri) die drei von dem herrlichen
    Bh. hervorgebrachten Zenturien. SG -yas 257, 9.
śrīmad-Bhartrhari-viracita (Vrac) von dem herrlichen Bh. verfasst. SN -am 296,
śrīmad-rājarşi-pravara (V vr) der beste der erhabenen königlichen Sänger. SN
    -as 278, 10. 96, 6.
śrīmad-rājarşi-pravara-Bhart;hari-kṛta von Bh. dem besten der e. k. S. ge-
śrī-Maheśa M. der erhabene M. SI -ena 121, 13.
                                                          [dichtet. SN -am 278, 7.
śrī-vallabha M. Liebling des Glückes. SA -am 182, 6.
śrī-Śāradā-Gaņapati-guru M. die erhabene Ś. (Beiname der Sarasvatī), G. und
     die Lehrer. PD -ubhyas 95, 2.
śrī-Sātavāhana M. der erhabene S. SN -as 253, 22.
√śru V hören, zuhören, Des. gehorchen. Mit anu hinterdrein hören, überliefern.
    Ind. 3.S śrnoti 22, 18. 97, 18. 2.S śrnosi 115, 11. 1.S śrnomi 115, 12.
    śrnyanti 255, 7.
    Imp. 2.S srnu 6, 11. 11, 8. 44, 23. 74, 22. 191, 6. 92, 17. 200, 7. 21, 17. 25, 22. 36,
    8. 45, 18. 46, 3. 52, 7. 2.D srputam 230, 1. 2.P srputa 40, 4. 198, 7. 210, 13.
    Impf. 3.S asrnot 102, 3. 16, 21. 89, 10.
    Aor. 1.S aśrauşam 212, 15.
    Perf. 3.S śuśrāva 52, 22. 75, 15. 90, 13. 3.P śuśruvus 6, 20. 75, 13. 21.
```

606

[21.

1. Fut. 3. S śrosyati 189, 21. 2. S śrosyasi 218, 10. 1. S śrosyāmi 36, 6, 38, 10, 191, Pass. Ind. 3.S śrūyate 96, 12.115, 14.68, 5.235, 5.307, 20. anu-śrūyate 95, 6.98, 5. Imp. 3.S. śrūyatām 97, 8.111, 20.33, 9.81, 17.95, 2.267, 9. [3.P śrūyante 143, 9. Des. Ind. 3.S suśrūsate 318, 13. Kaus. Perf. 3.P śrāvayāmcakrire 65, 16. śruta Ppp v. Vśru; bekannt (als), berühmt. SN -as 37,21.65,2.79,15.82,17.190,15. -am 49, 5. 127, 9. 10. 58, 13. 91, 5. 240, 1. PN -āni 14, 15. PA -āni 14, 14. śruta N. (s. o.) Gelehrsamkeit, gelehrte Bildung. SN -am 240, 10. 70, 5. 306, 6. SI -ena śruta-dhara (Vdhr) Gehörtes behaltend. SN -as 196, 13. SA -am 196, 1.5. [271, 5. Śrutabodha M. (śruta-bodha, ∨budh, (die Metra) durch das (blosse) Hören erkennen lassend) Name eines dem Kālidāsa zugeschriebenen metrischen Traktates. SL -e śrutavat Ppa von Vśru hören. SN -an 189, 1. [258, 23. śrutavat (von śruta N.) gelehrte Bildung besitzend. SN -an 265, 13. śrutā F. von -a. SN -ā 2, 16. 195, 1. SA -ām 229, 9. Śrutārthā F. (v. -a, śruta-artha) Frauenname. SN -ā 229, 18. 23. SAb -āyās 230, 15. śruti F. (Vśru) (heilige) Überlieferung, der Veda; Ohr. SG -es 294,12. SL -au 269,16. śruti-mukhara-mukha dessen Mund geschwätzig ist mit dem Veda, mit Gelehrsamkeit prahlend. PG -anam 279, 30. śrutvā Ger. von ∨śru. 4, 11. 5, 1. 8. 6, 4. 21. 7, 3. 10, 2. 13, 11. 14, 21. 22, 8. 36, 16. 45, 14. 48, 10. 50, 16. 51, 20. 61, 17. 65, 5. 66, 3. 67, 1. 2. 3. 68, 9. 70, 19. 75, 14. 17. 76, 1. 79, 17. 81, 3. 82, 2. 83, 18. 86, 24. 25. 93, 4. 97, 11. **1**01, 11. 02, **3**. 13, 9. 15, 7, 20, 23, 21, 3, 22, 2, 23, 3, 27, 7, 33, 22, 34, 20, 41, 11, 45, 7, 47, 17, 49, 18. 50, 9. 15. 23. 51, 12. 52, 5. 55, 18. 56, 2. 57, 3. 60, 1. 63, 11. 64, 17. 81, 16. 87, 5. 88, 12. 89, 3. 12. 91, 4. 92, 13. 93, 16. 96, 3. 9. 21. 98, 7. 201, 1. 4. 02, 6. 11. 03, 15. 06, 9. 08, 19. 10, 10. 11, 9. 14. 14, 11. 16. 16, 2. 18, 11. 23. 20, 16. 23. 21, 3. 5. 22, 4. 20. 24. 24, 2. 10. 25, 8. 26, 4. 27, 11. 29, 11. 30, 7. 32, 5. 33, 4. 14. 38, 13. 39, 14. 40, 8. 41, 2. 5. 42, 11. 43, 12. 44, 4. 45, 13. 46, 12. 16. 49, 2. 22. 51, 17. 54, 7. 55, 9. śreyas (Komp. zu śrī F., śrīmat) besser. SN -as 28, 7. SA -as 28, 13. śreyas N. (s. o.) das Gute, Heil, Glück. SN -as 44, 11. 296, 17. 306, 16. SA -a 53, 11. 19.164, 6.73, 11.207, 8. SI -asā 41, 8.54, 21. SL -asi 281, 2. PG -asām 262, 20. śreyas-kara (∨kr) heilbringend. SN -am 154, 7. śreyo-daśāgra (ā-a) N. Spitze des Dochtes der guten Werke. SL -e 296, 10. śreyo-nimittam (-a N.) des Heiles wegen, für das Heil. 241, 23. śreyo-mārga M. Weg zum Heil. SA -am 307, 14. [SL -e 321, 28. śrestha (Sup. von śrī F., śrīmat) der herrlichste, beste. SN -as 1,10. SA -am 41,16. śrestha-vastu N. das beste Ding. PG -ūnām 322, 14. śresthin M. (von śrestha) Vorsteher einer Innung, Gildemeister, Kaufherr. 101, 2. 80, 11. 12. SN -ī 100, 3. 5. 81, 7. 12. 20. SA -inam 180, 11. śresthi-suta M. Sohn des Kaufherrn. SN -as 181, 14. śroni-bimba N. Wölbung der Hüften. SN -am 308, 11. śrotu-kāma (Vkam) zu hören wünschend. PN -ās 302, 7. śrotum Inf. von Vśru. 56, 13. 60, 14. 73, 21. 79, 13. 81, 2. 4. 212, 18. 53, 10. śrotr M. (Vśru) Hörer. SG -ur 332, 10. śrotra N. (Vśru) Ohr. SN -am 271, 5. śrotra-vartman N. (Vvrt) Pfad des Ohres. SA -a 305, 3. ślaksnā F. von -a glatt, weich, schmeichelnd. SI -ayā 22, 10. 32, 24. 68, 10. 83, 21. ślathodyama (a-u) mit schlaffer Anstrengung, mit schwachem Sträuben. SN -am 292,6. ślāghya (Vślāgh) zu preisen, zu rühmen, rühmlich. SN -as 169, 13. 270, 3 (als Appo-

sition, nicht als Prädikat zu fassen). -am 317, 18.

```
ślaghya N. (s. o.) Ruhm. SA -am 169, 15.
Vślis IV anhängen, kleben. Mit ā umarmen, mit vi Kaus. trennen.
    Ind. 3.S ā-ślisyati 314, 2.
Kaus. 1. Fut. 1. S vi-ślesavisvāmi 125, 14.
                                                                        [217, 11.
ślisyat-pańcanguli (a-a, -i F.) (Hand) deren fünf Finger geschlossen sind. SA -im
ślesmāgāra (a-a) N. Haus des Schleimes. SN -am 300, 12.
śloka M. (Vśru) Vers, Strophe. SN -as 98, 2. 277, 8. 78, 27. SA -am 56, 9. 20.
    117, 12. 243, 7. PI -ais 321, 14. PG -ānām 257, 24.
śvan M. Hund. SN -vā 143, 14. 259, 18. 63, 14. 64, 2. 95, 2. SI -unā 151, 3. SG -unas
śva-vrtti F. Hundeleben. SN -is 143, 13.
                                                     [164, 14. PI -vabhis 210, 19.
śvaśura M. Schwiegervater. SN -as 37, 17. SA -am 89, 22. 204, 16. SG -asya 251,
śvaśura-veśman N. Haus des Schwiegervaters. SL -ani 198, 21.
śvas morgen. 79, 16.
√śvas I (ep.) mit ā aufatmen, mit sam-ā Atem schöpfen, mit vi vertrauen.
    Imp. 2.S sam-ā-śvasa 140, 12.
    Pot. 3.S ā-śvaset 154, 5. vi-śvaset 224, 12.
√śvas II laut atmen, schnaufen, seufzen. Mit ā aufatmen, sich beruhigen, mit sam-ā
    Atem schöpfen, sich beruhigen, gutes Muts werden, mit ni schluchzen.
    Imp. 2.S sam-ā-śvasihi 39, 18.
    Impf. 3. S sam-āsvasat (ā-a) 39, 3.
    Perf. 3.S ni-śaśvāsa 88, 19.
Kans. Ind. 2.S ā-śvāsayasi 30, 21. 38, 6. 1.S ā-śvāsayāmi 59, 21.
    Imp. 2.S ā-śvāsaya 36, 13. 2.P ā-śvāsayata 38, 13 (mit Singularbedeutung. Nīl.
    āśvāsayateti bahutvam vaktur vaiklavyān na doṣāvaham 'der Plural ist nicht fehler-
    haft, da er sich aus der Verwirrung der redenden Person erklärt').
    Impf. 3.S āśvāsayat (ā-a) 16, 4. sam-āśvāsayata (ā-a, Med.) 90, 3.
śvā-pada M. (die Spur eines Hundes habend) Raubtier, Vierfüssler. SN -as 132, 11.
    PI -ais 133, 17, 75, 21.
śvāpada-sevita (∨sev) von Raubtieren bewohnt. SL -e 31, 15.
śvāpadācarita (a-ā, ∨car) von Raubtieren begangen, durchstreift. SL -e 57,7.
śvitrin (von śvitra M. weisser Aussatz, Vśvit) aussätzig. SG -inas 322, 7.
śveta (Vśvit glänzen) weiss. SN -am 279, 5.6.
śvetatara-paţa-yugala-madhya-samsthitā F. von -a zwischen dem sehr weissen
    Lakenpaar befindlich. SN -ā 140, 4.
śvetātapatrojjvalā (a-ā, a-u) F. von -a glänzend durch weissen Sonnenschirm. SN
śvo-bhūta (∨bhū) morgen seiend, morgig. SL -e 68, 1 (erg. dine).
                                                                       [-ā 279, 1.
şat-karna sechsohrig, von sechs Ohren vernommen. SN -as 114,15. SA -am 114,16.
sat-śata N. sechshundert. PI -ais 91, 18.
sad-anghri M. (-i M. Fuss) Biene. SN -is 280, 22.
şad-bhāga M. ein Sechstel. SN -as 162, 16.
şadvimsatitama (von şad-vimsati F.) der sechsundzwanzigste. SN -as 94, 26.
Sanmukha-vara-prapti F. Erlangung des Wunsches von dem sechsgesichtigen Gott
    (Skanda). SA -im 243, 1.
sas sechs. PN -t 255, 20. 20. 67, 1. PI -dbhis 99, 8. 241, 6. 44, 2.
```

şaştha (von şaş) der sechste. SN -as 19, 10. 243, 5.
şodaśa (von şo-daśan) der sechzehnte. SN -as 60, 18.
śo-daśan (şaş + daśan) sechzehn. PI -abhis 321, 14.

```
sam-kata N. (mind. aus sam-krta, Vkr) Enge, Not. SL -e 83, 1. 241, 15.
Samkata-Vikata-nāman S. und V. mit Namen. DN -anī 156.16.
sam-kalpa M. (Vklp) Wille, Verlangen, Absicht. SN -as 302, 18. SA -am 26, 5 (lies
samkalpa-kalpa (Vklp) den Wünschen, Gedanken ähnlich. PN -as 311, 18.
sam-kīrtyamāna Pprp von Vkīrt mit sam nennen, verkünden. PL -eşu 14,6.
sam-kucita (Pp von Vkuc mit sam) zusammengezogen, -geschrumpft. SN -am 318,11.
sam-keta M. Verabredung, Stelldichein. SA -am 208, 21.
samketaka N. (Wb. von sam-keta M.) dass. SN -am 208,4. SA -am 208,8.
sam-koca M. (Vkuc) Schrumpfung. SA -am 113, 13.
sam-kruddhā F. von -a Pp von Vkrudh mit sam zürnen. PN -as 147, 1.
sam-kşaya M. (Vkşi) Untergang. SA -am 127, 22. 78, 21. SAb -ād 132, 9.
sam-kşipya Ger. von Vkşip mit sam zusammenwerfen, vernichten. 11,1 (lies m für n).
samksepa-mātra (-ā F.) nur eine Zusammenfassung darstellend, ein blosses Kompen-
sam-khyātum Inf. von Vkhyā mit sam zählen. 53, 20.
                                                         [dium. SN -am 96, 16.
sam-khyāna N. (Vkhyā) das Zählen. SL -e 72, 9. 74, 2.
sam-khyāya Ger. von ∨khyā mit sam zählen. 73, 12.74, 30.
sam-gata Pp von Vgam mit sam zusammenkommen, verkehren, übereinstimmen.
    -am 196, 10. 293, 19. SA -am 192, 4.
sam-gati F. (Vgam) Verkehr. SN -is 276, 21. SI -yā 139, 9.
sam-gatya Ger. von Vgam mit sam zusammentreffen (mit). 36, 2.
sam-gama M. (Vgam) Vereinigung. SN -as 4, 4, 289, 10, 93, 19.
sam-gamya Ger. von Vgam mit sam zusammenkommen. 89, 10.
sam-gara M. (Vgr) Kampf, Schlacht; Zusage, Versprechen. SL -e 274, 5.
sam-grhīta Ppp von Vgrah mit sam nehmen, fassen, zügeln. SN -as 278, 28. PL
sam-grhya Ger. von \/grah mit sam (s. o.). 103, 3. 57, 15.
sam-graha M. (Vgrah) Zusammenfassung, das Ansichziehen. SA -am 151, 17.84, 14.
sam-grāma M. Kampf. SN -as 155, 3. PL -esu 54, 15.
samgrāma-jit (Vji) Sieger im Kampfe. SN -t 40, 8.
sam-carat Ppra von V car mit sam reichen (bis). PG -tam 322, 28.
sam-cāra M. (Vcar) Durchgang, Passage. SA -am 82, 18.
sam-cita Ppp von Vci mit sam aufschichten, -häufen. PN -āni 275, 15. PI -ais 114, 4.
sam-cintayat Ppra von Vcint X mit sam denken, überlegen. SN -n 202, 19.
sam-cintayantī F. von -at. SN -ī 14, 13. 208, 13.
sam-cintita Ppp von V cint mit sam (s. o.). SN -am 235, 15.
sam-cintya Ger. von Vcint mit sam (s. o.). 217, 8.
sam-cestamāna Pprm von Vcest I mit sam sich regen, hantieren. SG -asya 82, 7.
sam-jāta Pp von Vjan mit sam entstehen, stattfinden, werden. SN -as 123, 3. 28, 20.
    220, 20. -am 141, 1.57, 2. SL -e 126, 5.75, 17.232, 21. DN -au 237, 9.
samjāta-nirveda in dem Verzweiflung entstanden war. SN -as 207, 4.
samjāta-manmathā F. von -a in dem Liebe entsteht. SN -ā 237, 3.
samjāta-vyartha-pakṣa dem nutzlose Flügel entstanden, gewachsen sind. PN -ās
sam-jātā F. von -a. SN -ā 148, 13. 58, 10.
Sam jīvaka M. (sam - jīvaka, V jīv) Name eines Stieres. SN -as 101, 10. 12. 20, 23.
    21, 3. 22, 20. 20. 37, 1. 13. 38, 12. 39, 6. 42, 15. 44, 1. 17. 45, 7. 47, 7. 54, 3. 55,
    10. 65, 6. 68, 14. 70, 6. 17. 82, 13. SA -am 101, 9. 25, 14. 38, 4. 44, 12. 82, 16.
    SI -ena 123, 9. 13. SG -asya 101, 7. 02, 2.
Samjīvaka-Nandaka-nāman S. und N. mit Namen. DN -ānau 100, 17.
Samjīvaka-nibaddha-rāga dessen Zuneigung an S. gebunden ist. SN -as 137, 6.
Samjīvaka-prasāda M. Gnade, Gunst gegen S. SA -am 182, 4.
```

## Samjīvaka-viyukta — sam-pādayat

```
Samjīvaka-viyukta von S. getrennt. SA -am 136, 13.
Samjīvaka-śabdānusārin (a-a, Vsr) dem Ton des S. nachgehend. SN -ī 118, 9.
Samjīvaka-śoka M. Kummer um S. SA -am 183, 18.
Samjīvaka-sakāśa M. Nähe, Gegenwart des S. SA -am 119, 2. 22, 12. 17. 42, 14.
Samjīvakānurakta (a-a) dem Samjīvaka zugetan. SN -as 125.3.
Samjīvakābhidhāna (a-a) Samjīvaka mit Namen. SN -as 100, 18.
sam-jīvana N. (Vjīv) Lebensunterhalt. SN -am 144, 14.
samjīvanī-prabhṛti das Kraut des Lebens und andere. PA -īs (F.) 321, 29.
Samjīvinī F. (sam-jīvinī F. von -in (∨jīv) wiederbelebend) Name von Mallinātha's
    Kommentar zu Kālidāsa's Epen. SN -ī 320, 16.
sam-jñā F. (Vjñā) Einverständnis, Zeichen. SN -ā 248, 23. 49, 8. SA -ām 248, 13.
samtaptāyas (a-a) N. erhitztes Erz. SL -asi 139, 14, 270, 9.
                                                                    [16. 52, 4.
sam-tāpa M. (Vtap) Schmerz, Leid. SA -am 117, 4.
samtāpavat (von sam-tāpa M.) schmerzerfüllt, leidvoll. SN -ān 239, 3.
sam-tāpita Ppp von ∨sam-tap Kaus. erhitzen, peinigen. SN -as 274, 9.
sam-tusya Ger. von Vtus mit sam Befriedigung, Freude empfinden. 243, 2.
sam-toşa M. (Vtus) Zufriedenheit, Befriedigung. SN -as 316, 8. SA -am 258, 8.
samtoşatas (von sam-toşa M.) aus Genügsamkeit. 299, 11.
sam-tosita Ppp von ∨tus mit sam Kaus. zufriedenstellen. DN -au 182, 2. PN -ās
sam-toşya Ger. von Vtuş mit sam Kaus. (s. o.). 202, 21.
                                                                     [297, 25.
sam-tyajya Ger. von Vtyaj mit sam verlassen. 123, 20. 248, 2.
sam-tyājya (Vtyaj) zu verlassen. SN -as 153, 6.
sam-trastā F. von -a (Pp von Vtras mit sam) erschrocken. SN -ā 30, 3.5.
samdahyamāna-hrdaya mit brennendem Herzen. SN -as 136, 16.
sam-disya Ger. von Vdis mit sam anweisen, unterweisen. 55, 5. 222, 8.
sam-dīpita Ger. von ∨dīp mit sam Kaus. in Flammen setzen. SN -am 178.3.
sam-dīpta Pp von Vdīp mit sam in Flammen stehen. SL -e 313, 4.
sam-drsta Ppp von Vdrś mit sam erblicken. SN -as 132, 19.
                                                                 [SL -e 101, 3.
sam-deha M. (Vdih) Zweifel, Ungewissheit, Gefahr. SN -as 139, 12. SAb -ād 14, 9.
sam-dhāya Ger. von Vdhā mit sam verbinden (mit dem Bogen), auflegen. 165, 2.
sam-dhārya (Vdhr Kaus.) zu behalten. SN -as 118, 7.
samnatāngī (a-a) F. von -a mit sich neigendem, wiegendem Körper. SN -ī 329, 15.
sam-ni-dhāna N. (Vdhā) Lagerhaus. SN -am 295, 14.
sam-ni-dhi M. (Vdhā) Nähe, Gegenwart. SL -au 12, 6.13, 3.30, 13.67, 20.112, 3.
samnidhi-ratna-pūrņā F. von -a voll von in seiner Nähe (befindlichen) köstlichen
    Dingen. SN -ā 276, 19.
sam-ni-pātita Ppp von ∨sam-ni-pat Kaus. versammeln. PN -ās 10, 10.
samnyasta-dainya-vyatikara-nikara (-a M., ∨kr̄) die Fülle von Berührungen mit
    dem Elend aufgebend. PN -ās 306, 12.
sam-ny-āsa M. (Vas IV) Einsatz. SN -as 92, 4.
sam-patat Ppra von V pat I mit sam eintreffen, hinkommen. SN -n 67, 22.
sam-patantī F. von -at. SA -īm 84, 18.
sam-patti F. (Vpad) Glück, Gedeihen. PN -ayas 143, 2.
sam-pad F. (Vpad) dass. SN -d 279, 7. 327, 3. SL -di 116, 6. PN -das 145, 14.
    200, 3. PL -tsu 270, 7.
                                                                      [57, 17.
sam-panna Pp von \pad mit sam gelingen, werden. SN -as 232, 24.52, 5. SL -e
sam-pari-kalpita Ppp von Vsam-pari-klp Kaus. annehmen, vermuten. SN -as 153,1.
sam-pāta M. (V pat) Sturz. SN -as 264, 19.
sam-pādayat Ppra von Vpad mit sam Kaus, gelingen machen. PN -ntas 270, 18.
```

```
sam-pādayitrī F. von -tr (/pad) bewirkend, veranlassend. SA -īm 322, 25.
sam-pādita Ppp von V pad mit sam Kaus. erwerben, vollführen. PN -ās 297, 8.
sam-pāditā F. von -a. SN -ā 305, 15.
sam-puta M. Kasse, Konto. SL -e 232, 7.
                                                         [-as 266, 7. -am 278, 7.
sam-pürna Pp von Vpūr mit sam voll werden; voll (von), vollständig, vollendet. SN
sampūrņa-lakṣaṇā F. von -a dessen Merkmale vollständig sind. SA -ām 219, 13.
sampürna-vibhava dessen Macht, Glück vollständig ist. SN -as 318, 16.
sam-pūrņā F. von -a. SA -ām 14, 1.
sam-pra-kīrtita Ppp v. Vsam-pra-kīrt nennen, preisen. SN -as 119, 20. [15, 14.17,7.
sam-prati jetzt. 149, 8. 86, 22. 213, 24. 20, 4. 22, 1. 27, 17. 49, 21. 87, 11. 308, 15. 20.
sam-pra-dhārya Ger. von Vsam-pra-dhr Kaus. überlegen. 100, 15. 19, 1. 64, 10.
sam-pra-naşţa Pp von Vsam-pra-naś verschwinden. SL -e 74, 30.
sam-pra-vişţā F. v. -a Pp v. Vsam-pra-viś eingehen (in). SN -ā 240, 17. [-e 94, 17.
sam-pra-vrtta Pp von Vsam-pra-vrt stattfinden, sich verbreiten. SN -am 97,17. SL
sam-pra-hrsta Pp von Vsam-pra-hrs sich freuen. SG -asya 90,8 (lies m für m).
samprahrsta-tanūruha (-a N., Vruh) dessen Körperhärchen (vor Freude) sich sträu-
    ben. PN -as 94, 13.
sam-prāpta (a-ā) Pp von ∨sam-pra-āp erlangen, erreichen, treffen, kommen, geraten
    (in). SN -as 49, 2. 297, 27. SA -am 75, 9. SL -e 48, 22. 117, 3.
sam-prāptā (a-ā) F. von -a. SN -ā 195, 8. 235, 21. PN -ās 66, 11. 81, 10.
sam-prāpya (a-ā) Ger. von Vsam-pra-āp (s. o.). 190, 16. 217, 9. 30, 22.
sam-prītā F. von -a Pp von Vsam-prī IV Gefallen finden, liebgewinnen. SN -ā 202,
sam-preksya (a-ī) Ger. von Vsam-pra-īks erblicken, wahrnehmen. 18, 4. 71, 18. 301,
sambandhin M. (von sam-bandha M., Vbandh) Verwandter. SN -ī 91, 1.
sam-bodhita Ppp von Vsam-budh Kaus. aufklären, ermahnen. SN -as 183, 18.
sam-bodhya Ger. von Vsam-budh Kaus. (s. o.). 182, 1.
                                                                      [321, 10.
sam-bhāvana N. (Vbhū) Unterstellung, das sich Vorstellen, Ansehen als. SN -am
sam-bhāvanīya (Vbhū Kaus.) beizuwohnen, daran teilzunehmen. SN -as 68, 2.
sam-bhāvita (Ppp von Vsam-bhū Kaus.) angesehen, geehrt. PN -ās 264, 8.
sam-bhāvyamāna Pprp von Vsam-bhū Kaus. prüfend beurteilen. PN -ās 307, 7.
sam-bhūta Pp von Vbhū mit sam entstehen, eintreten. SN -as 158, 10.
sambhrta-rasa wo (alle) Wohlgeschmäcke vereinigt sind. PN -as 286, 6.
sambhoga-klānta-kāntā-śithila-bhujalatāvarjita (ā-ā) dargereicht von den
    schlaffen Armlianen der vom gemeinsamen Genuss ermatteten Geliebten. SA -am
sambhoga-cihna N. Zeichen des Liebesgenusses. SN -am 203, 24.
sam-bhrama M. (Vbhram) Verwirrung, Aufregung. SI -ena 129, 16.
sambhrama-vidhi M. aufmerksames, zuvorkommendes Benehmen. SN -is 269, 18.
sam-bhranta (Pp von Vbhram mit sam) verwirrt, in Aufregung. SN -as 239,5.
sam-bhranta F. von -a. PN -as 9, 1.
                                                                           [11.
sam-mata (Ppp von \man mit sam) geschätzt, in Ehren stehend. SN -as 108, 6.45,
sam-mata N. (s. o.) Dafürhalten, Billigung. SL -e 46, 2.
                                                                         [23, 4.
sam-mantrya Ger. von Vmantr mit sam ratschlagen, beraten. 122, 3. 61, 15. 200, 14.
sammāna-purahsaram (Vsr) unter Vorantritt von Ehrenbezeugungen. 164, 4.
sammāna-mātra N. (-ā F.) Aquivalent der Ehre. SI -ena 112, 15. 64, 9.
sammāna-samyukta (Vyuj) mit Ehren, Auszeichnungen versehen. PN -ās 124, 1.
sam-mānita Ppp von Vmān mit sam ehren. PN -ās 310, 4.
sammānita-vimānita (Vmān) erst geehrt und dann missachtet. PN -ās 118, 14.
sath-mukha N. Angesicht. SL -e 210, 21.
samyatāhāra (a-ā) mit beschränkter Nahrung. PI -ais 38, 19.
```

77\*

## samyatendriya — samsārotpanna

```
samyatendriya (a-i) mit beherrschten Sinnen. SN -as 1, 9. PI -ais 38, 22.
sam-yama M. (Vyam) Selbstbeherrschung, Enthaltsamkeit. SN -as 262, 17.
sam yamavat (v. sam-yama M.) sich beherrschend, enthaltsam. SN -an 231,8. [305,5.
sam vamālāna-līna (a-ā) sich schmiegend an den Pfosten Selbstbeherrschung. SA -am
sam vamin (von sam-vama M.) aufgebunden, aufgesteckt; Selbstbeherrschung übend. PN
sam yuga-śata N. Hundert(e) von Kämpfen, Schlachten, PI -ais 301, 10. [-inas 294, 12.
sam-rabdha Pp von Vrabh mit sam sich anfassen; aufgeregt. PN -ās 46, 21.
sam-rambha M. (Vrabh) Ungestüm, Toben. SN -as 48, 13.
sam-rudhya Ger. von Vrudh mit sam versperren. 46, 13.
sam-vadat Ppra von Vvad I mit sam miteinander reden. DG -tos 182, 13.
sam-vardhya Ger. von Vsam-vrdh Kaus. aufziehen. 138, 15.
sam-vāda M. (Vvad) Übereinstimmung. PN -ās 219, 22.
sam-vāsa M. (Vvas I) Zusammenwohnen, Verkehr. SN -as 306, 6.
sam vāsatas (von sam - vāsa M.) aus dem Verkehr, Umgang. 139, 17.
                                                                         [69, 2.
sam-vignā F. von -a (Pp von Vsam-vij) bestürzt, niedergeschlagen. SN -ā 48, 11.
sam-vid F. (Vvid II) Bewusstsein; Verabredung, Abmachung. SA -dam 208, 10.
sam-vīksva (i-ī) Ger. von \sam-vi-īks sehen, wahrnehmen. 162, 10.
sam-vīta Ppp von ∨vve mit sam bedecken, bekleiden. SN -as 299, 17.
sam-vītā F. von -a. SN -ā 29, 6.
sam-vrta Ppp von Vvr V mit sam bedecken. SN -as 61, 9. PI -ais 54, 8.
samvrta-śarīra mit gedecktem Körper. SN -as 170, 3.
sam-vrtā F. von -a. SA -ām 27, 12.
sam-vrtta Pp von Vvrt mit sam zusammenkommen, -strömen; werden. SN -as 64, 20.
    74, 33.101, 16.22, 13.23, 17.68, 15.237, 20. PN -ās 97, 15. PAb -ebhyas 98, 17.
sam-vrddha Pp von Vvrdh mit sam zusammen aufwachsen. PN -as 303, 16.
sam-vedya (Vvid II Kaus.) wissen zu lassen, mitzuteilen. SN -as 67, 5.
sam-śaya M. (Vśī) Zweifel, Ungewissheit, Gefahr. SN -as 27, 7. 28, 11. 52, 7. 62,
    13. 66, 12. 70, 1. 76, 7. 13. 81, 11. 85, 7. 93, 20. 132, 9. 79, 19. 81, 19. 93, 17. 96, 2.
    240, 17. SAb -ād 239, 15. PG -ānām 295, 13.
samśayātmaka (samśaya + ātman M.) dessen Wesen Ungewissheit, Gefahr ist. SN
sam-śritavya (Vśri) aufzusuchen. SN -as 158, 16.
                                                                    [-as 99, 16.
sam-śritya Ger. von Vśri mit sam sich begeben zu, sich anschliessen. 106, 2.
sam-śrutya Ger. von Vśru mit sam hören; versprechen. 8, 11. 32, 9.
samsakta-vadanāśvāsā (a-ā) F. von -a (-a M., Vśvas) bei dem der Hauch des
    Mundes stockt. SN -ā 47, 13.
sam-sad F. (Vsad) Versammlung. SL -di 114, 18. 38, 9. 83, 1.
samsargatas (von sam-sarga M., Vsrj) aus der Berührung, dem Umgang. 270, 12.
samsarga-doşa-rahita frei von der aus dem Umgang entstehenden Schuld. PN -ās
samsarga-mukti F. Aufgeben der Berührung, des Verkehrs. SN -is 269, 12. [310, 12.
sam-sāra M. (Vsr) die Wanderung aus einer Existenz in die andere, Seelenwanderung,
    Kreislauf des Lebens. Stf. 297, 14. SN -as 180, 13. 313, 16. SA -am 305, 19.
    SI -ena 311, 4. SL -e 104, 5. 264, 5. 81, 8. 82, 10. 84, 3. 88, 12. 97, 14. 316, 18.
samsāra-vicchitti F. (Vchid) Durchschneidung des Kreislaufes. SD -aye 299, 3.
samsārānta (a-a) M. Ende (der gegenwartigen Phase) des Kreislaufes. SL -e 318, 18.
samsārārņava-majjana (a-a) N. (Vmajj) das Untersinken im Meere der Wieder-
    geburt. SN -am 318, 6.
samsārārņava-langhana-kṣama-dhī (a-a) dessen Einsicht hinreicht zur Über-
    springung des Meeres der Wiedergeburt. PG -iyam 299, 1.
samsārotpanna (a-u) im Kreislauf des Lebens zur Erscheinung gelangt. SA -am 297,
```

```
samsārodadhi-nistāra-padavī (a-u) F. (∨vī) der Pfad der hinwegführt vom Meer
    der Wiedergeburt. SN -ī 287, 20.
sam-siddhi F. (Vsidh) das Gelingen, Zustandekommen. SA -im 120, 18.
sam-supta (Pp von Vsvap mit sam) eingeschlafen, schlafend. SA -am 46, 13.
samskāravatī F. von -vat (von sam-skāra M., Vskr) grammatisch richtig, gebildet.
    SI -yā 328, 9.
sam-skrta Ppp von ∨skr (Nebenform von ∨kr) mit sam zurechtmachen, veredeln,
    richtig bilden, nach den heiligen Bräuchen behandeln, weihen. SN -as 101, 11.
sam-skrta N. (s. o.) Sanskrit. SN -am 241, 7.
sam-skrta F. von -a. SN -a 261, 14. SI -aya 243, 8.
samskrtādyā (a-ā) F. von -a Sanskrit und die andern. PA -as 229, 3.
sam-sthāpita Ppp von Vsam-sthā Kaus. unterbringen. SN -as 249, 23.
sam-sthita Pp von ∨sthā mit sam sich befinden, ruhen, beruhen auf. SG -asya 139,
sam-sthita F. von -a. PN -as 109, 15.
                                                                    [14, 270, 9,
sam-spráya Ger. von Vsprá mit sam berühren. 83, 11.
sam-smarat Ppra von Vsmr I mit sam sich erinnern an.
                                                         SN -n 189, 19.
sam-smartavya (Vsmr) zu erinnern. SN -as 55, 2.
sam-smrtya Ger. von Vsmr mit sam sich erinnern an, gedenken. 88, 13.
sam-harat Ppra von Vhr I mit sam an sich ziehen. SN -n 131, 19.
sam-hartum Inf. von Vhr mit sam hemmen, bezwingen. 19,7.
samhrsta-manas freudigen Sinnes. SN -ās 117, 10.
sa-kampā F. von -a mit Zittern, zitternd. SN -ā 208, 9.
sa-kala (-ā F. Teil) mit alien Teilen, vollständig, ganz, all. SN -as 107, 1. -am 231,
    11. SA -am 137, 3. 60, 20. 251, 5. 306, 15. 09, 8. SL -e 169, 3. PA -āni 133, 8.
sakala-kalā-pāram-gata zum andern Ufer aller Künste gelangt. SN -as 95, 8.
sakala-kāma-dughā F. von -a (Vduh) alle Wünsche milchend d. i. gewährend. PN
sakala-mrga-parivrta von allen Tieren umringt. SN -as 123,7.
                                                                    [-ās 310, 2.
sakala-mrga-vadha M. Tötung aller Tiere. SI -ena 131, 1.
sakala-śāstra-pāram-gama (Vgam) zum andern Ufer aller Lehrbücher gelangend.
sakala-sainya-yuta vom ganzen Heere gefolgt. SN -as 216, 9.
                                                                  [SN -as 97, 3.
sa-kalā F. von -a. PA -ās 276, 14.
                                                                    {-am 95, 4.
sakalārthaśāstra-sāra (a-a) N. der Kern aller Lehrbücher der Lebensklugheit. SA
sakalarthi-sartha-kalpadruma (a-a) M. ein Wunschbaum für alle Karawanen,
    Scharen von Bittenden (oder: ein wahrer Wunschbaum für alle Bittenden). SN -as
sa-kātara (-a N.) feig, verzagt. PV -ās 47, 8.
sakāma-puņya N. das mit einem Wunsch (vollbrachte) gute Werk. SG -asya 297, 21.
sa-kāśa M. (Vkāś) Anwesenheit, Gegenwart, Seite. SA -am 85, 5. 121, 19. 25, 11.
    231, 22. SAb -ād 122, 1. 69, 11. SL -e 133, 15.
sa-kucakalaśāśleşa-surata (a-ā) N. (Vram) Liebesgenuss mit Umschlingung, An-
    sichpressen der Brusturnen. PI -ais 317, 16.
sakrc-chruta einmal gehört. SN -am 197, 12. SA -am 193, 18.
sakrcchruta-dhara (Vdhr) einmal Gehörtes behaltend. SA -am 195, 18.
sakrt-sajjana-samgata N. einmaliges Zusammentreffen mit guten Menschen. SN -am
sa-kopam (-a M.) mit Zorn, zornig. 149, 11.
                                                                      [123, 11.
sa-kautuka mit Neugierde, neugierig. SL -e 191, 21. PN -as 235, 8.
sakta Pp von Vsañj hängen an. SN -as 258, 7.7.
saktāmbara-vyakta-vibhāga (a-a, -a M., Vbhaj) dessen Teile offenbart werden
     durch das anhaftende Gewand. PI -ais 238, 6.
saktu M. Gries, Grütze. PI -ubhis 215, 9. PG -unam 215, 7.
```

```
saktu-vāri N. Grütze und Wasser. PI -ibhis 215, 15.
sakhi M. Freund. SN -ā 53, 12. 59, 26. 91, 1. 220, 15. 37, 1. 45, 19. SA -āyam
    48, 24. SG -yus 222, 7. SV -e 176, 4. 212, 23. 15, 25. 27, 14. 29, 10. 17. 30,
    15. 93, 15. 306, 16. 07, 9. 12, 17.
sakhi-ganāvrtā (a-ā) F. von -a umgeben von der Schar der Freundinnen. SN -ā 3.11.
sakhitva N. (von sakhi M.) Freundschaft. SAb -ād 139, 5.
sakhī F. (v. sakhi M.) Freundin, Gesellschafterin. SN -ī 52,14. SA -īm 206,8. SG -yas
    206, 9. PN -yas 4, 19. 12, 19. PI -ībhis 52, 17. 205, 9. PG -īnām 2, 11. 328, 13.
sakhī-gaņa-samāvrtā F. v. -a von der Schar der Freundinnen umringt. SA -ām 8,17.
sakhī-jana M. die Freundinnen, (weibliches) Gefolge. SN -as 4,20. SA -am 63,5.
sakhī-madhya N. Mitte der Freundinnen. SL -e 2, 13.
sakhī-sametā F. von -a von einer Freundin begleitet. SA -ām 335, 6.
sakhī-hrdaya N. Herz der Freundin. SN -am 206, 6.
sakhya N. (von sakhi M.) Freundschaft. SN -am 146, 2.
sa-gana mit (ihren) Scharen. PN -ās 7, 1.
sa-gadgadam (-a N., Vgad) schluchzend. 193, 12.
sa-garbhā F. (-a M.) schwanger. SN -ā 199, 3. 229, 21.
sa-guda (-a M.) mit Zucker, Melasse. SA -am 195, 9.
sa-guru mit einer schweren Silbe. PN -avas 279, 13.
sa-ghrta (-a N., Vghr) mit zerlassener Butter, Schmelzbutter, Ghee. SA -am 295, 5.
sanga M. (Vsanj) das Hängen (an), Berührung, Umgang, Verkehr. SA -am 145,19. SAb
sanga-tyāga M. Verzicht auf (geschlechtlichen) Verkehr. SA -am 279, 29. [-ād 265, 16.
sanga-doşa M. Fehler, Schuld des Verkehrs (mit). SI -ena 139, 19.
saciva M. (Vsac) Ratgeber, Rat, Minister. SA -am 119, 10. 37, 8. SI -ena 144, 5.
    PA -an 95, 11. 251, 11. PG -anam 144, 2.
sac-carita (-a N.) von gutem Wandel. SN -as 262, 13.
sa-jala mitsamt dem Wasser. PA -ān 215, 11.
sa-jīva lebendig. SN -am 219, 6.
saj-jana M. guter Mensch. SN -as 179, 11. 268, 8. PN -as 104, 12.
sajjana-samgama M. Umgang mit Guten. SL -e 269, 10.
sat Ppra von Vas II sein. SN -n 100, 18.07, 15.88, 10.242, 5.48, 17.51, 2.53, 13.67,
    17.314, 1. SI-tā 233, 3. SG-tas 64, 18. SL-ti 30, 11.98, 7.106, 5.47, 5.57, 14.
    62, 7.94, 8.279, 8.9.92, 17.17.321, 23.35, 10. PN -ntas 304, 2. PL -tsu 292, 17.
sat (s.o.) echt, recht, richtig, gut. SL -ti 324,12. PN -ntas 139,21.270,20.71,12.16.
     72, 14. 74, 2. 309, 8. PI -dbhis 138, 21. PG -tām 140, 14. 259, 7. 63, 8. 70, 2. 72, 2.
satata-durgata (Vgam) dem es immer schlecht geht. SN -as 268, 8.
                                                                       [10.313, 9.
satatam (Adv. von sa-tata, Vtan) fortwährend, beständig, stets, immer. 2, 22.22, 4.
    64, 13.74, 11.80, 22.86, 14.165, 19.250, 13.58, 1.5.61, 15.78, 17.23.99, 2. [14.
satatādhivāsa-rucira (a-a) strahlend durch das beständige Daraufwohnen. SN -am 294,
satatānuvrtta-bhrtyāvamānana-vibhāvana-sānutāpā (a-a, a-a) F. von -a mit
    Reue infolge des Nachsinnens über die Erniedrigung der allezeit gehorsamen Diener.
                                                                   [-yām 314, 12.
    SA -ām 190, 9.
satī F. von -at Ppra. SN -ī 29, 8. 35, 17. 60, 13. 62, 11. 155, 12. 230, 3. 38, 11. SL
satī F. (von -at) treue Gattin. SN -ī 211, 22.57, 7.62, 13.326, 14. PN -yas 66, 12.
Satī F. (s. o.) Name einer Tochter des Dakşa. SN -ī 326, 14.
                                                                          [81, 11.
satī-vrtta N. Wandel, Gebahren einer treuen Gattin. SA -am 199, 6.
sat-kavi M. guter Dichter. PI -ibhis 284, 17.
                                                                            [2, 3.
sat-kāra M. (Vkr) gastliche Aufnahme, Bewirtung. SA -am 24, 14. 25, 10.
                                                                          SI -ena
satkārārha (a-a) gastliche Aufnahme verdienend. SN -as 24, 15.
```

```
sat-kulotpannā (a-u) F. von -a aus gutem Hause stammend. SN -ā 207, 19.
sat-krta Ppp von Vsat-kr gut behandeln, gastlich aufnehmen, bewirten. SN -as 24,
sat-krtā F. von -a. SN -ā 66, 19. 81, 18.
                                                           [15. 78, 4. 90, 17. 94, 8.
sat-krtya Ger. von \bigvee sat-kr (s. o.). 78, 2. 94, 19. 234, 22.
sat-kriyā F. (Vkr) Freundlichkeit, Liebenswürdigkeit. SA -ām 276, 3.
sat-tīrthāśrama-vāsa-homa-niyama (a-ā) M. Verweilen an guten Wallfahrtsorten
    und Einsiedeleien, Feueropfer und Observanzen. PI -ais 154, 17.
sattva N. (von sat) Wesen, Charakter; (lebendes) Wesen. SN -am 115, 14. 19, 14.
    21, 12, 47, 16, 48, 16, 49, 7, 50, 16, 18. SA -am 148, 18. PG -anam 123, 7, 33, 9.
sattvavat (von sattva N.) charaktervoll, beherzt. SN -an 38, 3. PG -atam 265, 3.
sattvānurūpa (a-a) seinem Wesen entsprechend. SA -am 263, 16.
sat-purusa M. guter Mensch. PN -as 271, 3.17.
sat-phala N. gute Frucht. PI -ais 314, 13.
satya (von sat) wirklich, wahr. SN -am 69, 4. 109, 16. 21, 7. 27, 5. 32, 10. 34, 7.
    52, 8. 59, 1. 63, 8. 64, 17. 81, 16. 202, 9. SA -am 11, 12. 16, 8. 26, 11. 35, 3. 39,
    20. 44, 6. 54, 23. 63, 12. 86, 4. 88, 1. 113, 2. 211, 11. 72, 8. 80, 15.
satya N. (s. o.) Wirklichkeit, Wahrheit, Wahrhaftigkeit. SN -am 35, 2. 268, 3. SA
    -am 8, 22, 30, 9, 262, 7. SI -ena 14, 22, 15, 2, 4, 6, 87, 12,
satyatā F. (von satya) Wirklichkeit, Wahrheit. SA -ām 204, 15.
satyatva N. (von satya) dass. SL -e 295, 17.
                                                                     [-inas 41, 12.
satya-darśin (Vdrś) die Wahrheit schauend, erkennend. SG -inas 45, 10. 49, 18. PN
satya-dharma-parāyaņa (-a N., Vi) dessen höchstes Ziel Wahrheit und Recht ist.
satya-Nanda M. der wahre N. SG -asya 213, 18.
                                                                   [SN -as 40, 18.
satya-nāman dessen Name wahr ist. SN -ā 42, 20.
satya-parākrama von wahrer Tapferkeit. SN -as 37, 19. 77, 11.
satyam (Adv. von -a) wirklich, in Wahrheit. 119, 15. 20, 2. 211, 15.
satyavat (von satya N.) wahrhaft. SN -ān 40, 11.
satya-vākya N. wahrhafte Rede. SN -am 262, 17.
satya-vāc von wahrer Rede, wahrhaft. SN -k 30, 8. 37, 13.
satya-vādin (Vvad) wahrheitredend. SV -in 181, 9. SN -ī 1, 8. 18, 20.
satya-vikrama von wahrem Mut. SN -as 94, 2. SA -am 75, 9.
satya-vrata dessen Gelübde die Wahrheit ist. SN -as 7, 11.
satya-vrata-vyasanin des Gelübdes der Wahrheit sich befleissigend. PN -inas 278,6.
satya-śrāvana N. (Vśru Kaus.) das Schwören des Eides. SA -am 177, 12.
satya-samgara dessen Zusage wahr ist, treu seinem Versprechen. SN -as 201, 22.
satya-sandha (-ā F., Vdhā) Verträge haltend. SV -a 38, 7. SN -as 40, 11.
satyā F. von -a. SN -ā 270, 4.
satyānṛta (a-a) wahr und falsch zugleich; bald wahr bald falsch. SA -am 178, 21.
satyānrtā (a-a) F. von -a. SN -ā 183, 14. 266, 14.
sa-tvaram (von tvarā F., ∨tvar) mit Eile, eilig. 120, 21. 30, 8. 33, 10. 34, 1. 42, 4.
     49, 5. 50, 9. 63, 11. 64, 10. 81, 5. 242, 3. 73, 15.
sat-samgati F. Verkehr mit Guten. SN -is 262, 10.
∨sad VI sitzen, niedersinken, unterliegen. Mit ava sinken, zurückgehen, erschlaffen,
     mit ā treffen, stossen auf, finden, gelangen zu, mit ni niedersitzen, sich nieder-
    lassen, mit pra klar, heiter, gnädig sein, mit vi bestürzt werden, verzagen.
    Ind. 3.S sīdati 59,10. ava-sīdati 217,1.73,18. pra-sīdati 146,5. 3.P sīdanti
    Imp. 2.S pra-sīda 307, 16. 3.S pra-sīdatu 45, 6. [26, 4. 1.P sīdāmas 176, 5.
    Impf. 3.S vy-aşīdat 217, 21.
    Perf. 3.S ā-sasāda 28, 23. 72, 7. 129, 10. ni-şasāda 27, 16. 100, 19. 3.P ni-şedus
```

```
Kaus. Ind. 3.S pra-sādavati 262, 9. 1.S pra-sādavāmi 146, 3.
V.sad X mit ä finden, gelangen zu, erreichen, mit sam-ä dass., erlangen.
    Pot. 3.S ā-sādayet 259, 2.
    Impf. 3.S āsādayat (ā-a) 49, 17.
    1. Fut. 1.S sam-ā-sādayişyāmi 106, 19.
sa-daksina (-ā F.) mit einem Geschenk. SN -am 195, 13.
sa-dayā F. von -a (-ā F.) mitleidig. SN -ā 190, 3. 99, 10.
sad-asva M. gutes Pferd. PA -an 70, 7.
sadas N. (Vsad) Sitz, Versammlung. SL -asi 211, 13. 18. 69, 15. 19.
sadā immer, jederzeit. 22, 12, 35, 9, 52, 15, 56, 1, 9, 62, 12, 64, 17, 19, 87, 16, 91, 4, 102,
    7.06, 5.08, 12.19, 7.26, 3.28, 2.43, 2.7.46, 12.48, 10.51, 10.57, 11.78, 14.82, 20.
    200, 6. 05, 21. 16, 17. 39, 23. 40, 24. 52, 11. 62, 3. 64, 13. 307, 19. 12, 13. 15, 17. 17,
sadā-gati M. Wind, der Gott des Windes. SN -is 87, 14.
                                                                            13.
sad-ācarana N. (Vcar) guter, richtiger Wandel. SG -asya 257, 13.
sad-ācāra von gutem Benehmen, gutem Wandel. SN -as 191, 3. SG -asya 162, 7.
sadā-puspa-phala immer Blüten und Früchte tragend. SN -as 107, 15.
sa-dāra mitsamt der Frau. SN -as 92, 19.
sadrśa (Wb. von sa-drś, drś F.) gleiches Aussehen habend, ähnlich, gleich. SN -as
                                              [3, 18. -am 303, 2. SA -am 75, 19.
sadršī F. von -a. SN -ī 61, 6.
sa-devabhavana mit einem Tempel. SA -am 235, 7.
sad-gati F. Wohlergehen. PG -īnām 288, 12.
sad-gurūpadeśādi (u-u, a-ā) Unterweisung eines guten Lehrers etc. SI -inā 297, 22.
sad-bhrtya M. ein guter Diener. SG -asya 118, 2.
sadman N. (Vsad) Wohnsitz, Haus. SN -a 279, 1. 5. 96, 23. SA -a 282, 6.
sadyah-syūta-palāśa-pattra-puţikā-pātra N. Speisenapf bestehend aus einer
    Tüte von rasch zusammengenähten Palāśa-Blättern. SL -e 308, 14.
sa-dyas (div M. Tag) am gleichen Tage, sogleich, sofort, alsbald. 120, 1.97, 14.
    213, 20. 25, 9. 36, 24. 54, 13. 77, 24. 320, 4.
sad-vidyā F. gute Wissenschaft, rechtes Wissen. SN -ā 268, 5.
sad-vipra-vrndārcana (a-a) N. (Varc) Ehrung einer Menge von guten Brahmanen.
sad-vrtti F. guter Lebensunterhalt. SA -im 314, 13.
                                                                PI -ais 154.15.
sa-nātha einen Beschützer, einen Schutz findend. SN -as 307, 4.
sa-nihśvāsa (-a M., Vśvas) seufzend. SI -ena 127, 4.
sa-niḥśvāsāmoda (a-ā, -a M., \mud) mit dem Duft ihres Atems. PI -ais 317, 16.
sa-nirveda verzweifelt. SN -as 247, 15.
                                                                     [238, 17.
sandhi-mātra (-ā F.) nur, soviel als der Sandhi, die euphonische Verbindung. SA -am
sandhi-vigraha-dvāra N. das Mittel von Bündnis und Zwietracht. SI -ena 119, 3.
sandhi-vigraha-yanasana-samáraya-dvaidhībhāva (a-ā) M. (Vbhū) Friede, Krieg,
    Marschieren, Abwarten, Schutzbündnis und Zweizungigkeit. PG -anam 106, 8.
sandhyā F. (von san-dhi M., Vdhā) Dämmerung, Abendandacht. SA -ām 19, 16.
    188, 11. DN -e 177, 18.
sandhyā-nṛttotsava (a-u) M. Fest des Tanzes in der Abenddämmerung. SL -e 184,
sandhyā-piśanga-pūrvādri-śrnga-sanga-sukha N. das Glück des Haftens am
    Gipfel des Ostgebirges, das rötlich schimmert in der Dämmerung. SA -am 186, 6.
sandhyā-samaya M. die Zeit der Abenddämmerung. SN -as 158, 10.
san-mārga M. der richtige Weg. SL -e 283, 14.
san-mitra-laksana N. Kennzeichen eines guten Freundes. SA -am 271, 12.
sa-patna M. (von patnī F.) Nebenbuhler, Feind. PG -ānām 40, 16.
sa-patnī F. Mitgattin, Nebenfrau. SG -yās 147, 1. PN -yas 147, 1.
```

```
sa-padi (pad M.) sofort, alsbald, bereits. 197, 15, 234, 22, 98, 16.
sa-parīvāra (-a M., Vvr V) mitsamt dem Gefolge. SN -as 93, 14.
sa-pātha mitsamt dem Texte. SA -am 193, 15.
sa-putra mitsamt den Söhnen. SG -asya 215, 8.
sa-putrā F. von -a mit Sohn und Tochter. SL -āyām 94, 21.
sa-paura mitsamt den Bürgern. SN -am 204, 17.
sapta-kathā-mayī F. von -a aus sieben Erzählungen bestehend.
                                                                SN -ī 253, 4.
santadasa (von santa-dasan) der siebzehnte. SN -as 65.17.
                                                                  [-ānām 189, 2.
saptan sieben. PN -a 192, 18. 18. 206, 23. 53, 7. 68, 9. PI -abhis 226, 20. 53, 7. PG
saptama (von saptan) der siebente. SN -as 21,8.185,5.253,3. SL -e 227,4.
saptamī F. (von -a, erg. vibhakti F.) Lokativ. SN -ī 321, 23.
Saptarşi-hastāvacitāvaśeşa (a-a, a-a, ∨śiṣ) übrig geblieben von den durch die Hände
    der sieben Rşi's (Sternbild des grossen Bären) abgepflückten. PA -āni 325,9.
santa-laksa N. siebenhunderttausend. PN -āni 254, 9.
sapta-vidha (-ā F., Vdhā) siebenfach, auf siebenerlei Art. SN -am 99, 17.
saptāha (a-a) M. (-an N.) sieben Tage, eine Woche. SL -e 222, 10.
sa-praśrayam (-a M., Vśri) ehrerbietig, höflich, bescheiden. 122, 17. 232, 14.
sa-phala mit Frucht gekrönt, erfolgreich. SN -am 3, 20.
sa-bala kräftig, stark. SN -as 135, 19.
sa-bahir-argalā F. von -a mit einem ausserhalb (angebrachten) Riegel. SN -ā 209.2.
sabāşpa-mṛga-madhyaga (Vgam) in der Mitte der weinenden Tiere befindlich. SA
sa-brahmacārin M. (Vcar) Mitschüler, Kommilitone. PN -iņas 213,5. [-am 255,13.
sa-bhaya erschrocken. SI -ena 165, 3.
sa-bhayam (-a N.) mit Furcht, erschrocken. 121, 15.
                                                             [28, 21, 29, 2, 14, 17,
sabhā F. Gemeindehaus, Versammlung, Schutzhütte für Reisende. SA -ām 27, 14, 15.
sabhā-madhya N. Mitte der Versammlung, Inneres einer Schutzhütte. SL -e 29,
     5. 114, 13. 82, 20.
                                                           [SL -e 57, 13. 198, 13.
sa-bhārya (-ā F.) mit der Frau. SN -as 229, 19. SI -ena 199, 15. SD -āya 2, 4.
sabhā-sad M. (Vsad) Mitglied, Beisitzer der Versammlung, Richter. PN -das 212, 1.
sabhā-sada M. (Vsad) Mitglied der Ratsversammlung, Rat. PI -ais 153, 5.
sabhoddeśa (ā-u) M. (Vdiś) Platz, Umgebung der Schutzhütte. SL -e 28, 23.
sabhya M. (von sabhā F.) Richter. PG -ānām 181, 20.
sabhyetara-vāda-cuñcu bekannt durch unanständige Reden. PN -avas 301,14 (lies
sa-bhrūbhanga (-a M., Vbhañj) mit Runzeln der Brauen verbunden. PI -ais 282, 18.
sama gleich, eben, bequem. SN -as 306, 2. -am 141, 3. 45, 16. 16. 251, 6. SA -am
     118, 6. DN -au 135, 6. PN -as 3, 18. PI -ais 111, 12.
sama-kara-carana mit gleich(viel)en Händen und Füssen. SL -e 314, 7.
sama-kriya (-ā F.) von gleichen Handlungen, gleichen Taten. SN -am 270, 15.
sam-akşam (akşan N. Auge) vor Augen, in Gegenwart. 211, 15.
sam-agra vollständig, ganz. SN -as 101, 3. 97, 20. -am 193, 22.
sam-ati-kramya Ger. von Vsam-ati-kram überschreiten, übertreffen, weiter ziehen.
sam-ati-krānta Pp von Vsam-ati-kram (s. o.). SN -as 72, 5. SL -e 75, 4.
sam-ati-krāntā F. von -a. SN -ā 6, 13.
sa-mada brünstig. SN -as 260, 5.
samada-Maghavan-mukta-kuliśa-prahāra M. der Schuss der von dem berauschten
    Indra geschleuderten Donnerkeile. PI -ais 264, 16.
sama-drś mit gleichem Auge (schauend). SG -sas 304, 8.
sam-adhi-śritya Ger. von Vsam-adhi-śri ans Feuer setzen. 83, 6.
sam-anantaram unmittelbar darauf. 240, 15.
```

```
sam-anu-jñāta Ppp von ∨sam-anu-jñā erlauben, beurlauben, entlassen. SN -as 17,9.
    SL -e 18, 15 (L absolutus).
sam-anu-prāpta (a-ā) Pp von ∨sam-anu-pra-āp erlangen, annehmen. SN -as 70, 24.
sam-anuvratā F. von -a ergeben, treu. SA -ām 50, 17.
samantatas (von sam-anta) ringsum, über und über. 226, 18. [97, 16. Postp. 276, 11.
samantād (SAb von sam-anta) ringsum, von, auf allen Seiten. 36, 23, 128, 15, 73, 3.
sam-abhi-kramya Ger. von \sam-abhi-kram hinzuschreiten. 32, 11.
sam-abhi-jfiāya Ger. von Vsam-abhi-jfiā erkennen. 84, 10.
samam (Adv. von sama) auf gleiche Weise, zugleich; zugleich mit, mit. 112, 4. 229, 10.
    Praep. 303, 16. Postp. 133, 12. 93, 21. 206, 15. 49, 18. 84, 17.
sam-aya M. (Vi) Übereinkunft, Vertrag, Bund, passender Zeitpunkt, gelegene Zeit,
    Zeit. SN -as 314, 20. SA -am 19, 12. SI -ena 52, 1. SL -e 121, 10, 25, 13.
samaya-cyuti F. (Vcyu) Versäumen des richtigen Zeitpunktes. SN -is 277, 1.
samaya-dharma M. Gesetz nach Übereinkunft, Vertrag. SN -as 131,3. SI -ena 133,
samara-mukha N. Spitze der Schlachtreihe. SL -e 174, 10.
                                                                        [16. 17.
samara-vijayin Sieger in der Schlacht. SN -ī 266, 2.
sa-Marud-gana mit der Schar der Marut's. DN -au 29, 10.
sam-artha fähig, imstande, tauglich, mächtig. SN -as 87, 11. 114, 8. 25, 19. 36, 1.
    66, 7. 67, 9. 81, 17. 261, 11. 80, 2. DN -au 248, 11. PA -ān 69, 14. 70, 5.
sam-arpita Ppp von Vsam-r Kaus. übergeben, bringen. SN -as 232, 25. PN -āni
sam-arpya Ger. von Vsam-r Kaus. (s. o.). 97, 12.
                                                                        [165, 4]
sa-maryādam (-ā F.) mit aller Bestimmtheit, ganz genau. 281, 10.
sam-alam-krta Ppp von Vkr mit sam-alam schmücken. SN -am 2, 10.
sam-alam-krtā F. von -a. SN -ā 92, 20.
samavāpta-kāmā F. von -a der seinen Wunsch erreicht hat. SN -ā 89, 16.
sam-avāya (a-a) M. (Vi) Vereinigung. SN -as 161, 10.
                                                                        [265, 7.
sam-asta (Ppp von ∨sam-as IV) ganz, all. SN -am 124, 6. SA -am 149, 6. PN -ās
samasta-bhāva M. alle Arten von Gebärden und Stimmungen. PI -ais 280, 10.
samasta-mrga M. alle Tiere. PI -ais 132, 17. 33, 11.
samasta-mrga-parivāra M. das ganze Gefolge von Tieren.
                                                           SA -am 144, 12.
samasta-loka M. alle Welt, jedermann. SG -asya 58, 17.
samasta-sambādha (-a M., Vbādh) mit allerlei Bedrangnis. SA -am 172, 4.
samasta-samvartaka M. (Vvrt) alle Umstürzer, zerstörenden Mächte. PI -ais 272,5.
samā F. von -a. SN -ā 116, 10.
sam-ā-karņya Ger. von ∨sam-ā-karņ hören, vernehmen. 114,18.37,4.58,12.59,9.
sam-ā-kīrņa Ppp von Vsam-ā-kr bedecken. SA -am 255, 11.
                                                                         [63, 7]
sam-ākula dicht besetzt (mit), voll (von). SA -am 33, 22. 37, 3.
sam-ā-khyāta Ppp von Vsam-ā-khyā mitteilen, erzählen. SN -am 206, 2.
sam-ā-gata Pp von Vsam-ā-gam zusammenkommen, zusammentreffen, herbeikommen,
    kommen. SN -as 110, 10. SA -am 77, 10. PN -ās 11, 3.12, 9.49, 10. PA -ān 8, 2.
sam-ā-gatya Ger. von Vsam-ā-gam (s. o.). 163, 9.
sam-ā-gama M. (Vgam) Zusammenkunft, Vereinigung. SN -as 294,1. SA -am 7,3.
sam-ā-gamya Ger. von Vsam-ā-gam kommen. 30, 21. 158, 17.
                                                                [SAb -ād 59, 14.
sam-āja M. (Vaj) Versammlung, Gesellschaft. SL -e 259, 10.
sam-ā-dāya Ger. von ∨sam-ā-dā nehmen, mit sich nehmen. 83,7.129,10.237,16.
sam-ā-dista Ppp von Vsam-ā-dis anweisen, an-, vorhersagen. SN -as 121, 14. 237, 14.
sam-ā-diṣṭā F. von -a. SN -ā 64, 11. 80, 20.
                                                                 [SA -am 73, 15.
sam-ā-deśa M. (Vdiś) Anweisung, Geheiss. SAb -ād 134, 14.
sam-ā-dhi M. (Vdhā) Konzentration, tiefe Andacht. SG -es 335, 8. SL -au 308, 7.
```

## samādhimatī — sam-ut-patya

```
samādhimatī F. von -mat (von sam-ā-dhi M.) aufmerksam, andächtig. SL -yām 327, 1.
sa-māna (-a N.) gleich, altersgleich. PN -ās 298, 16.
samāna-śīla-vyasana (Leute) von gleichem Charakter und gleichen Neigungen. PL
sam-ā-nīta Ppp von Vsam-ā-nī herbringen. SN -as 167, 19.
                                                                   [-esu 146, 2.
sam-ā-nītā F. von -a. SN -ā 67, 9.
sam-ā-netum Inf. von Vsam-ā-nī (s. o.). 67, 11.
sam-āpta Ppp von \sam-āp vollenden. SN -as 256,14. -am 94,27.183,20.296,3.
sam-āpti F. (\sqrt{ap}) Ende. SA -im 299, 2.
sam-ā-pluta Pp von Vsam-ā-plu überströmen. DI -ābhyām 11, 10.
sam-ā-yāt Ppra von Vsam-ā-yā II herbeikommen, kommen. SA -ntam 142, 15.
sam-ā-yāta Pp von Vsam-ā-yā (s. o.). SN -as 123, 2. 32, 16. 40, 8. 9.
sam-ā-yukta (Ppp von \sam-ā-yuj) versehen, vereinigt. SA -am 90, 14.
sam-ā-ropya Ger. von ∨sam-ā-ruh Kaus. heben, setzen (auf). 129, 2.
sam-ā-lāpa M. (Vlap) Gespräch, Unterhaltung. SI -ena 173, 14.
sam-ā-lokya Ger. von Vsam-ā-lok vor Augen haben, in Betracht ziehen. 95, 4.
sam-ā-viśya Ger. von Vsam-ā-viś eingehen, fahren in. 19, 9. 18.
samāvişkṛta-cāpala Beweglichkeit (im Nebensinn: Unbeständigkeit) an den Tag
    legend. SN -as 295, 7.
sam-ā-vrtā F. von -a Ppp von \sam-ā-vr V bedecken. SN -ā 29, 11.
sam-ā-veśya Ger. von Vsam-ā-viś Kaus. übergeben, übertragen. 112, 18.
sam-ā-śritavat Ppa von Vsam-ā-śri gelangen zu, teilhaftig werden. PG -atām 169, 7.
sam-ā-śvāsayitum Inf. von \sam-ā-śvas Kaus. beruhigen, trösten. 59, 20.
sam-ā-śvāsva Ger. von Vsam-ā-śvas Kaus. (s. o.). 32, 15. 78, 9. 249, 16.
sam-āsa M. (Vas IV) Zusammensetzung, Kompositum. SN -as 321, 21.
sam-ā-sādya Ger. von Vsam-ā-sad X gelangen zu, treffen auf, wiedererlangen.
    84, 12. 128, 16. 17. 37, 12.
sam-ā-sthita Pp von Vsam-ā-sthā anwenden, sich anschicken zu. SN -as 73, 3.
sam-ā-svādita Ppp von Vsam-ā-svad X kosten, geniessen. SN -am 140, 16.
sam-ā-hita Ppp von Vsam-ā-dhā auferlegen; aufmerksam, mit Interesse. SN -as
    25, 20. -am 79, 21. SI -ena 305, 15.
sam-ā-hitā F. von -a. SN -ā 78, 24. 79, 7.
sam-ā-hūya Ger. von Vsam-ā-hve zusammen-, herbeirufen. 161, 13. 219, 23.
sam-ā-hvāna N. (Vhve) Herausforderung. SA -am 20, 8.
samit-samiddha (Vindh) durch Brennholz entzündet. SA -am 334, 17.
sam-īksya Ger. von Vsam-īks sehen, wahrnehmen, gewahr werden. 5, 4. 14, 8. 15,
    17. 25, 6. 58, 9. 82, 10.
sam-īpa N. (ap F.) Nähe.
                           SA -am 6, 19. 19, 18. 50, 4. 54, 17. 117, 7. 248, 14. SL
    -e 2, 20. 21. 34, 22. 164, 1. 72, 5. 90, 22. 333, 9.
samīpa-ga (Vgam) in seiner Nähe befindlich. PN -ās 125, 10.
samīpa-gata in die Nähe kommend. PA -ān 127, 7.
                                                                 [-ibhis 146, 18.
samīpa-vartin (vvrt) in der Nähe befindlich. SA -i 158, 14. SI -inā 147, 2. PI
samīpa-sthā F. von -a (Vsthā) in der Nähe stehend. SN -ā 82, 5.
samī-bhūtā F. von -a Pp von Vsamī-bhū gleich, indifferent werden. SN -ā 312, 8.
samīyamāna Pprm von Vsamīy (Den. von sama) gleich werden, als gleich behandelt
sam-īraņa M. (Vīr) Wind. SI -ena 323, 12.
                                                       [werden. SN -as 111, 12.
sam-īhat Ppra von Vsam-īh I trachten nach. SI -tā 113, 14.
samīhitārtha (a-a) M. ersehntes Ding. PN -ās 294, 5.
sam-ut-thita Pp von Vsthā mit sam-ud sich erheben. SN -as 136, 5.
sam-ut-patya Ger. von V pat mit sam-ud zusammen auffliegen. 3, 8.
```

78\*

```
sam-ut-panna Pp v. Vpad mit sam-ud entstehen, geboren werden. SN -as 39,18.194,
samutpanna-viśrambhā F. von -a Zutrauen fassend. SN -ā 186, 11.
                                                                      [5.235, 11.
sam-ut-pannā F. von -a. SN -ā 98, 7.
sam-ut-pādya Ger. von \sam-ud-pad Kaus. hervorrufen. 134, 6.
sam-ut-sarya Ger. von Vsam-ud-sr Kaus. ablegen lassen. 250, 6.
sam-utsuka aufgeregt, in der Erregung. SN -as 135, 17, 60, 8.
sam-ut-srjya Ger. von Vsrj mit sam-ud abwerfen, von sich tun. 230, 20.
sam-ud-disya Ger. von Vsam-ud-dis hinweisen auf, als Grund angeben. 249, 4.
sam-ud-bhūta Pp von Vsam-ud-bhū entstehen. SN -as 162, 17.
sam-ud-bhranta Pp von Vsam-ud-bhram erschrecken. SA -am 225, 5.
sam-ud-yamya Ger. von Vsam-ud-yam aufheben, emporziehen. 70, 13.
sam-udra M. (vw. mit udaka N.) Meer. SN -as 155, 9. 56, 2. 8. 61, 5. 65, 1. SA -am
     161, 12. 63, 8. 258, 26. SI -ena 160, 3. 61, 8. 14. 62, 7. 8. 63, 19. 64, 12. 65, 3. SAb
    -ād 164, 21. SG -asya 121, 8.55, 19. SL -e 157, 8. DA -au 321, 2. PN -ās 309,
samudra-gā F. von -a (\squam) zum Meere gehend. SN -ā 25, 16.
                                                                             [18.
samudra-pradeśa M. Stelle am Meer. SN -as 155, 15.
samudra-velā F. Flut des Meeres. SN -ā 155, 16. SI -avā 156, 10.
samudra-sosana N. (Vsus) das Austrocknen des Meeres. SL -e 161, 15.
samudrāntā (a-a) F. von -a am Meer endend, bis ans M. (reichend). SA -ām 204, 16.
samudraikadeśa (a-e) M. Stelle, Gegend am Meere. SL -e 155, 11.
sam-ud-vahat Ppra von Vsam-ud-vah I (eine Last) tragen. SN -n 216, 11.
sam-un-nati F. (\sqrt{nam}) Aufsteigen, Höhe. SA -im 264, 4.
sam-un-naddha (Ppp von Vnah mit sam-ud) hochgezogen; hochfahrend. SN -as 295,7.
sam-upa-vişţa Pp von Vsam-upa-viś sich setzen, Platz nehmen. SN -as 136, 14.
sam-upa-sthitā F. von -a Pp von Vsam-upa-sthā herankommen, nahen. PA -ās 21, 22.
sam-upeta (a-i) (Ppp von Vsam-upa-i) begangen, versehen (mit). SA -am 39, 3.
sam-ul-likhat Ppra von Vlikh VI mit sam-ud ritzen, aufreissen. SN -n 334, 14.
sa-mūlam (-a N.) mitsamt der Wurzel. 153, 15. 296, 21.
sam-rddha Pp von Vsam-rdh) reich, wohlhabend. SN -as 27, 9.65, 9. -am 47, 2.
sam-rddhi F. (\rangle rddhi F. (\rangle rdh) Wohlergehen, Reichtum. SN -is 265, 19. PI -ibhis 271, 3. [14.
sam-eta (ā-i) (Pp v. Vsam-ā-i) vereinigt, verbunden, versehen. SN -as 90, 18. -am 103,
sam-etya (ā-i) Ger. von Vi mit sam-ā zusammenkommen (mit), sich versammeln, her-
   beikommen, kommen. 23, 8. 89, 14. 127, 3. 75, 17. 76, 4. 83, 3. 255, 7.
samyak (Adv. von samy-ac, Vañc) richtig, in rechter Weise, gehörig, wahr, vollständig,
   durchaus. 24,12.30,12.37,15.23.87,8.155,3.59,10.75,4.76,17.243,8.48,5.66,12.
samyak-prayoga M. (Vyuj) richtige Anwendung, A. richtiger Mittel. SAb -ād 327,2.
samyag-vrtta von richtigem Benehmen, Verhalten. SN -as 22, 12.
sarabhasa-suratāyāsa-khinna-ślathāṅga (a-ā, a-a) mit von der Anstrengung des
    ungestümen Liebesgenusses ermüdeten schlaffen Gliedern. SN -as 286, 15.
sarala-tarala gerade und beweglich. SN -as 283, 10.
sarala-druma M. Fichtenbaum (Pinus longifolia). PG -āṇām 323, 16.
saras N. Teich, See. SN -as 126, 19.28, 1.12.56, 19.57, 2.14.69, 20.268, 7. SA -as
    130, 3. 57, 15. 58, 14. 59, 11. 200, 14. SL -asi 127, 8. 28, 6. PA -āmsi 34, 4. 40, 22.
sarasa-kavi M. geschmackvoller Dichter. PN -ayas 308, 4.
                                                                          [71, 21.
sarasa-phala-bhrt (Vbhr) saftige Früchte tragend. PN -tas 309, 10 (F.).
saras-tīra N. Seeufer. SA -am 156, 18. 78, 15. SL -e 127, 1.
Sarasvatī F. (von sarasvat seenreich, von saras N.) ursprünglich (und bis heut) Name
     eines Flusses in Nordindien, dann Göttin der Beredsamkeit und Weisheit. SN -i
```

205, 21. 16, 17. 18, 8. 40, 16. 44, 1. SG -yās 198, 6.

```
sarasvatī F. (s. o.) eine (überirdische) Stimme. SN -ī 196, 12. 230, 17.
Sarasvatī-prasāda M. Gnade, Gunst der S. SI -ena 224, 19.
sarājaka (sa + rājan M.) mitsamt dem König. SA -am 125, 16.
sa-rāstra mit dem (zugehörigen) Reich. PA -āni 65, 13.
sarit F. (/sr) Fluss, Strom. SN-t 305, 6. PN-tas 266, 3. PA-tas 34, 7. 40, 22.
     43, 2. PI -dbhis 37, 3. PG -tām 297, 25.
sarid-durga N. gefährliche Stelle im Flusse. PL -eşu 308, 3.
sa-rus zornig. SL -si 110, 4.
sarga M. (Vsrj) Schöpfung, das Zeugen; Name der kleineren Abschnitte, Gesänge in
     Epen. SN -as 4, 9, 7, 13, 10, 3, 13, 7, 17, 22, 19, 10, 21, 8, 23, 16, 27, 5, 29, 22.
     33, 12, 45, 12, 52, 18, 55, 7, 57, 11, 60, 18, 65, 17, 68, 7, 71, 19, 75, 7, 78, 20, 81,
     24. 84, 20. 89, 18. 91, 13. 94, 26. 335, 17. SD -āya 191, 12. SL -e 321, 10.
sarpa M. (Vsrp) Schlange, Natter. SN -as 130, 2.53, 13.236, 11.67, 18. SI -ena
     178, 18. PA -ān 105, 20. PI -ais 262, 1. PG -āṇām 124, 15.
sarpa-kotara N. Baumhöhle der Schlange. SA -am 179, 4. SL -e 130, 8.
sarva ganz, all, jeder. SN -as 63, 3, 72, 10, 117, 14, 23, 15, 17, 25, 3, 39, 5, 6, 67, 8.
     212, 7, 14, 6, 39, 5, 63, 16, 301, 9. -am 10, 8, 24, 1, 47, 2, 48, 6, 63, 16, 93, 12.
     121, 20. 23, 3. 41, 8. 61, 19. 66, 4. 93, 20. 96, 10, 224, 9. 24. 43, 16. 47, 21. 58, 10.
     78, 32, 79, 7, 97, 4, 303, 14, 12, 12, 19, 7, 20, 13, 22, 7. SA -am 4, 8, 12, 11, 32,
     19. 52, 10. 55, 16. 18. 60, 14. 63, 5. 72, 10. 81, 23. 82, 10. 14. 85, 2. 86, 5. 89, 1. 7.
     175, 14. 76, 3. 78, 6. 81, 20. 89, 1. 93, 2. 15. 18. 95, 20. 206, 9. 11, 16. 22. 24, 23.
     25, 16, 27, 12, 41, 14, 86, 2. SG -asya 240, 4, 60, 7, 77, 7. PN -e 5, 8, 6, 20, 7, 1, 2.
     11, 3, 12, 5, 13, 11, 16, 16, 13, 17, 2, 20, 14, 21, 4, 20, 25, 1, 40, 3, 6, 41, 22, 42, 2.
     46, 8, 47, 15, 65, 15, 94, 14, 114, 17, 28, 2, 9, 29, 12, 14, 30, 20, 47, 10, 48, 14, 50,
     15. 62, 5. 73, 4. 78, 1. 21. 79, 6. 207, 3. 14. 35, 8. 53, 15. 65, 15. 67, 10. 76, 18. 99, 2.
     321, 20. 35. -āni 90, 12. PA -ān 12, 13. 14, 8. 15, 13. 18, 11. 18. 45, 7. 60, 1.
     63, 4, 132, 12, 33, 20, 58, 12, 214, 1, -āṇi 40, 23, PI -ais 2, 7, 20, 23, 39, 9, 110,
     15. 29, 10. 33, 17. 48, 5. 52, 5. 19. 77, 1. 78, 5. 279, 11. PD -ebhyas 11, 11. PG
     -eşām 1, 6. 99, 9. 15. 128, 4. 34, 19. 62, 20. 273, 8. 96, 17. PL -eşu 211, 21. 80, 16.
sarva-kāma M. alle Wünsche, alles Gewünschte. PI -ais 62, 12. 89, 11. 91, 3.
sarva-kāraņa N. Grund, Ursache von alledem. SN -am 273, 8.
sarva-gata allseitig. SA -am 5, 19.
sarva-gātra N. alle Glieder. PAb -ebhyas 24, 6.
sarva-guna M. alle Tugenden. PI -ais 1, 12. 71, 12.
sarva-gunopeta (a-u) mit allen Tugenden begabt. SA -am 18, 16.
sarva-jalacara M. alle Wassertiere. PG -ānām 129, 16.
sarva-jña (∨jñā) allwissend, alles wissend. SN -as 72, 10. 259, 13. SI -ena 221, 15.
sarvatas (von sarva) von, nach allen Seiten. 3, 13.65, 11.87, 4.120, 5.
sarvato-diśam (diś F.) nach allen Richtungen, Weltgegenden. 58, 1.
sarvato-bhadra in jeder Hinsicht angenehm. SA -am 45, 17.
sarvatra (von sarva) überall, überallhin; auch = L von sarva. 39, 15. 137, 17. 50, 17.
sarvatra-gata allseitig. SN -am 6, 1.
                                                         [59, 5. 75, 22, 218, 19, 88, 18.
sarvathā (von sarva) in jeder Weise, jedenfalls. 44, 9. 10. 65, 4. 82, 9. 138, 12.
sarvadā (von sarva) jederzeit, allezeit, stets. 109, 7. 13, 1. 18, 15. 40, 14. 241, 7. 60,
sarva-duhkha N. alle Leiden. PL -esu 26, 11.
                                                                          [22. 81, 14.
sarva-deva M. alle Götter. PG -anam 11, 6.
sarva-deva-maya aus (Teilen von) allen Göttern gebildet. SN -as 119, 20. SG -asya
sarva-nāman N. Fürwort. SG -nas 258, 7.
                                                                            [119, 22.
sarva-pāpa N. alle Sünden. PAb -ebhyas 41, 17.
```

```
sarva-pradana N. alle Schenkungen. PL -eşu 149, 17.
sarva-prayatna M. alle Anstrengung. SI -ena 114, 16.
sarva-bhakşin (Vbhakş) alles essend. SN -ī 183, 9.
sarva-bhūta N. alle Wesen. PA -āni 176, 14. PG -ānām 87, 18.
sarva-bhūtānukampā (a-a) F. Mitleid mit allen Wesen. SN -ā 262, 19.
sarya-māyā-karanda N. ein Korb mit allen Zaubermitteln. SN -am 295, 15.
sarva-mṛga M. alle Tiere. PA -ān 136, 7.
sarva-mṛga-parivṛta von allen Tieren umgeben. SN -as 102, 1.21, 2.
sarva-yatna M. alle Anstrengung. PI -ais 150, 5.
sarva-yoşit F. alle Frauen. PA -tas 6, 13.
sarva-ratna-samanvita (Vi) mit allen Kostbarkeiten versehen. SA -am 41, 17.
sarva-ramya-vastu-hāni-prasanga M. Anlass zum Aufgeben aller lieblichen Dinge.
sarva-rāşţra N. alle Reiche. PL -eşu 64, 7.
                                                               [SAb -ād 322, 20.
sarva-loka M. alle Welt, jedermann. SG -asya 124, 11. 264, 7.
sarva-loka-namaskrta (Vkr) von aller Welt mit Ehrfurcht begrüsst. PN -am 109,
sarva-loka-bhayam-kara (Vkr) jedermann Furcht einflössend. SA -am 47, 11.
sarva-vid (Vvid II) allwissend, Alleswisser, PG -dam 259, 10.
sarva-vidyā F. alle Wissenschaften. PG -ānām 205, 4. 40, 25.
sarva-vidyā-mukha N. Anfang aller Wissenschaften. SN -am 206, 21.
sarva-vidyā-viśārada bewandert in allen Wissenschaften. SN -as 234, 19.
sarvaśas (von sarva) allesamt, insgesamt. 6, 15. 26, 4. 28, 4. 34, 6. 40, 4. 23. 67, 24.
sarva-śāstra N. alle Lehrbücher. PL -eşu 262, 20.
sarva-śaila M. alle Berge. PN -as 321, 16. 20.
sarva-sambhāra (-a M., Vbhr) mit allem Zubehör. SA -am 93, 19.
sarva-sattvābhaya-prada (a-a, \da) allen lebenden Wesen Sicherheit gewährend. SN
sarva-sādhana (Vsādh) alles zustande, zuwege bringend. SN -am 99, 3. [-as 250, 15.
sarva-sva N. alles Eigentum, aller Besitz. SL -e 305, 18.
sarvā F. von -a. SA -ām 57, 1. PN -ās 12, 20, 20, 18, 98, 18, 195, 17, 218, 18. PA
    -ās 21, 22. 58, 15. 64, 4. 75, 12. 101, 12. 230, 22. 42, 14.
sarvānavadyānga (a-a, a-a) mit ganz tadellosem Körper. SV -a 9, 11.
sarvānavadyāngī (a-a, a-a) F. von -a. SV -i 39, 16.
                                                                       [218, 22.
sarvāntaś-cārin (a-a, Vcar) in alles sich begebend, in allem steckend. PG -iṇām
sarvābharaņa-bhūşitā (a-ā) F. von -a mit jeglichem Schmuck geziert. SN -ā 2, 12.
sarvārtha-kuśalā (a-a) F. von -a zu allen Dingen geschickt. SA -ām 21, 17.
sarvārtha-sampat-karī (a-a) F. v. -a (Vkr) das Gelingen aller Dinge bewirkend. SA
sarvārtha-siddhi (a-a) F. Gelingen aller Dinge. SN -is 196, 2.
sarvocchedana (a-u) N. (\scalential chid) Ausrottung von allen. SN -am 131, 5.
sarvotkarşa (a-u) M. (Vkrs) Erhebung über alle. SI -ena 296, 23.
sarvopamā-dravya-samuccaya (a-a) M. (Vci) Summe aller Vergleichsobjekte. SI -ena
salila N. (Vsr) Wasser. SA -am 259, 1.86, 18.313, 21. SI -ena 32, 14.
salila-majjanākula-jana-hastālambana (a-ā, a-ā) N. (Vlamb) ein Halt für die
    Hand eines Menschen, der bestürzt ist infolge des Untersinkens ins Wasser. SN
sa-vāsas mit dem Gewande. SL -asi 25, 5.
                                                                     [-am 104, 9.
sa-vitāna mit einem Baldachin versehen. SN -am 253, 11.
savitr M. (\lor s\bar{u}) Sonne. SAb -ur 83, 7. SG -ur 264, 20.
savitrī F. (von -tr, \sqrt{s\bar{u}}) Mutter. SN -ī 327, 8.
sa-vidiś (vi-diś F.) mit den Zwischengegenden. PA -sas 75, 12.
sa-vinaya mit Artigkeit. SN -as 243, 10.
sa-vinayam (-a M.) artig, höflich. 122, 21. 33, 9. 304, 3.
```

# sa-vibhramā — sahāyavat

```
sa-vibhramā F. von -a reizend, kokett. PN -as 279, 1, 91, 3.
sa-vilakşa-smitam (-a N.) mit verlegenem Lächeln. 115, 1.
saviśeṣa-saṅgā F. von -a vorzugsweise hängend. SN -ā 328, 6 (putrayat in Zeile 3
    ist richtiger zu übersetzen: kinderreich).
sa-vistara umfangreich. PN -ās 35, 1.
sa-vismaya erstaunt, verwundert. PN -ās 233, 4.
sa-vismayam (-a M.) erstaunt, verwundert. 157, 19.
sa-vihamgā F. von -a mit Vögeln, von Vögeln belebt. PI -ābhis 37, 3,
sa-vairāgyam (-a N.) mit Lebensüberdruss, lebensmüde, apathisch. 145, 8.
savya-daksina links und rechts. DG -ayos 111, 21.
sa-vrīda (-ā F.) mit Scham, verschämt. SN -am 292, 6.
sa-śabda mit Krachen. SN -am 274, 11.
sa-śālmala (-i M.F.) mit Wollbäumen (Salmalia malabarica). PI -ais 33, 19.
sa-śisya mit den Schülern. SN -as 254, 15.
sa-śoka bekümmert, traurig. SN -as 214, 14.
sa-śokam (-a M.) bekümmert, traurig. 225, 21.
sa-sambhramam (-a M.) aufgeregt, hastig. 209, 17.
sa-saciva mitsamt den Ministern. SN -as 97, 11.
sa-sarpa mit Schlangen. SL -e 126, 9.
sa-sādhvasa (-a N.) bestürzt, erschrocken. SA -am 102, 3.
sa-smitam (-a N.) lächelnd. 129, 6.
Vsah I bewältigen, ertragen. Mit ud vermögen, imstande sein.
Akt. Ind. 3.P sahanti 146, 20.
Med. Ind. 3.S sahate 143, 17. 265, 1. 68, 14. ut-sahate 8, 8. 118, 1. 1.S ut-sahe
     8, 14. 11, 14. 16. 19, 7. 52, 1. 205, 22. 300, 22.
saha zugleich; zugleich mit, mit. 201, 5. Praep. 17, 11. 45, 15. 58, 2. 84, 10. 88, 7.
     89, 10. 159, 19. 272, 5. 302, 19. 06, 6. Postp. 2, 3. 13, 2. 17, 17. 18, 3. 19, 8. 12.
     20, 14. 27, 18. 48, 20. 49, 15. 52, 15. 60, 5. 7. 9. 84, 9. 89, 4. 122, 3. 23, 3. 10. 28,
     2. 19. 31, 2. 33, 17. 36, 7. 41, 13. 45, 15. 48, 10. 12. 56, 18. 59, 20. 60, 3. 19. 61, 8.
     75, 6. 77, 6. 9. 14. 80, 15. 81, 4. 6. 82, 13. 89, 15. 98, 11. 200, 14. 05, 3. 07, 21.
     13, 7. 18, 12. 22, 11. 35, 22. 50, 8. 56, 7. 60, 16. 61, 3.
sahakāra-kusuma-kesara-nikara-bharāmoda-mūrchita-dig-anta (a-ā) wo die
    Enden der Weltgegenden erfüllt sind von dem schweren Duft der Fülle der Staub-
     fäden in den Mango-Blüten. SL -e 285, 2.
saha-ja (Vjan) angeboren, natürlich. SN -as 61, 7. 167, 18. PN -ās 280, 19.
sahaja-sneha-bahumāna M. die schon vorhandene Liebe und Hochachtung. DN -au
sa-harsa freudig, erfreut. SN -as 192, 13. 95, 19.
                                                                         [212, 17.
sa-harsam (-a M.) mit Freude, freudig, erfreut. 122, 1. 12. 83, 3.
saha-Vārşņeya-Jīvala mit V. und J. SN -as 56, 7.
saha-Vārşņeya-Vāhuka mit V. und V. SA -am 77, 2.
saha-Vārşņeya-sārathi mitsamt dem Wagenlenker V. SN -is 71, 16.
saha-vāhana mit den Wagen. PN -ās 7, 1.
sahasā (SI von sahas N. Gewalt, Vsah) plötzlich, unerwartet, sofort. 15, 22. 28, 1.
     31, 20. 46, 14. 60, 3. 77, 8. 83, 8. 84, 15. 17. 85, 14. 117, 1. 209, 23. 24, 7. 26, 4.
     29, 6. 32, 5. 39, 20. 41, 2. 49, 7. 52, 19. 308, 7. 13, 19.
sahasra N. Tausend. SA -am 57, 18. SI -ena 134, 10. PA -āni 185, 24.
sahasrasas (von sahasra N.) zu Tausenden. 134, 17.
                                                             [217, 2. SI -ena 18, 5.
sahāya (a-a) M. (Vi) Gefährte, Genosse, Gehülfe. SN -as 183, 10. 221, 13. SA -am
sahāyavat (von sahāya M.) einen Gehülfen habend. SN -ān 112, 21.
```

sa-hita verbunden, vereinigt, zusammen (mit). SN -as 20, 2. 23. 27, 16. 89, 21. 192, 10.

```
SA -am 157, 15. DN -au 27, 2.89, 6. PN -as 12, 5.13, 1.47, 15.
sa-hitā F. von -a. SA -ām 90, 4.
sa-hrdaya ein (warmes) Herz habend, gefühlvoll. PI -ais 288, 18.
sa-helam (-ā F.) übermütig, ausgelassen. 238, 3.
sā F. von tad. SN sā 3, 6. 10. 11. 4, 12. 10, 5. 11, 9. 12, 22. 14, 11. 13. 17. 19. 15,
     13. 17. 18, 12. 20, 20. 21, 14. 22, 2. 26, 2. 29, 5. 31, 4. 14. 22. 33, 14. 34, 5. 12.
     38, 14. 16. 39, 3. 6. 8. 9. 40, 1. 22. 41, 23. 42, 3. 7. 21. 43, 2. 12. 45, 7. 14. 49, 13.
     17. 50, 4. 10. 51, 12. 56, 10. 11. 57, 3. 60, 9. 61, 5. 62, 5. 63, 2. 10. 14. 64, 1. 11.
     66, 16, 68, 3, 69, 1, 3, 76, 20, 78, 14, 18, 80, 20, 81, 15, 22, 82, 12, 14, 83, 20, 84,
     3. 6. 85, 10. 12. 89, 14. 93, 3. 98, 13. 13. 107, 4. 14, 2. 30, 6. 40, 5. 8. 42, 6. 44, 10.
     55, 16. 16. 56, 9. 15. 58, 6. 80, 11. 12. 86, 19. 87, 10. 88, 13. 89, 5. 13. 90, 18. 93, 5.
     95, 3. 99, 7. 17. 202, 23. 03, 2. 5. 16. 05, 8. 9. 18. 06, 9. 07, 10. 15. 17. 08, 1. 2. 7.
     10. 13. 22. 23. 10, 8. 11, 10. 18, 13. 17. 19, 9. 21, 4. 12. 22, 11. 28, 18. 29, 21. 30, 8.
     31, 12. 15. 34, 7. 35, 19. 25. 37, 3. 9. 38, 11. 14. 40, 15. 16. 41, 15. 44, 17. 48, 12.
     14. 15. 49, 4. 7. 8. 9. 11. 50, 2. 51, 13. 18. 53, 4. 7. 55, 21. 56, 9. 57, 23. 28. 29. 58,
     1. 2. 5. 6. 24. 65, 9. 83, 5. 91, 2. 19. 92, 20. 22. 96, 2. 99, 1. 300, 4. 01, 20. 03, 12.
    05, 6, 11, 1, 22, 4, 26, 8, 16, 27, 12, 28, 12, 29, 6, 15, 30, 17, 33, 6, 34, 2, 35, 14,
    SA tām 2, 10. 4, 19. 21. 6, 16. 8, 21. 9, 15. 10, 13. 11, 13. 12, 18. 13, 21. 18, 7. 7.
     21, 2. 16. 23, 11. 27, 15. 29, 2. 19. 31, 18. 32, 10. 14. 20. 24. 35, 10. 38, 10. 43, 16.
     44, 2. 22. 48, 7. 49, 20. 50, 2. 5. 51, 14. 52, 9. 58, 7. 9. 59, 24. 60, 4. 7. 61, 22. 62,
     9. 19. 63, 3. 16. 67, 17. 71, 3. 73, 21. 85, 14. 88, 11. 89, 20. 90, 5. 91, 8. 97, 11. 129,
     2. 9. 52, 16. 77, 14. 80, 8. 86, 13. 18. 89, 21. 92, 9. 17. 96, 22. 99, 14. 201, 4. 02, 21.
     03, 7. 16. 06, 4. 8. 12. 07, 16. 08, 6. 14. 17. 09, 18. 10, 20. 11, 8. 12, 1. 6. 14, 22.
     23, 16. 26, 13. 29, 20. 35, 15. 36, 11. 37, 5. 39, 4. 6. 40, 2. 41, 13. 43, 3. 46, 13.
     48, 8. 49, 12. 50, 10. 51, 19. 53, 8. 12. 15. 54, 7. 21. 55, 18. 56, 1. 3. 7. 58, 4. 9.
     76, 3. 307, 21. 14, 19. 20, 16. 26, 15. 27, 16. 28, 15. 32, 17. 33, 8. 35, 8. SI tayā
     17, 11. 18, 9. 24, 10. 48, 4. 56, 17. 60, 16. 64, 3. 68, 5. 82, 15. 87, 22. 96, 7. 188,
     14. 202, 21. 04, 3. 5. 06, 10. 08, 3. 15. 09, 1. 11, 2. 28, 20. 31, 16. 33, 15. 34, 9. 38,
     19. 39, 12. 45, 7. 48, 10. 23. 49, 6. 8. 52, 1. 53, 6. 79, 10. 327, 8. 28, 10. 32, 13.
     SD tasyai 194, 24, 233, 17. SAb tasyās 48, 6. 231, 14. SG tasyās 2, 20. 6, 14.
     14, 4. 18, 13. 28, 18. 50, 16. 56, 20. 61, 19. 64, 13. 80, 22. 81, 1. 85, 13. 93, 14. 186,
     13. 22. 203, 17. 04, 1. 18, 23. 19, 12. 33, 11. 37, 7. 48, 14. 49, 19. 50, 1. 56, 7. 92,
     15. 95, 8. 96, 14. 301, 6. 05, 1. 29, 9. 30, 13. 31, 15. 32, 5. 15. SL tasyām 116,
     20. 28, 16. 77, 11. 90, 6. 93, 5. 6. 95, 8. 202, 16. 05, 16. 08, 21. 12, 17. 17, 13. 36,
     12. 46, 20. 50, 4. $26, 16. 32, 7. PN tas 4, 19. 9, 1. 3. 7. 139, 8. 76, 21. 99, 3. 23.
    209, 13. 16. 42, 15. 90, 18. 303, 8. 8. 12. 13. 05, 7. 21, 13. PA tas 21, 22. 30, 12.
     93, 4. 187, 15. 99, 1. 19. 238, 8. 321, 30. PI tābhis 12, 19. 209, 11. 25. 10, 17.
     38, 4. PG tāsām 139, 8. 69, 2. 99, 3. 7. 211, 7. 78, 22.
sāmgrāmikī F. v. -ika (von sam-grāma M.) auf Kampf bezüglich. SA -īm 113,9. [71,17.
sāmnipātika (von sam-ni-pāta M., \pat) eine Komplikation betreffend. SL -e 122, 10.
sāmpratam (Adv. von sāmprata (von sam-prati) jetzig) jetzt, gegenwärtig. 127, 6.
     28, 4. 45, 5. 57, 3. 58, 18. 77, 11. 231, 18. 33, 16. 49, 1.
sāmyātrika M. (von sam-yātrā F., Vyā) Seefahrer. SN -as 157, 9.
sākam (Vsac) mit. Postp. 216, 12. 52, 1.
                                                                  [40, 17. 44, 2. 11. 60, 9.
sākūtam (sa + ā-kūta N.) mit Nachdruck. 240, 19.
sākṣād (SAb von sa-akṣa, akṣan N. Auge) offenbar, leibhaftig. 1, 10. 7, 6. 86, 1. 216, 16.
sākṣin M. (von sa-akṣa, akṣan N.) Augenzeuge, Zeuge. SN -ī 177, 3. PN -iṇas 88, 3.
sākşi-bhūtā F. von -a (Vbhū) Zeuge seiend. PN -ās 176,21.
                                                                         [176, 19, 211, 5.
```

## sāksi-rahitā — sānukrośa

```
sāksi-rahitā F. von -a eines Zeugen ermangelnd, ohne Zeugen. SA -ām 208, 19.
sāksivat (von sāksin M.) wie ein Zeuge, als Zeuge. 87, 18.
sākķepam (sa + ā-kķepa M., Vkķip) schmähend, höhnend. 120, 21.
sākşy-abhāva M. Nichtvorhandensein von Zeugen. SAb -ād 176, 20.
sāgara M. Meer. SA -am 295, 6.
sāgaram-gamā F. von -a (Vgam) zum Meere gehend. SA -ām 36, 17.
                                                                       [270, 11.
sāgara-śukti-madhya-patita in das Innere einer Meermuschel gefallen. SN -am
sāgara-śukti-sampuţa-gata in die Schalen einer Meermuschel gelangt.
                                                                        SN -am
sāgnika (sa + Agni M.) mit Agni. PN -ās 6, 18.
                                                                        [139, 16.]
sāgnihotrāśrama (a-a, a-ā) mit Feneropfer und Einsiedelei. PN -ās 41, 22.
sänga (a-a) mitsamt den Gliedern, d. h. den Anhängen, Hülfswissenschaften. PN -äs
sāngopānga (a-a, a-u) mit Gliedern und Untergliedern. PN -ās 35, 1.
                                                                       [197, 10.
sācivya N. (von saciva M.) Ministeramt. SN -am 168, 12. SAb -ād 168, 1.
sācivya-padavī F. (Vvī) Ministerstelle. SA -īm 106, 19.
sācivya-samniyojita (Vyuj) ins Ministeramt gesetzt. SN -as 144, 3.
sātopa (a-ā, -a M.) strotzend. SN -as 173, 7.
Sāta M. Name eines Yakşa. SN -as 237, 1. SI -ena 237, 17.
Sāta-nāman S. mit Namen. SL -ani 237, 15.
Sātavāhana M. Name eines berühmten Königs, Gründers der Sātavāhana- oder An-
     dhrabhrtya-Dynastie, um 180 v. Chr. SN -as 234, 21. 36, 7. 37, 20. 24. 40, 8. 19.
     44, 18. 45, 2. 55, 1. 56, 7. SA -am 234, 14. 37, 17. 55, 19.
Sātavāhana-bhūpati M. König S. SA -im 229, 2. SG -es 242, 15.54, 5.
sādarataram (Adv. von -a, Komp. von sādara) sehr höflich. 123, 4. 42, 16.
sādaram (sa + ā-dara M.) mit Ehrerbietung, ehrerbietig. 97, 12. 122, 21. 27, 3. 51, 7.
sādarā (a-ā) F. von -a ehrerbietig, höflich. SN -ā 196, 9.
∨sādh V zustande kommen, Kaus. zustande bringen, gewinnen.
                                                               Mit pra Kaus. er-
Kaus. Ind. 3.S sādhayati 258, 22.
                                                               [werben, gewinnen.
     Pot. 3.S pra-sādhayet 98, 10.
     Impf. 3.S asādhayat 227, 2.
Pass, des Kaus. Ind. 3.S sädhyate 217, 16.
sādhārana gemeinsam. SN -as 331, 18.
sādhu (Vsādh) gut (gegen). SN -us 138, 20. 21. 21. 68, 2. 333, 18. SA -um 177, 1.
     SG -08 174, 4. SV -0 276, 4. 311, 12. PN -avas 139, 19. PA -un 276, 1.
sādhu (Adv. vom vorigen) gut, wohl, wohlan! 16, 1. 1. 24, 2. 79, 11. 95, 13. 101, 17.
     22, 3, 3, 3, 6, 23, 10, 24, 14, 37, 19, 41, 18, 45, 8, 46, 8, 51, 12, 16, 53, 11, 56, 3,
     12. 68, 1. 15. 69, 18. 70, 10. 74, 11. 78, 8. 79, 13. 80, 18. 82, 5. 251, 6. 6.
sādhutva N. (von sādhu) das Gutsein, Güte. SL -e 138, 20.
sādhu-jana M. ein guter Mensch, der Gute. SN -as 172, 5. SL -e 262, 4.
sādhu-padavī F. (Vvī) Fussspur der Guten. SA -īm 272, 8.
sādhu-vāda M. guter Leumund, guter Ruf. SN -as 151, 6.
sādhu-vrtta von gutem Wandel. SN -as 37, 13.
sādhu-samāgamodbhava-sukha (a-u) N. das aus dem Umgang mit Guten hervor-
     gehende Glück. SN -am 312, 10.
sädhu-samäcära (-a M., Vcar) von gutem Verhalten, rechtschaffen. SN -as 121, 4.
sādhya (Vsādh) zu bewältigen, zu bezwingen. SN -as 135, 10.
sādhvī F. (von -u) gute Frau, treue Gattin. SN -ī 44, 13. 59, 14. 195, 3. 208, 14.
     46, 8. SA -īm 212, 6. SG -yās 231, 14. PN -yas 200, 1. PA -īs 199, 1.19.
sanu N. Bergrücken, Höhe. PA -uni 323, 18.
sānukrośa (a-a, -a M., Vkruś) mitleidig. SN -as 64, 19.
```

Digitized by Google

```
sānutāpa (a-a) Reue empfindend. SN -as 222, 12. 23, 9.
sānurāga (a-a) mitsamt der Liebe; verliebt. SL -e 282.5.
sānuśaya (a-a, -a M., Vśī) mit Bedauern, Betrübnis. SN -as 241, 14.
∨sāntv X (Den. von sāntva N.) beschwichtigen, besänftigen, beruhigen, gut zureden.
    Perf. 3.S sāntvayāmāsa 27, 12. 33, 1. 70, 12. 94, 12.
sāntva N. (vw. mit sāman N.) Besänftigung, Beschwichtigung.
                                                             SN -am 234, 5.
sāntvayat Ppra von ∨sāntv X. SN -n 22, 10 (lies -añ für -an; ep. für sāntvayantī).
sāntvayitvā Ger. von Vsāntv X. 94, 2.
                                                              [54, 4, 68, 10, 73, 6].
sāntvita Ppp von Vsāntv. SN -as 94, 4.
sānvaya (a-a, -a M., Vi) mitsamt der Nachkommenschaft. SN -as 179, 2.
sāpatyā (a-a) F. von -a mit Kindern begabt. SN -ā 69, 3.
sāpad (a-ā) in Not befindlich. SA -dam 119, 8.
sābhikāmā (a-a) F. von -a (-a M., Vkam) zärtlich. SA -ām 86, 2.
sābhiprāya (a-a) mit Absicht (gesprochen). SA -am 136, 20.
sābhimānam (a-a, -a M., Vman) mit Hochmut. 163, 12.
sāmagrī F. (von sam-agra) Gesamtheit des Erforderlichen. SN -ī 303, 1.
sāman N. Lied, Strophe des Sāmaveda; Freundlichkeit, Mittel um jemand zu gewinnen.
    SN -a 171, 8. 234, 5. SA -a 233, 13. 20. SI -nā 170, 13. 71, 5. 11. PA -āni 231, 2.
sāmanta M. (von sam-anta) Nachbar, Vasall. SA -am 222, 18. SG -asya 222, 7.
sāmanta-cakra N. Ring, Kranz der Vasallen. SN -am 303, 11.
sāmarthya N. (von sam-artha) Fähigkeit, Macht. SA -am 15, 12, 135, 15.
sāmarşa (a-a, -a M., Vmrs) mit Unmut, zornig. SI -ena 144, 17.
sāma-sādhya durch Freundlichkeit zuwege zu bringen. PN -āni 171, 9.
sāma-siddhi F. Gelingen durch Freundlichkeit. SA -im 170, 19.
sāmātya-pramukha (a-a) mit den Ministern und Vornehmsten. PN -ās 94, 14.
sāmādi (a-ā) Freundlichkeit und so weiter. PI -ibhis 124, 7.44, 19.66, 2.
sāmādi-daņda-paryanta (a-ā, -a M.) mit Freundlichkeit beginnend und mit Strafe
    endend. SN -as 171, 2.
                                                                   [-ais 124, 12.
sāmādi-sajjita (a-ā, Vsajj) aus Freundlichkeit und den andern (Mitteln) bereitet. PI
sāmānya (v. sa-māna) gemeinsam, normal. SN -as 262, 20. -am 47, 6. PN -ās 271, 18.
sāmrājya N. (von sam-rāj M., Vrāj) unumschränkte Herrschaft. SL -e 215, 23.
sāyaka M. Pfeil. PI -ais 293, 2.
sāyam abends. 56, 9. 9. 207, 16.
sāyāhna (a-a) M. (von ahan N.) Abend. SL -e 31, 3. 49, 18. 75, 9.
sāra N. Kern, das Beste, Festigkeit, Härte, Kraft. SN -am 97, 1. 141, 4. SA -am
    325, 14. SG -asya 184, 14.
sāragrāhitva N. Abstr. von sāra-grāhin (Vgrah) das Beste empfangend. SN -am 321,
sāranga M. gefleckte Antilope. PN -ās 314, 9.
sāranga-varāha-mahişa-śaśakādi (a-ā) Antilopen, Eber, Büffel, Hasen und andere.
    PN -ayas 130, 20.
sāranga-varāha-mahiṣādi (a-ā) Antilopen, Eber, Büffel und andere. PN -ayas 254,
sārathi M. (v. sa-ratham, -a M.) Wagenlenker. SN -is 70, 21.71, 14.79, 18. SV -e 22, 22.
sārathya N. (von sārathi M.) Amt, Stellung eines Wagenlenkers. SI -ena 23, 15. SL -e
sārāsāratā F. (von sārāsāra (a-a)) starke und schwache Seite. SN -ā 137, 2. [80, 4.
sārtha (a-a) M. Karawane. SN -as 44, 10. 45, 8. 10. 46, 3. SA -am 44, 14. 46, 7.
    13. 245, 9. SI -ena 44, 12. 45, 15. SAb -ād 47, 14. 147, 15. SG -asya 44, 15.
    22. 45, 1. 48, 9. SL -e 46, 5.
sārtha-ghnī F. von -han (Vhan) die Karawane tötend. SA -īm 48, 7.
sārtha-ja (Vjan) in der Karawane geboren. PA -ān 46, 7.
```

#### sārtha-bhramsa- — Vsic

```
sārtha-bhramśa-samudbhava (\bhū) aus dem Abkommen von der Karawane ent-
    standen. SN -as 148, 7.
sārtha-mandala N. (mandala N. Kreis, Ring) Karawanengesellschaft. SN -am 47, 2.
sārtha-vāha M. (Vvah) Karawanenführer. SN -as 44, 23, 45, 1, 9, 101, 11. SA -am
    44, 14. 45, 7. 101, 9. SG -asya 46, 2. 101, 10.
särthaväha-vacas N. Wort, Rede des Karawanenführers. SA -as 45, 14.
sārthika M. (v. sārtha M.) Mitglied der Karawane. PN -ās 46,15. PI -ais 101,2. [24.
sārdham (sa+ardha N.) mit. Praep. 291,3. Postp. 24,10.56,5.61,3.108,4.80,17.222,
sārvabhauma (von sarva + bhūmi F.) über die ganze Erde herrschend. SN -as 237, 20.
sāvadhāna-manas (a-a) N. aufmerksamer Geist. SI -asā 267, 9.
sāvamāna-para-pinda-rata (a-a) an dem mit Verachtung (gereichten) fremden Bissen
    Freude habend. PN -as 309, 16.
sāścarya-carya (a-ā, -ā F., Vcar) von wunderbarem Wandel. PN -ās 270, 20.
sāśru (a-a, -u N.) mit, unter Tränen. 254, 17.
sāśru-locana (a-a) die Angen mit Tränen (gefüllt). PN -ās 254, 22.
sāsūyam (a-a, -ā F., Vasūy) mürrisch, ungehalten. 254, 8.
sāhasa N. (von sahas N.) übereilte, unbesonnene Handlung. PG -ānām 295, 13.
sāhasikādi (a-ā) Gewalttätige, Gewaltmenschen und andere. PI -ibhis 162, 13.
sāhāyya N. (v. sahāya M.) Beistand, Hülfe. SA -am 7, 12. 19, 9. 22, 13. SI -ena 138, 7.
sāhitya-samgīta-kalā-vihīna (ein Mensch) ohne Poesie, Musik oder bildende Kunst.
    SN -as 260, 8.
simha M. Löwe. SN -as 102, 1. 5. 21, 3. 30, 16. 18. 33, 2. 10. 36, 3. 47, 13. 16. 18.
    48, 16. 49, 10. 223, 21. 24, 1. 36, 24. 63, 15. 65, 2. SA -am 149, 6. 6. 236, 23.
    SI -ena 133, 13. 48, 7. 223, 17. SAb -ād 169, 11. SG -asya 133, 15. 224, 2. DN
    -au 237, 6. PA -ān 105, 20.
Simhagupta M. (simha-gupta) Ksatriya-Name. SN -as 242, 4. SA -am 243, 2.
Simhagupta-visrsta (Vsrj) von S. entsandt. DI -ābhyām 242, 10.
Simhaguptākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) Simhagupta mit Namen. SN -as 241, 21.
simha-govrşa M. (Vvrs) Löwe und Stier. DG -ayos 98, 3.
simha-dvīpi-ruru-vyāghra-mahişarkşa-gana M. (a-r) Schar(en) von Löwen,
    Leoparden, Hirschen, Tigern, Büffeln und Bären. PI -ais 33, 16.
simha-nāda M. Löwengebrüll. SA -am 136, 4.
simha-parākramābhāva (a-a) M. das Fehlen der mutigen Taten des Löwen. SAb
simha-mithuna N. Löwenpaar. SN am 237, 9.
                                                                  [-ād 123, 17.
simha-vikrānta löwenmutig. SN -as 76, 12.
simha-vyāghra-nisevita (Vsev) von Löwen und Tigern besucht. SL -e 35, 21.
simha-vyāghra-samākula voll von Löwen und Tigern. SL -e 101, 2.
simha-śārdūla-mātaṅga-varāharkṣa-mṛgāyuta (a-ṛ, a-ā, Vyu) versehen mit
    Löwen, Tigern, Elefanten, Wildschweinen, Bären und Gazellen. SA -am 36, 22.
simhānuyāyin (a-a) dem Löwen nachziehend. PN -inas 102, 5.
simhārūdha (a-ā) auf einem Löwen reitend. SA -am 236, 16.20.
simhāśraya (a-ā) M. Sitz, Standort des Löwen. SA -am 169, 17.
sithhī F. (von -a M.) Löwin. PG -īnām 237, 11.
sikatā F. (Vsic) Sand. PL -āsu 258, 29.
sikatila-nadītīra-taru M. Baum an sandigem Flussufer. PI -ubhis 303, 18.
sikta Ppp von Vsic besprengen. PN -as 90, 10.
∨sic VI ausgiessen, träufeln, begiessen, bespritzen.
```

Digitized by Google

Ind. 3.S siñcati 262, 7. Imp. 2.S siñca 238, 16. sita-paţa-cchanna-pālī F. (von -i F.) deren Rand mit einem weissen Tuche bedeckt

Impf. 3.S asificat 238, 3. Pass. Ind. 3.S sicyate 132, 3. Impf. 3.S asicyata 238, 4.

sita (irrige Abstraktion aus asita) weiss. SN -am 310, 6.

sitāmśu (a-a) M. (-u M., eig. weissstrahlig) Mond. SG -os 284, 17.

```
sitābhra-pariveştita (a-a, Vveşt) von einer weissen Wolke umgeben. SA -am 200,
sitetara (a-i, eig. anders als weiss) schwarz, dunkel. SG -asya 330, 15.
siddha (Pp von Vsidh IV) ans Ziel gelangt, vollkommen, Zauberkraft besitzend.
    SN -as 228, 6. 35, 20.
Siddha M. (s. o.) Name von Wesen im Gefolge Siva's, die, ursprünglich Menschen, in
    den Besitz übernatürlicher Kräfte gelangt sind. PN -as 323, 2. PI -ais 186, 4.
Siddha-Vidyadharadi (a-a) Siddha's, Vidyadhara's und andere. PI -ibhis 253, 10.
Siddhādhyāsita-kandara (a-a) wo die Höhlen von Siddha's bewohnt werden. SL
    -е 281, 1.
                                                  [SA -im 96, 11. 108, 19. 241, 12.
siddhi F. (Vsidh IV) das Gelingen, ans Ziel Kommen. SN -is 146, 11.71, 5.242, 2.
siddho varnasamāmnāyah 'die überlieferte Reihenfolge der Buchstaben wird als
    bekannt vorausgesetzt' (Kātantra-Sūtra I, 1). 244, 3.
∨sidh I verjagen, scheuchen. Mit ni verwehren, verhindern.
Pass. Aor. 3.S ny-asedhi 188, 21.
∨sidh IV gelingen, glücken, Erfolg haben, zutreffen.
    Ind. 3.S sidhyati 98, 9. 134, 11. 38, 6. 66, 20. 3.P sidhyanti 124, 16.
     1. Fut. 3. S setsyati 242, 1.
                                                [der Gletscher im Himālaya]. 61, 1.
Sindhu M.F. der Indus. SN -us 116,4 (der I. steigt im Sommer durch das Abschmelzen
sindhu M. (s. o.) Meer. SG -os 272, 6.
Sindhu-ja (Vjan) am Indus geboren. PA -ān 69, 17 (in den feuchtheissen Ganges-
    ländern gedeiht das Pferd nicht mehr und wird dahin noch heut teils vom Indus
    teils aus dem Dekhan eingeführt).
sīdhu N. Branntwein aus Zuckerrohrsaft, Rum. SN -u 285, 9.
sīman F. (Vso) Grenze. SN -ā 113, 11. 13.
sukavitā F. Abstr. von su-kavi M. ein guter Dichter. SN -ā 262, 2.
su-kucā F. (von -a, -a M., Vkuc) mit schönen Brüsten. SN -ā 39, 4.
sukumāra-tanu-tvac mit zarter feiner Haut. SA -cam 42, 17.
sukumārāngī (a-a) F. von -a zartgliederig. SA -īm 8, 19 (adde,).
sukumārānavadyāngī (a-a, a-a) F. von -a mit zarten untadligen Gliedern. SA -īm
                                                                          [32, 21.
su-kumārī F. von -a zart. SN -ī 28, 1. SA -īm 59, 1.
su-krta N. gute Tat, Dienst. SA -am 112, 20.
sukrta-caya-cittaika-śarana (a-e) dessen einzige Zuflucht das Denken an das An-
     sammeln guter Werke ist. PN -ās 307, 12.
sukrtin (von su-krta N.) der einen Schatz guter Werke besitzt, glücklich. PN -inas
su-krsta (Vkrs) wohlgepflügt. SAb -ād 107, 7. 63, 16.
                                                                  [262, 11.85, 11.
su-keśānta (a-a) von schönem Haar eingefasst, umrahmt. PN -āni 13, 19.
                                                                             [13.
su-keśī F. von -a mit schönem Haupthaar. SN -ī 39, 4. 335, 14.
su-kha (eig. vom Wagen: gute Naben habend, leicht laufend) angenehm. SAb -ād 62,
sukha N. (s. o.) Behagen, Wohlergehen, Freude, Glück. SN -am 277, 3. 314, 3.
     16, 18. SA -am 26, 8. 28, 11. 273, 4. 85, 11. SI -ena 130, 12. 40, 6. 48, 11.
     76, 2. SD -āya 327, 7. SAb -ād 308, 8. SL -e 270, 15.
sukha-kara (Vkr) Behagen, Glück bewirkend. SN -am 297, 15. SA -am 297, 15.
sukha-janaka (Vjan) Glück erzeugend. PN -ās 297, 8.
```

628

[ist. SA -īm 307, 1.

# sukhatara - su-duhkhitā

```
sukhatara Komp. von su-kha. SN -as 62, 13.
sukhataram (Adv. von sukhatara) leichter. 258, 15. 18.
sukhatara-sādhya leichter zu gewinnen. SN -as 258, 14.
sukhadatva N. Abstr. von sukha-da (Vdā) Glück verleihend. SAb -ād 297, 22.
sukham (Adv. von su-kha) angenehm, behaglich, leicht. 27, 4, 62, 11, 91, 3, 158, 5,
    206, 15, 34, 23, 58, 15, 17, 69, 3, 78, 5, 87, 3, 311, 8,
Vsukhay (Den. von sukha N.) erquicken, erfreuen.
    Ind. 3.P sukhayanti 284, 18.
sukha-sādhya leicht zu gewinnen. SN -as 258, 13.
sukha-sādhya-bhaikṣa N. leicht zu gewinnendes Almosen. SN -am 315, 16.
sukha-stha (Vsthā) im Glück befindlich. SA -am 167, 6.
sukha-sparsa (Vsprs) angenehm zu berühren. SA -am 76, 9.
sukhārhā (a-a) F. von -a Glück verdienend. SA -ām 59, 12.
sukhāvahā (a-ā) F. von -a (Vvah) glückbringend. SN -ā 158, 20. 81, 2.
sukhāśraya (a-ā) im Glück befindlich. DN -au 167, 5.
sukhāsīna (a-ā) mit Behagen sitzend. PN -ās 304, 15.
sukhin (von sukha N.) glücklich. SN -ī 94, 6. SA -inam 286, 2.
sukhocita (a-u) an Behagen gewöhnt, SN -as 241, 3.
sukhopavişta (a-u) behaglich sitzend. SN -as 60, 17.
sukhoşita (a-u, erg. rātrim) nachdem er behaglich genächtigt, geruht hat. SA -am
su-gandhi (-a M.) duftend. PN -īni 83, 16.
                                                                         [89, 4.
su-gunin sehr tugendhaft. PG -inam 268, 1.
su-carita N. guter Wandel, gutes Betragen. PI -ais 270, 13.
su-cikitsaka M. ein guter Arzt. SA -am 119, 9.
su-cira sehr lang. SA -am 180, 10.
su-ciram sehr lange. 49, 4.88, 21.238, 1.
sujanatā F. (von su-jana M.) Gutmütigkeit, Leutseligkeit, Wohlwollen. SN -ā 273,5.
sujātāngī (a-a) F. von -a mit wohlgeformten Gliedern. SA -īm 59, 1.
sujīrņa-śata-khanda-mayī F. von -a aus sehr morschen hundert Fetzen bestehend.
su-jña (Vjñā) wohlverständig. SN -as 258, 13.
                                                                  [SN -ī 300, 9.
suta M. (Vsū) Sohn. D auch Sohn und Tochter. SV -a 193, 13. SN -as 37, 19. 230,
     15. 65, 16. SA -am 17, 19. 116, 7. 81, 9. 237, 13. DN -au 96, 1. DA -au 84, 12.
    PN -ās 198, 12. PV -ās 215, 9. PI -ais 218, 17. PL -eşu 115, 4.
su-tapta wohlerwärmt, sehr heiss. SN -am 141, 20.
sutarām (Komp. von su) in noch höherem Grade, noch mehr. 227, 11. 302, 8. 27, 8.
suta-sata N. das Hundert Söhne. SN -am 215, 21.
sutā F. (von -a M.) Tochter. SN -ā 60, 11. 21. 63, 19. 248, 6. 51, 17. SA -ām 5,
     2. 4. 38, 6. 44, 16. 57, 16. 333, 17. DN -e 62, 4.
sutā-bhāva M. das Tochtersein, Tochterschaft. SA -am 185, 22.
su-tīrtha N. heiliger Badeplatz. PI -ais 154, 8.
sutaiśvarya (a-ai) N. die Herrschaft des Sohnes. SA -am 251, 23.
su-datī F. von -dat (im Ablaut zu danta M.) schöne Zähne habend. SN -ī 334, 2.
Sudāman M. (su-dāman, Vdā) Kşatriya-Name. SG -nas 62, 4.
su-dāruņa sehr hart. SA -am 48, 10.
sudinatā F. Abstr. von su-dina N. guter Tag, gutes Wetter. SA -ām 286, 14.
su-divasa (nach PW N., nach Komm. M.) guter, schöner Tag. PI -ais 304, 12.
su-duhkham in sehr übler Weise. 74, 20.
su-duhkhita sehr unglücklich. SN -as 23, 14.
su-duhkhitā F. von -a. SN -ā 34, 14.
```

```
su-durbuddhi sehr einfältig, sehr unverständig. SV -e 25, 4.
su-durlabha (Vlabh) sehr schwer zu erlangen. DN -au 154, 13.
su-duskara sehr schwer zu vollbringen. SN -am 55, 15.
su-dusta sehr böse. PN -ās 109, 11.
su-dustarā F. von -a sehr schwer zu überschreiten. SA -ām 241, 13.
su-dūram sehr fern. 130, 9.
sudrdhataram (Adv. von -a, Komp. von su-drdha) sehr fest. 314, 2.
su-drá schönäugig. SG -sas 249, 19 (F.). PG -sām 286, 10 (F.; nach dem Komm.
    erregt der Blitz bei den zu ihren Liebsten schleichenden Mädchen Freude, da er
    ihnen den Weg zeigt, Niedergeschlagenheit, da er sie selbst verrät).
Sudeva M. (su-deva) Brahmanenname. SV -a 67, 21. SN -as 58, 4. 11. 59, 25. 26.
    60, 16. 19. 67, 10. 68, 6. SA -am 59, 32. 60, 3. 10. 63, 8. 67, 6. 19. SI -ena 60,
    5. 67, 9. SG -asya 61, 17. 68, 9.
su-dvijānanā (a-ā) F. von -a (-a N., Van) einen Mund mit schönen Zähnen habend.
    SN -ā 39, 4 (Nīl. sudvijānanā śobhanadantayuktamukhī).
su-dhā F. (\dhā) Nektar, Milch, Kalk. SN -ā 284, 14. SA -ām 272, 21.
sudhā-maya aus Nektar bestehend, N. enthaltend. SN -as 287, 16.
sudhā-lepādi (a-ā) Bestreichen mit Kalk und anderes. SI -inā 279, 5.
sudhā-śubhra weissglänzend durch Kalk, Stukk. SN -am 285, 12.
sudhāsitatā F. (Abstr. von sudhā-sita) Milchweisse. SA -ām 186, 1.
sudhā-syandin (Vsyand) nektartriefend. PI -ibhis 259, 7.
su-dhī klug, verständig. SN -īs 114, 16. SI -iyā 274, 8. PN -iyas 146, 1. 260, 20.
    PI -ībhis 146, 1. 257, 26. PG -iyām 302, 13.
Sunandā F. (von su-nanda, Vnand) Frauenname. SN -ā 52, 16. 60, 4. 61, 18. 21. SA -ām
Sunandā-sahitā F. von -a im Verein mit S. SA -ām 58, 6.
                                                            [52, 12. SV -e 52, 13.
su-nāsākṣi-bhruva (ā-a, -ū F.) mit schönen Nasen, Augen und Brauen. PN -āṇi 13,
su-nirdaya ganz mitleidslos. SA -am 179, 1.
su-niścaya mit festem Entschluss, fest entschlossen. SN -as 242,5. [-īṇām 281,15.
sundarī F. von -a (mind. = sū-nara, su + nara M.) schön. SN -ī 2,17.294,21. PG
su-pariśrānta-vāha (-a M., Vvah) dessen Zugtiere sehr ermüdet sind. PN -ās 46,1.
su-parīksita wohlerprobt. PI -ais 122, 7.
su-pātra N. sehr würdige Person. SL -e 108, 2.
su-puspa schönblühend. PI -ais 37, 2.
su-pūjita hochgeehrt, mit hohen Ehren empfangen. DN -au 5, 17.
su-pūra (\pr, pūr) leicht zu füllen. SN -as 103, 17.
su-pūrā F. von -a. SN -ā 103, 17.
supta Pp von Vsvap schlafen, einschlafen. SN -as 145,4. SA -am 275,19. SL -e
supta-prabuddha vom Schlaf erwacht. SG -asya 199, 21.
                                                                          [46, 5]
                                                                    [-āyām 28, 2.
suptavat Ppa von Vsvap einschlafen. SN -an 223, 20.
suptā F. von -a. SA -ām 29, 1. 19. 30, 9. 51, 9. 64, 10. 80, 19. 85, 21. 203, 8. 14. SL
suptotthita (a-u) vom Schlaf sich erhebend. SN -as 192, 16. SL -e 199, 23.
su-pratistha F. von -a (-a F.) mit schönen Beinen. SN -a 39, 5.
Supratișthita N. (su-pratișthita) Hauptstadt von Pratișthana und Residenz des
    Sātavāhana, wohl das heutige Païthan (= Pratisthāna) an der Godavari, in Hai-
    darabad. SL -e 230, 24.
Supratisthitasamjňaka (S. + sam-jňā F.) S. mit Namen. SN -am 229, 15.
Supratistitākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) dass. SL -e 190, 7.
Supratīkābhida (a-a, -ā F., Vdhā) Supratīka mit Namen. SN -as 189, 18.
su-prasada wohlgeneigt, gnädig. SN -as 165, 12.
```

```
su-prītā F. von -a hocherfreut. PN -ās 9, 3.
su-bandhu M. guter Freund. SV -0 312, 17.
Subandhu M. (s. o.) Brahmanenname. SN -us 226, 15.
Subandhu-nāman S. mit Namen. SN -ā 226, 13.
su-bahu sehr viel, zahlreich. PA -un 46, 7. 245, 10.
Subāhu M. (su-bāhu) Kşatriya-Name. SG -os 45, 10. 49, 18.
su-bhaga (-a M.) schön. SA -am 248, 7. SG -asya 322, 15.
su-bhāşita N. guter, weiser Ausspruch, Bonmot. SN -am 297, 5. 6. 7.
subhāşita-goşthī F. Unterhaltung mit schönen Sprüchen. SA -īm 123, 10.
subhāsita-cāturya N. (von catura) Geschicklichkeit in Bonmots. SA -am 296, 25.
subhāsita-cāturya-rasajña Kenner für die Geschicklichkeit in Bonmots. PG -ānām
su-bhasita F. von -a schöne Reden führend, redekundig. SA -am 21, 17.
su-bhrtya M. ein guter Diener. SG -asya 118, 3.
su-bhrū F. von -u (bhrū F.) mit schönen Brauen, schönbrauig. SN -ūs 39,4. 282, 15.
su-mangala von guter Vorbedeutung. PI -ais 67, 17.
                                                              [SG -nvas 292, 15.
su-mati klug, verständig. SV -e 122, 3. PI -ibhis 169, 2.
Sumati-nāman S. mit Namen. SN -ā 96, 15.
su-madhyamā F. (von -a, -a N.) mit schöner Leibesmitte, schöner Taille. SN -ā 2,9.
su-manas F. Blume. PN -asas 285, 6.
                                                             (SV -e 3, 20, 26, 13.
su-manohara sehr schön. SA -am 95,5.
                                                     [13.83, 13. SL -ati 306, 14.
su-mahat sehr gross. SN -an 47, 3.83, 1.90, 7.119, 18. -at 83, 10. SA -at 5, 2.21,
su-mahā-kakşa (-ā F.) mit sehr grossen Ringmauern. SA -am 12, 16.
su-mahāmanas sehr hochgemut. SN -ās 67, 18.
su-mukhāmbhojā (a-a) F. von -a (-a N., Vjan) mit schönem Lotusantlitz. SN -ā 282,
su-mukhī F. von -a mit schönem Antlitz. SN -1 328, 2.
                                                                           [15.
su-mṛṣṭa (Vmṛj) sehr rein, sehr sauber; sehr lecker. SI -ena 143, 19.
sumrsta-puspādhya (a-ā) sehr rein und reich an Blumen. PN -ās 90, 10.
sura M. (irrige Abstraktion aus asura M. Dämon, das zu asu M., Vas II gehört) Gott.
    PN -ās 13, 1. 246, 6. 74, 3. PI -ais 188, 4. PG -āṇām 5, 14.
su-rakşita wohlbehütet, wohlbewacht, wohlbewahrt. SN -as 88, 2.132, 5.63, 4. -am
    9, 14. 101, 19. 59, 14. PA -āni 8, 14.
surata-janita-kheda-svinna-gandasthali F. v. -a (ganda-sthala N.) dessen Wangen
    schwitzen infolge der durch den Liebesgenuss erzeugten Mattigkeit. PG -īnām 291,
surata-pradīpa M. Liebeslampe. PN -ās 324, 4.
                                                                           [17.
surata-prasanga M. Hang, Neigung zum Liebesgenuss. SL -e 326, 5.
Suratamañjarī F. (surata-mañjarī F.) Name eines Candāla-Mädchens und des von
    ihr handelnden Buches im Kathāsaritsāgara. SN -ī 185, 11.
surata-mrditā F. von -a vom Liebesgenuss angegriffen. SN -ā 266, 4.
surata-rasa M. Wohlgeschmack, Leidenschaft des Liebesgenusses. SN -as 292, 3.
su-rathādhirūdha (a-a) auf einem guten Wagen sitzend. SN -as 100, 16.
sura-nadī F. Götterfluss. SA -īm 304, 2.
sura-pati M. Herr der Götter (Indra). SA -im 259, 18.
su-rabhi wohlriechend, duftig. SA -i 313, 21.
surabhi-srag-dhara (\forall dhr) duftige Kränze tragend. PN -as 13, 16.
sura-mandira N. Gotteshaus, Tempel. SN -am 248, 24.
sura-sattama (Sup. von sat) der beste der Götter. PI -ais 10, 1.
sura-sutopama (a-u, -ā F., \ma) Götterkindern ähnlich. DA -au 84, 12.
surā F. (Vsu) Branntwein. SA -ām 153, 10.
surānganā (a-a) F. Götterfrau, Apsaras. SN -ā 44, 8.
```

## surā-matta- — suhrj-

```
surā-matta-kalaha M. Streit von vom Branntwein Berauschten. SN -as 313, 14.
surāsura (a-a) M. Götter und Dämonen. PN -ās 186, 10.
su-rūpa wohlgestaltet, schön. PN -ās 246, 21.
su-rūpā F. von -a. SN -ā 221, 3.4.
surendra-bhavana N. Palast des Königs der Götter. PL -esu 260, 17.
surottama (a-u) der höchste der Götter. PV -ās 12, 22. PA -ān 10, 18.
su-lalita (Vlal) sehr lieblich. SA -am 295, 4.
su-locanā F. von -a schönäugig. SA -ām 8, 19.
su-varcas strahlend. SA -asam 2, 3.6.
su-varna schönfarbig. SG -asya 20, 10.
su-varna M.N. (s. o.) Gold, Goldstück, Goldmünze. SN -am 113, 17. SA -am 234, 9.
    SI -ena 200, 2. 33, 9. SG -asya 226, 8.
suvarņa-koţi F. zehn Millionen Goldstücke. SA -im 213, 19. 14, 13.
suvarna-trna N. Goldfutter. SA -am 234, 8.
suvarņa-puspitā F. von -a goldblühend. SA -ām 107, 2.
suvarņa-laksa N. ein Hunderttausend Goldstücke. SN -am 199, 22.
su-vastra N. gutes, schönes Gewand. SN -am 314, 17.
su-vicārya nachdem er wohl erwogen hat. 274, 8.
su-vitta reichlich, reich. PI -ais 154, 9.
su-vipulā F. von -a sehr gross, sehr reich. SA -ām 24, 8.
su-visama sehr uneben. PN -ās 109, 8.
su-vihita gut ausgeführt, wohl verliehen; wohl versehen. PI -ais 91, 3. 154, 16.
su-vihitā F. von -a. SN -ā 62, 12.
su-vihvalā F. von -a sehr bestürzt. SA -ām 208, 6.
su-vrtta N. Wohlverhalten, richtiges Verhalten. SN -am 110, 2.
                                                                      [108, 17.
su-vṛṣṭi-guṇa-sampanna versehen mit dem Vorzug reichlichen Regens.
                                                                      SAb -ād
Suśarman M. (su + śarman N. Schutz) Kşatriya-Name. SN -ā 251, 11. 22. SI -anā
Suśarma-nrpa M. König Suśarman. SA -am 250, 8.
                                                                      [249, 22.
Suśarma-mahīpati M. dass. SA -im 249, 18.
Suśarmākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) Suśarman mit Namen. SG -asya 248, 7.
su-śīta-toyā F. von -a mit sehr kaltem Wasser. SA -ām 43, 9.
su-śītala schön kühl, angenehm kühl. SA -am 45, 20.
su-śīla von gutem Charakter, charakterfest. PN -ās 154, 11.
su-śropī F. (von -i, -i F.) schönhüftig. SN -ī 39, 4. SV -i 79, 5.
su-ślaksna sehr glatt. PN -ās 13, 18.
su-samtuşta (Vtuş) leicht zufrieden. SN -as 103, 18.
su-samrabdha sehr erregt. SN -as 91, 20.
su-sadráa sehr ähnlich. SN -am 84, 16.
su-samāhita sehr aufmerksam. SN -as 1, 13.
su-siddhartha (a-a) dem es wohl gelungen ist. SN -as 89, 11.
su-sevaka M. ein guter Diener. PN -ās 124, 2.
su-stambha M. guter Pfosten, guter Pfeiler. PI -ais 122, 8.
su-stha (Vsthā) sich wohl befindend, behaglich. PN -ās 298, 20.
su-sthita sich wohl befindend; von festem Bestand, beständig. SN -am 316, 14.
su-snigdha-gambhīrā F. von -a sehr weich und tief. SA -ām 38, 9.
susvaram (Adv. von su-svara) laut. 84, 13.
suhita-kriya (-ā F.) dessen Handlungen erspriesslich sind. PG -āṇām 169, 7.
suhre-choka-vivardhana (Vvrdh) den Kummer der Freunde mehrend. SN -as 24,7.
suhrj-jana-sahita mit Freunden verbunden. SN -as 161, 9.
```

## suhrt-tyága M. — Vsrj VI

```
suhrt-tyaga M. das im Stich Lassen (vonseiten) der Freunde. SA -am 28, 4.
suhrt-svajana-vākya N. Wort der Freunde und Angehörigen. PA -āni 22, 18.
su-hrd befreundet. PN -das 142, 20,
su-hrd M. (s.o.) Freund. SN -d 138, 12.83, 6.221, 7.61, 21.63, 6.305, 8. SL -di 162,
    2. 304, 6. PN -das 298, 16. 314, 9. PA -das 60, 1. PG -dam 20, 12. 41, 19. 103, 8.
suhrd-gana M. Schar der Freunde. PI -ais 93, 1.
                                                                   [56, 13. 58, 2.
suhrd-druh M. (Vdruh) Freundesverräter. PN -druhas 144, 16.
suhrd-bhava M. Freundschaft. SAb -ad 153, 19.
suhrd-varga-samudāya M. (Vi) Gesamtheit der Freundesscharen. SI -ena 161, 12.
suhrd-vākya N. Freundeswort. SA -am 11.8.
∨sū II gebären.
    Ind. 3.S sute 96, 7.
    Impf. 3.S asūta 199, 7. 326, 8.
sükta (u-u) N. schönes Wort, guter Spruch. PI -ais 259, 7.
sūkti (u-u) F. (Vvac) schöner Spruch, Bonmot, die in die Rede eingestreuten Zitate.
sūksma fein, zart, genau. SN -as 132, 4, 63, 3.
                                                               PN -avas 109, 1.
sūksma-drsti F. genauer, scharfer Blick. SI -yā 142, 5.
∨sūc X (Den. von sūci F. Nadel?) anzeigen, andeuten, kenntlich machen.
Pass. Ind. 3.S sücyate 320, 24.
sūcayat Ppra von Vsūc X. SN -n 278, 11.
sūcita Ppp von Vsūc. SN -as 15, 16. -am 279, 24.
sūcitā F. von -a. SN -ā 61, 14. 62, 2.
                                                                     [-as 173, 3.
Sūcīmukha M. (sūcī-mukha 'Pfriemenmund') Name eines Vogels. SV -a 172, 14. SN
sūcy-agra-viddha (Vyyadh) von einer Nadelspitze durchbohrt. SN -as 142, 2.
süta M. Wagenlenker, gewöhnlich ein Ksatriya-Bastard und dessen Nachkommen. SV
    -a 72,9. SN -as 20,16.23,10.54,16.66,7.80,1. SA -am 22,7.9.70,14.73,2.
sūtatva N. (von sūta M.) Kunst des Wagenlenkers. SL -e 80, 3.
                                                                   [84, 7, 91, 10.
sūta-putra M. Sūta-Sohn. SA -am 78, 11.
sütra N. (Vsiv nähen) Faden; Lehrbuch in kurzer algebraischer Form, Leitfaden, dann
    auch die einzelne Regel in einem solchen. SN -am 244, 5. SA -am 244, 3.
sūnu M. (Vsū) Sohn. SN -us 262, 13. SG -os 264, 18.
sūpa-kāra M. (Vkr) Bereiter von Brühen, Suppenkoch, Koch. PN -ās 255, 3.
sūrya M. (vw. mit svar N.) Sonne. SN -as 275, 12. SA -am 73, 11. SI -ena 171, 10.
    SG -asya 275, 2.
Süryaprabhābhidhāna (a-a) Süryaprabha mit Namen. SN -as 185, 6.
sūryāmśu (a-a) M. Sonnenstrahl. PI -ubhis 329, 8.
sūryātapa (a-ā) M. Sonnenglut. SN -as 260, 4.
sūryāśva (a-a) M. Sonnen (symbolische Bezeichnung der Zahl zwölf) und Pferde
    (s. B. d. Z. sieben). PI -ais 279, 12 ('wenn durch zwölf und sieben (Zäsur be-
    wirkt wird) etc.; Vrttaratnākara III, 101).
sūryodaya (a-u) M. Sonnenaufgang. SL -e 68, 3.
∨sr I laufen, eilen. Mit apa weglaufen, sich wegmachen, Kaus. entfernen, mit abhi
    Imp. 2.S apa-sara 151, 6. 19. 52, 12. 293, 15.
                                                                    [hinzulaufen.
    Perf. 3.S abhi-sasāra 32, 9.
Pass. des Kaus. Imp. 3.S apa-sāryatām 110, 9.
srkvan N. Mundwinkel. DA -anī 133, 3.
srkvi N. dass. DA -inī 165, 11.
Vsrj VI von sich lassen, ablegen, niederlegen; aus sich entlassen, erschaffen.
```

Digitized by Google

ava freigeben, schenken, mit ud fliegen lassen.

Ind. 3.S srjati 274, 17. 1.S ava-srjāmi 93, 18.

Perf. 3.S sasarja 334, 2. ut-sasarja 3, 7. Vsrj X mit vi aufgeben, entlassen, entsenden.

Impf. 3.S asrjat 15, 20.

```
Impf. 3.S vy-asarjayat 51, 6. 78, 2. 204, 5. 22, 9. 42, 4.
Pass. Aor. 3.S vy-asarji 208, 15.
srtvā Ger. von Vsr eilen. 64,6.
∨srp I kriechen, schleichen. Mit ud in die Höhe gehen, mit vi sich zerstreuen.
    Ind. 3.S ut-sarpati 82, 19 (Nil. utsarpati dirgham bhavati).
    Perf. 3.P vi-sasrpus 3, 13.
srsta Ppp von Vsrj VI erschaffen, schaffen. SN -am 295, 16.
srstavat Ppa von Vsrj VI (s. o.). SG -atas 330, 2. DN -antau 191, 13.
srstā F. von -a. SN -ā 191, 12.
sratvā Ger. von Vsrj VI. 191, 15.
seka M. (Vsic) Begiessung, Besprengung. SN -as 169, 4.
setu M. (Vsi binden) Damm zum Überschreiten eines Gewässers, Brücke. SN -us 115,
senā F. (Vso?) Heer. SI -ayā 94, 18.
serşyam (a-ī, -ā F.) neidisch, eifersüchtig. 241, 2.
∨sev I aufsuchen, sich begeben (zu, auf), dienen, huldigen. Mit ā aufsuchen, ge-
    niessen, mit ni aufsuchen, verkehren mit.
    Ind. 3.S sevate 99, 4. 105, 4. 39, 11. 41, 7. 295, 20. ni-sevate 168, 17. 3.P se-
                                                                    [vante 302, 7.
    Imp. 2. S sevasva 272, 8.
    Pot. 3.S seveta 107, 6. 19, 21. 63, 15.
    Perf. 3.S siseve 247, 23.
Pass. Ind. 3.S sevyate 139, 11. ā-sevyate 325, 8.
sevaka M. (Vsev) Diener. SN -as 107, 12. 12, 19. 43, 12. 14. 17. SG -asya 143, 16.
    PN -as 105, 12. 07, 14. 12, 13. 24, 5. 6. 46, 20. PI -ais 143, 5.
sevaka-jana M. ein dienender Mann, Diener. SG -asya 143, 1.
sevakottama (a-u) der beste der Diener, trefflicher D. PN -as 152, 17.
sevana-vidhi M. die Tätigkeit des Dienens (beim Lehrer). SN -is 99, 12.
sevanīya (Vsev) aufzusuchen, zu huldigen. SN -am 281, 14.
sevā F. (Vsev) Dienst. SN -ā 107, 4. 43, 13. 46, 12. 275, 14. 97, 29. SA -ām 153, 21.
sevā-kārin (Vkr) Dienst tuend. PN -inas 278, 23.
                                                         [SI -ayā 143, 5.8.11.20.
sevānjali (ā-a) M. die beim Aufwarten zusammengelegten Hände. SN -is 314, 11.
sevādi (ā-ā) Dienst und anderes. PI -ibhis 317, 3.
sevā-dharma M. Dienstpflicht. SN -as 146, 17. 268, 15. SG -asya 106, 20.
sevā-vivarjita (Vvrj) ohne Dienst, frei von Anstellung. SN -as 105, 5.
sevā-vrtti-vid (Vvid II) der Art und Weise des Dienstes kundig. PG -dām 105, 15.
sevā-sam vyavahāra-tattva-vid vas den Dienst und den Verkehr aus dem Grunde
    kennend. PG -uşām 146, 10.
sevā-samuttha (Vsthā) hervorgehend aus dem Dienst. SA -am 314, 7.
sevitum Inf. von Vsev dienen. 107, 3.
sevitvā Ger. von Vsev (s. o.). 229, 2.
sevya (Vsev) zu besuchen, zu dienen, zu huldigen, zu geniessen. SN -as 107,8.
    53, 5. 258, 18. PN -ās 281, 11. 84, 17.
sevya-guņānvita (a-a) versehen mit den Eigenschaften eines, der würdig ist, dass
    man ihm diene. SN -as 107, 8.
sevyamāna Pprp von Vsev besuchen, bedienen. SN -as 186, 4.
sevyamānā F. von -a. SA -ām 203, 9.
```

634

#### sevyāsevya — stana-bhara-

```
sevyāsevya (a-a) dem man dienen und dem man nicht dienen soll. SA -am 107, 13.
sainika M. (von senā F.) Soldat, Streiter. PN -ās 274, 3.
sainya-dvaya-samgrāma-bhūmi F. Kampfplatz zweier Heere. SA -im 116, 19.
sairandhrī F. Zofe, Kammerfrau. SN -ī 60, 6. SA -īm 50, 18, 52, 13.
socchvāsam (a-u, -a M., Vsvas) aufatmend. 120, 14.
sodha Ppp von Vsah ertragen, dulden, zulassen, hemmen. SN -am 188, 7. PN -as
sodhā F. von -a. PN -ās 303, 8.
                                                                [298, 3. 99, 12.
sodhum Inf. von Vsah (s. o.). 81, 21. 135, 24.
sotkantham (a-u, -ā F.) mit Sehnsucht, wehmütig. 284, 20.
sotsuka (a-u, -a N.) mit Unruhe, erregt. PN -ās 129, 12.
sodvegākāra (a-u, a-ā) eine aufgeregte Miene zeigend. SA -am 142, 15.
sopāna N. Treppe, Leiter. SA -am 331, 2.
Somadattākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) Somadatta mit Namen. SN -as 193, 3. 252, 9.
soma-pa (Vpā I) Soma trinkend, zum Soma-Trank zugelassen. SN -as 37, 22.
Somaśarmākhya (a-ā, -ā F., Vkhyā) Somaśarman mit Namen. SN -as 229, 16.
saukhya N. (von su-kha) Freude, Glück. SN -am 317, 4. SA -am 95, 13. 141, 2.
saujan ya N. (von su-jana M.) Gutmütigkeit, Leutseligkeit, Wohlwollen. SN -am 268, 4.
Saudāmanī F. von -a (von Sudāman M.) vom (Berge) S. kommend. SN -ī 2, 13.
saudāmanī F. (s. o.) Blitz. SG -yās 286, 9.
saudhotsanga (a-u) M. Palastsöller. SN -as 285, 10.
saundarya-vighātaka (Vhan) die Schönheit aufhebend, störend. SN -am 322, 16.
saubhāgya N. (von su-bhaga) Schönheit, Glück. SN -am 322, 8.15. SI -ena 2, 9.
saubhāgya-laksmī-nidhi M. Schatzkammer der Schönheit und Herrlichkeit. SL -au
saubhāgya-vilopin (Vlup) die Schönheit raubend. SN -i 322, 10.16.
saubhāgyāksara-panktikā (a-a) F. eine Reihe von Glücksrunen. SN -ā 291, 1.
saumya-vāta-samsparśa-vepamāna-kalevara (-a N.) mit von der Berührung der
    nördlichen Winde zitternden Leibern. SN -am 172, 17.
sauvarna (von su-varna N.) golden. SN -as 232, 25. PI -ais 276, 10.
sauhārda N. (von su-hrd M.) Freundschaft. SN -am 93, 21. SAb -ād 119, 5.
sauhrda N. (von su-hrd M.) Freundschaft, Zuneigung. SI -ena 29, 15.
Skanda M. (Vskand springen) der indische Kriegsgott, Sohn des Siva und der Pārvatī,
    mit sechs Gesichtern, weshalb er von den sechs Krttika's (Plejaden) gesäugt wurde
    (vgl. Kārtikeya). SI -ena 243, 22.
Skanda-jananī F. die Mutter des Sk., Pārvatī. SN -ī 199, 10.
Skanda-prasāda M. Gnade des Sk. SA -am 197, 7.
skandha-deśa M. Schultergegend, Schulter. SL -e 15, 20.
skhalita-gati mit schwankendem, unsicherem Gange. SN -is 169, 17.
skhalitantareşu (a-a, PL von -a N.) im Falle des Strauchelns. 146, 11.
stana M. die weibliche Brust, mamma. DN -au 294, 2. 300, 11. PG -anam 318, 8.
stana-jaghana-ghanābhoga-sambhoginī (a-ā) F. (von -in, von -a M.) feste Run-
    dung von Busen und Hüften besitzend. PG -īnām 282, 12.
stana-dvaya N. Brüstepaar. SN -am 331, 4.
                                                                    [-i 293, 10.
stana-patanāvadhi (a-a, -i M., Vdhā) das Fallen der Brüste als Grenze habend. SN
stana-bandhura mit den Brüsten geschmückt. SG -asya 331, 15.
                                                                          [16.
stana-bhara-parikhinna (Vkhid) ermüdet durch die Last des Busens. SN -am 281,
stana-bhara-pulakodbheda (a-u) M. das sich Aufrichten der Flaumhaare des vollen
    Busens. SA -am 287, 5.
stana-bhara-vinaman-madhyabhāgā F. (von -a) deren Leibesmitte sich biegt
    durch die Last des Busens. PN -as 284, 6.
```

```
stana-bharālasā (a-a) F. (von -a) träge durch die Last der Brüste. SN -ā 238, 9.
stana-bhāra M. (Vblr) Last, Fülle des Busens. SN -as 290,23. SI -ena 292,21.
stana-madhya N. Mitte der Brüste. SL -e 294, 11.
stanottarīya (a-u) N. Busentuch. SI -ena 291, 9.
stabdha-locana mit starren Augen. PA -an 15, 13.
stambha M. (Vstambh) Pfosten, Pfeiler. SN -as 102, 19 (als Name des Baumes
    ist nach der neuesten Forschung für das schlecht überlieferte afijana- ohne Zweifel
    arjuna- zu lesen).
stambha-madhya-gata-vṛṣaṇa (-a M., Vṛṣ) dessen Hoden in die Mitte des
    Pfostens geraten waren. SG -asya 103, 3.
stimitonnata-samcāra (a-u) ruhig und hoch einherschreitend. PN -ās 104, 11.
Vstu II lobsingen, preisen. Mit pra preisen.
    Ind. 3.S stauti 100, 3. pra-stauti 282, 16.
    Imp. 3.P stuvantu 273, 9.
    Impf. 3.P astuvan 231, 5. 34, 18.
stuta Ppp von Vstu. SN -as 224, 20.
stuti F. (Vstu) Loblied, Lobgesang, Hymnus. PI -ibhis 186, 12. 221, 12.
stuti-mukhara-mukha-śrī dessen ehrwürdiger Mund geschwätzig ist von Lobliedern.
stuti-vacana N. ein Wort des Preises. SN -am 110, 4.
                                                                 SN -is 197, 17.
stuti-vaco-hreta erfreut über die Worte des Preisgesanges. SN -as 186, 13.
Vstr X mit vi ausbreiten.
Pass. Imp. 3.S vi-stāryatām 152, 1.
stoka (eig. M. Tropfen) ganz wenig, unbedeutend. SN -am 151, 15. 267, 3. SA -am
    260, 2. SI -ena 232, 17. PI -ais 230, 14.
strī F. Weib. SN -ī 183, 10. 221, 3. 40, 14. 49, 23. SA -iyam 8, 8. 85, 21. 205, 18.
    58, 10. 82, 17. SG -iyās 279, 23. PN -iyas 279, 6. 80, 10. 81, 4. 91, 6. PG -īṇām
    248, 1. 78, 22, 79, 15, 83, 9. PL -īşu 189, 4, 6, 308, 2.
strī-kaţākşa M. Seitenblick eines Weibes. PI -ais 279, 14.
strī-jana M. Weib. SL -e 258, 7.
strī-mantra M. Beratung, Gespräch über Weiber. SA -am 77, 8.
strī-mukha-pankaja N. (Vjan) Lotusgesicht eines Weibes. SA -am 295, 4.
strī-mudrā F. das Siegel Weib. SA -ām 289, 13.
strī-yantra N. (Vyam) die künstliche Puppe Weib. SN -am 295, 16.
strī-rūpa in Weibergestalt, Weibertracht. PN -ās 218, 19. PA -ān 219, 1. 20.
strī-rūpin (von rūpa N.) dass. SI -iņā 222, 11.
strī-veşa M. (Vviş) Weiberkleidung. SA -am 249, 16. 50, 6.
strī-veşa (s. o.) Weiberkleidung tragend, als Weib verkleidet. SN -as 250, 1.
strī-samjñita (von sam-jñā F.) Weib genannt. SN -am 289, 18.
strī-svabhāva M. Weiberart, Natur des Weibes. SN -as 68, 19.
straina N. (von strī F.) Weibervolk. SL -e 304, 8.
sthagita-karatala-sparśa-lolodyama (a-u) dessen Bemühungen emsig sind nach
     Berührung mit der verborgenen Handfläche. PG -anam 282, 13.
sthapaty-ādi der Baumeister und die andern. PN -ayas 102, 16.
sthala N. Erhebung, Hügel, Festland. SL -e 129, 5.
sthalatā F. (von sthala N.) Zustand von Festland. SA -ām 164, 13.65, 3.
sthalaravinda-śrī (a-a) F. die Pracht von Lotusblumen auf festem Lande. SA -iyam
sthalī-śāyin (Vśī) auf dem Erdboden liegend, schlafend. PN -inas 298, 20. [329, 14.
sthavira alt. PI -ais 12, 16. PAb -ebhyas 14, 15.
∨sthā I stehen, dastehen, bestehen, Bestand haben, bleiben, verharren, sich befinden,
```

Kaus. wegstellen, verwahren. Mit anu befolgen, sich richten nach, ausfindig machen, ausführen, verleihen, mit ä stehen, halten zu, sich anschicken zu, sich machen an, anwenden, mit ud aufstehen, sich erheben, mit upa treten vor, sich einstellen, bei-, unterstehen, aufwarten, dienen, mit sam-upa zuteil werden, mit pari herumstehen, sich herandrängen, mit pra aufbrechen, sich aufmachen.

Akt. Ind. 3.S tisthati 20,17.91,5.96,10.101,18.02,20.12,3.13,1.21,3.23,16.24,7.

Akt. Ind. 3.S tişthati 20,17.91,5.96,10.101,18.02,20.12,3.13,1.21,3.23,16.24,7.
29,12.30,10.40,6.42,4.48,20.59,13.78,15.85,24.95,21.202,10.95,9.303,19.
17,9. upa-tişthati 56,11. 3.P tişthanti 109,15.11,15. 1.P tişthāmas 129,13.
Imp. 2.S tiştha 53,8.121,10.41,13.218,9.20,8.23,8.27,17.35,20.45,22. ā
-tiştha 56,2. ut-tiştha 204,9.43,16.307,18. 3.S tişthatu 74,8.115,2.226,15.
32,4. 3.P tişthantu 149,4.

Pot. 3.S tisthet 224, 12. ā-tisthet 24, 12.

Impf. 3.S atişthat 1, 5. 193, 8. 207, 9. 15, 22. anv-atişthat 325, 16. ud-atişthat 245, 2. upātişthat (a-a) 55, 11. prātişthat (a-a) 29, 13. 1.S atiştham 205, 23. 32, 12. 3.D atişthatām 229, 20. 3.P atişthan 209, 13.

Perf. 3.S tasthau 54,2.88,21.119,2.231,13.47,17.54,4.333,13. ut-tasthau 47,13. 3.D tasthatus 61, 22. 3.P tasthus 7,8.44,1.173,3.99,5. pari-tasthus 128,15. 1.Fut. 3.S ā-sthāsyati 67, 23. upa-sthāsyati 92, 21. 3.D upa-sthāsyatas 56, 4.

Med. Ind. 3.S upa-tisthate 132, 16.

Impf. 3.S prātisthata (a-a) 24, 18.

Perf. 3.S upa-tasthe 23, 14. 77, 6. pra-tasthe 33, 14. 110, 8. 18, 9. 19, 11. 30, 6. 1. Fut. 3.S sam-upa-sthāsyate 282, 3. 1.S ā-sthāsye 10, 12. [228, 1.

Pass. Ind. 3.S sthīyate 127, 5. 314, 19. 16, 15. anu-sthīyate 127, 4.

Imp. 3.S anu-sthīyatām 96, 9. 11. 110, 7. 31, 6. 36, 12.

Kaus. Impf. 3.S prāsthāpayat (a-a) 62, 21. 64, 4. 94, 20.

Perf. 3.S pra-sthāpayāmāsa 57, 14. 78, 19. 3.D sthāpayāmāsatus 77, 4. sthānuvat (von sthānu M., vw. mit sthala N.) wie ein Baumstumpf, wie ein Stock. sthātum Inf. von  $\bigvee$  sthā. 210, 21. [107, 10.

sthāna N. (Vsthā) Standort, Stelle, Platz, Ort, Stellung. SN -am 155, 14. 17. 313, 11. 20, 26. SA -am 130, 11. 67, 17. 76, 7. 98, 14. SAb -ād 175, 17. 76, 5. SL -e 164, 3. 80, 3. 281, 2. PN -āni 309, 15. PL -eşu 111, 6.

sthānāntara (a-a) N. ein anderer Platz. SA -am 118, 16. 19, 1. [27, 8. sthāpayitvā Ger. von Vsthā Kaus. auf-, anstellen, einrichten, deponieren. 201, 10. sthāpita Ppp von Vsthā Kaus. (s. o.). SN -as 277, 10. -am 210, 11.

sthālī F. (vw. mit sthala N.) Topf, Kochtopf. SL -yām 276, 9.

sthāvara (Vsthā) fest, unbeweglich. SN -as 53, 8.

sthāvara-jangama (Vgam) fest und beweglich. PG -ānām 327, 6.

sthita (Pp von  $\vee$ sthā) stehend, dastehend, beharrend, sich befindend. SN -as 102,9.11. 22,21.25,3.33,5.56,7.67,18.89,18.214,6.18,11.24,14.49,3.311,9.12,14.20, 23.21,5.5. -am 131,12,91,19.310,5 (= sthīyate). SA -am 7,5.6.25,3.35,22. SG -asya 138,19. SL -e 113,14.91,22.213,15.17,3.6.25,19.46,24.81,2.321,

17.22. DN -au 100, 17. PN -ās 142, 4.218, 19.316, 4. PA -ān 14, 8.15, 14.

sthita N. (s. o.) das Stillstehen. SN -am 283, 8.

sthitavat Ppa von Vsthä beharren, sich befinden. DN -antau 176, 2.

sthitā F. von -a. SN -ā 39, 8. SA -ām 58, 6. 248, 8. PN -ās 20, 18.

sthitvā Ger. von Vsthā stehen, bleiben, warten. 152, 13. 314, 21.

sthiti F. (Vsthā) das Verweilen, Aufenthalt, Beharren, Beharrlichkeit, Fortbestand; Stellung, Würde. SN -is 302, 19. SA -im 16, 18. SI -yā 34, 10. SD -aye 326, 1. sthiti-jña (Vjñā) seine Stellung, seine Würde kennend. SN -as 326, 1.

#### sthira — Vsprh

```
sthira (Vsthā) beständig, fest, dauernd, zuverlässig. SN -as 262, 15. -am 214, 21.
    78, 31, 79, 2, 8. SA -am 215, 2. SL -e 214, 12, 67, 21.
sthiratā F. (von sthira) Beständigkeit, Dauer. SA -ām 177, 10.
sthirā F. von -a. SI -avā 214, 15.
sthiropadeśā (a-u) F. von -a bei dem die Unterweisung von Dauer ist. SA -ām 329, 1.
Sthūlasiras M. (sthūla-siras Dickkopf) Name eines Nachtdämons. SN -ās 192, 3.
sthūlā F. von -a (vw. mit sthavira) gross, dick. SN -ā 209, 2.
sthüleccha (a-i, -ā F.) grosse Wünsche habend. PN -ās 306, 14.
                                                                       [282, 13.
sthulopastha-sthali (a-u) F. (= sthala N.) hohe Wölbung des mons Veneris. PL -īsu
stheya (Vsthā) zu stehen. SN -am 263, 7.
sthairya N. (von sthira) Standhaftigkeit, Zuverlässigkeit. SN -am 98,14.315,18.
∨snā II baden.
    Imp. 2.S snāhi 209, 6.
sn\bar{a}tum Inf. von \bigvee sn\bar{a}. 207, 12. 30, 3. 45, 2.
snātvā Ger. von Vsnā. 177, 14. 81, 4. 243, 21. 314, 4.
snāna N. (Vsnā) das Baden, Bad. SN -am 261, 13.
snāna-kleśa-klamāpaha (a-a, Vhan) die Beschwerde und die Ermattung des Bades
    vertreibend. SN -am 195, 11.
snāna-nibha N. (Vbhā) Anschein, Vorwand des Bades. SAb -ād 209, 19.
snāna-vyāja M. (Vañj) Täuschung, Vorwand des Bades. SAb -ād 209, 25.
snānāpadeśa (a-a) M. (Vdiś) Vorwand des Bades. SI -ena 210, 15.
snānārtham (a-a, -a M.) des Bades wegen, um zu baden. 180, 14.17.
snānopakarana (a-u) N. Badegerät. SA -am 180, 17. 81, 3.
snānopakaraņa-hasta mit dem Badegerät in der Hand. SA -am 180, 15.
snāntī F. v. -āt Ppra v. Vsnā II baden. SN -ī 207, 9.15. SA -īm 237, 2.
snāyu-vasāvaśeşa-malina (ā-a) mit Resten von Sehnen und Fett besudelt. SA -am
snigdha (Pp von Vsnih) glatt, ölig; anhänglich, freundlich. SN -am 262, 14.
snigdha-vídagdha-mugdha-madhura zärtlich, schlau, naiv und süss. PI -ais 315,
snigdhā F. von -a. PN -ās 283, 7.
                                                                            [13.
snuşā F. Schwiegertochter. SN -ā 249, 21. 51, 13. SA -ām 37, 8. 250, 9.
sneha M. (Vsnih) Öl; Anhänglichkeit, Zuneigung. SN -as 98, 3. 115, 18. 99, 8. 265,
    18. 310, 11. SI -ena 112, 12.
sneha-pāśa-baddha gebunden mit der Fessel der Zuneigung (zu). SI -ena 144, 7.
sneha-sambhāṣa M. (Vbhāṣ) freundliche Unterredung. SN -as 128, 19.
snehārdra-hrdaya (a-ā) mit von Zärtlichkeit feuchtem Herzen. SN -as 100, 20.01, 11.
Vspardh I wetteifern.
                                                                 DN -au 167, 4.
    Ind. 3.S spardhate 261, 3.
spardhamāna Pprm von Vspardh I. SG -asya 169, 12.
sparśa M. (Vsprś) Berührung. SN -as 318, 8. PL -eşu 288, 17.
sparśavatī F. von -vat (von sparśa M.) angenehm anzufühlen, weich. PA -īs 334, 10.
spasta (Vspas, Nebenform von Vpas) deutlich, klar. SN -as 297, 7.
Vsprá VI berühren.
    Ind. 3.S spršati 153, 13. 15. 1.S spršami 209, 6. 47, 9. 3.P spršanti 199, 2.
    Pot. 1.S sprseyam 87, 12.
spršantī F. von -at Ppra von Vsprš VI. SG -yās 283, 13.
sprata Ppp von Vsprá. SN -as 29, 20. 264, 20. 68, 11.
sprstā F. von -a. SN -ā 296, 2.
Vsprh X eifern, eifrig begehren (nach).
    Ind. 3.S sprhayati 266, 6.
```

# sprhaniya- - smaranti

```
sprhanīya-nirbhara-rahah-krīdā-pragalbha übermütig durch das an Wonnen
    reiche heimliche Spiel. SN -am 292, 7.
sprhayat Ppra von Vsprh X. PG -tam 303, 1.
sprhayālu (Vsprh) begehrend, gierig (nach). PN -avas 308, 13.
sprhā F. (Vsprh) Begehren, Verlangen (nach). SN -ā 267, 14.
sphāra-samskārāksipta-siddhi (a-ā) dessen (deren) Zustandekommen bewirkt wird
    durch grosse Begabung. PN -ayas 244, 21.
sphāra-sphurita-tejas von mächtigem zuckendem Glanze. SI -asā 277, 22.
sphīta (Pp von Vsphāy gedeihen) reichlich, gross. SN -as 88, 2. SL -e 279, 2.8.
Vsphut VI springen, bersten.
    Impf. 3.S asphutat 225, 7.
sphutam (Adv. von -a, Vsphut) deutlich, vernehmlich. 243, 16.
sphuța-vidruma-stha (Vsthā) an der klaren, leuchtenden Koralle sitzend. SN -am
sphuțā F. von -a (Vsphut) klar, deutlich. SN -ā 196, 11.
                                                                        [332, 4]
sphutita Pp von Vsphut springen, bersten. SN -am 194, 7.
sphutiteksana (a-ī) mit aufgerissenen, weitgeöffneten Augen. SN -as 178, 4.
Vsphur VI zucken, zappeln, funkeln, strahlen, glänzen.
    Ind. 3.S sphurati 104, 6. 279, 14. 16. 23. 317, 14. 18, 8. 3.P sphuranti 280, 20.
sphurat Ppra von Vsphur VI. SN -n 296, 10. 17.
                                                                        [327, 9]
sphurat-prabhā-mandalā F. von -a (-a N.) mit zuckendem Strahlenkreise.
                                                                        SI -avā
sphurat-sphāra-jyotsnā-dhavalita-tala (-a M. N.) dessen (deren) Fläche hell be-
    lenchtet wird durch das strahlende reiche Mondlicht. SL -e 304, 14.
sphurad-amala-rasmi mit zitternden reinen Strahlen. SN -is 285, 12.
sphurad-gandha M. der aufzuckende, plötzlich auftretende Duft. SN -as 286, 4.
sphurad-dipa M. funkelnde Lampe. SN -as 311, 7.
sphuranti F. von -at. SA -im 108, 21.
sphural-lolali (a-a) M. funkelnde, unstate Bienen. PG -īnam 282, 21.
sphuritādhara (a-a) mit zuckenden Lippen. SN -as 142, 12.
sphürjat Ppra von Vsphürj I brummen, grollen. SN -t 296, 19.
sphotitargala (a-a) F. von -a dessen (deren) Riegel gesprengt wurden. SN -a 211, 18.
sma emphatische Partikel, verleiht einem Verb im Präsens gewöhnlich die Bedeutung
    der Vergangenheit. 2, 12. 6, 17. 9, 7. 13, 17. 20, 11. 28, 3. 37, 18. 51, 1. 54, 22.
    56, 20. 77, 8. 12. 85, 14. 86, 22. 94, 15. 126, 2. 30, 18. 36, 8. 40, 5. 47, 13. 78, 13.
    87, 12. 88, 3. 92, 7. 97, 17. 98, 12. 20. 206, 12. 22. 08, 6. 11, 11. 14, 5. 16, 3. 16.
    19, 10. 22, 22. 23, 16. 29, 18. 33, 20. 21. 35, 8. 308, 12.
smaya M. (Vsmi) Selbstrefühl, Hochmut. SI -ena 297, 2.
smayat Ppra von Vsmi I lächeln. SN -n 77, 16. 93, 6.
smaya-dūşita mit dem Fehler des Hochmuts behaftet. PN -ās 296, 27.
smayamāna Pprm von Vsmi I lächeln. SA -am 9, 9.
Smara M. (Vsmr) Beiname des Gottes Kāma. SN -as 203, 4.
Smara-kusumabāṇa-vyatikara-jvara-jvālā F. (Vjval) die Flamme des Fiebers
    (verursacht) durch das Treffen der Blumenpfeile des Sm. PN -ās 309, 3.
smarana-padavī F. (Vvī) Weg der Erinnerung. SA -īm 303, 16.
smarat Ppra von Vsmr I gedenken, sich erinnern, denken an. SN -n 56, 20. 236,
    18. 22. 49, 12. PN -ntas 305, 19.
Smara-taskara M. der Räuber Sm. SN -as 288, 2.
smara-timira-samcāra-janita erzeugt durch das Wandeln in der Finsternis der
    Liebe. SN -am 312, 5.
```

smarantī F. von -at. SN -ī 56, 11. 208, 13. SG -yās 76, 18.

# Smarabhūpati- - sva-kanyantahpura N.

```
Smarabhūpati-saundarya-mandirā F. Schatzkammer der Schönheit des Königs
    Smara. SN -ā 205, 14.
                                                               [PN -uvas 294.7.
Smara-vijaya-dāna-pratibhū M. (Vbhū) Bürge für die Verleihung des Sieges an Sm.
Smara-śāsanānghri-yugala (a-a) N. (Vyuj) Fusspaar des Züchtigers des Sm. SN
    -am 313, 20.
                                                  Pfeile des Sm. SA -ām 207, 14.
Smara-sāyaka-laksyatā F. (von laksya N., Vlaks) Zustand der Zielscheibe für die
smara-smera-nitambinī F. ein vor Liebe lächelndes hüftenstarkes Mädchen. PG
Smarājñā (a-ā) F. Befehl des Smara. SI -avā 248, 12.
                                                                 [-īnām 281, 12.
smarāturā (a-ā) F. von -a liebeskrank. SN -ā 247, 24.
smarāpasmāra (a-a) M. (Vsmr) Liebesvergessenheit, -besessenheit. SN -as 292, 14.
Smarāri (a-a) M. Feind des Smara. SV -e 314, 6.
Smarāstra (a-a) N. Geschoss des Smara. SN -am 281, 4.
Smarodaya-dāyin (a-u, Vdā) dem Smara den Sieg verleihend. PN -inas 290, 5.
smartum Inf. von Vsmr gedenken, sich erinnern. 34, 21.
smārta M. (von smṛti F.) Kenner der heiligen Überlieferung. PI -ais 140, 15.
smita N. (Vsmi) das Lächeln. SN -am 283, 10. SI -ena 280, 7. SG -asya 332, 6.
smita-pūrvābhibhāṣiṇī (a-a) F. von -in (Vbhāṣ) unter Lächeln anredend. SN -ī 9,9.
∨smr I gedenken, sich erinnern, denken an, überliefern, lehren.
    Ind. 2.S smarasi 310, 21. 1.S smarāmi 48, 15. 76, 14. 14. 92, 22. 3.P smaranti
    Imp. 2.S smara 188, 2. 92, 12. 2.P smarata 133, 14.
                                                                       [104, 13.
    Pot. 1.S smareyam 305, 12.
    Perf. 3.S sasmāra 230, 8.
    1. Fut. 2.S smarisyasi 174, 20.
Pass. Imp. 3.S smaryatām 129, 7.
smrta Ppp von Vsmr. SN -as 221, 7. -am 141, 3.4.
                                                                   [230, 9, 50, 5.
smṛta-mātrāgata (a-ā) durch das blosse an ihn Denken herbeigekommen. SN -as
smrtā F. von -a. SN -ā 227, 14. 45, 16. 96, 1.
smrti F. (Vsmr) Tradition, Werk über Gewohnheitsrecht. PI -ibhis 311, 13.
smrti-patha M. (vw. mit pathin M.) Weg der Erinnerung. SA -am 303, 14.
smrtv\bar{a} Ger. von \bigvee smr. 192, 16. 93, 12. 229, 6.
smera (Vsmi) lächelnd, blühend. SN -as 284, 16.
                                                                  [den Schläfen).
syandat Ppra von ∨syand I fliessen, laufen. PG -tām 46, 12 (nach PW mit fliessen-
syandana M. (Vsyand) Wagen; Dalbergia. SA -am 23, 4. PI -ais 33, 19.
sramsayat Ppra von Vsrams Kaus. herabfallen, -gleiten machen. PN -ntas 287, 6.
sraj F. Blumengewinde, Guirlande, Kranz. SA -jam 15, 20. PN -jas 285, 8.14. PA
                                                                   [-am 300, 13.
    -jas 10, 19, 17, 2.
sravan-mūtra-klinna (Vklid) feucht von herabfliessendem, -tröpfelndem Harn. SN
srastadhammillakā F. (von -a, srasta + dhammilla M.) mit herabgesunkenen Haar-
    flechten. PG -anam 291, 15.
∨sru I fliessen. Mit pari zerrinnen, mit pra hervorströmen.
    Ind. 3.S pari-sravati 317, 11.
    Impf. 3.S prāsravat (a-a) 86, 6.
srutakşīratā F. (von sruta-kşīra) das Harzfliessenlassen. SI -ayā 323, 17.
sva eigen. SA -am 15, 7. 37, 20. 55, 3. 74, 14. 93, 19. 99, 5. 111, 4. 36, 1. 208, 14.
    35, 9. 51, 3. 55, 15. 335, 1. SI -ena 8, 20. SG -asya 104, 3. SL -e 314, 15.
    PA -ān 270, 17. 72, 9. -āni 53, 18. 80, 14. PI -ais 90, 18. PL -eşu 201, 23.
sva M.N. (s. o.) die eigne Person, das Selbst, das Ich. SG -asya 257, 22.
svaka (Wb. von sva) eigen. SA -am 17, 9.88, 13. PA -ān 60, 1.
```

sva-kanyāntahpura (ā-a) N. der Harem seiner Tochter. SL -e 249, 23.

```
svakā F. von -a. SA -ām 90, 6.
sva-kānti F. sein Glanz. PI -ibhis 186, 2.
svakīya-śiśuka M. (Dem. von śiśu M.) das eigne Kindlein. PI -ais 298, 11.
avakīyā F. von -a (von svaka) eigen. SN -ā 257, 23.
sva-kula N. sein Haus, sein Geschlecht. SN -am 150, 6.
sva-gunodaya (a-u) M. der Sieg ihrer Tugenden. SI -ena 114, 1.
sva-grha M.N. das eigne Haus. SA -am 175, 9.76, 2.77, 7.224, 6.25, 3. SL -e 91, 4.
sva-grha-sthiti F. Fortbestand des eignen Hauses. SD -aye 207, 4.
sva-grhābhimukham (a-a, Adv. von -a) dem eignen Hause zugewandt. 130, 6.
sva-geha N. das eigne Haus. SL -e 226, 23.
                                                              [SA -am 332, 18.
sva-cāpa-saundarva-mada M. hochmütiger Stolz auf die Schönheit seines Bogens.
sva-citta-kalpita (Vklp) im eignen Herzen erzeugt. SN -as 156, 5.
sva-citta-stambhana N. (Vstambh) Festigung des eignen Herzens. SD -āya 166, 15.
sva-cețī F. ihre Dienerin. PG -īnām 208, 10.
sva-cchanda vom eignen Willen abhängig. SN -am 306, 5.
svacchandam (Adv. vom vorigen) nach eignem Gefallen. 143, 14.
sv-acchā F. von -a durchsichtig, lauter. SN -ā 270, 5.
∨svaj I umarmen.
    Perf. 3.S sasvaje 88, 17.
sva-jana M. die Angehörigen, Verwandten. SN -as 98, 16. SA -am 28, 9.
     -ād 48, 19. SL -e 262, 3. PL -eşu 115, 3.
sva-janaka M. sein Vater. SA -am 177, 7.
svajanatā F. (von sva-jana M.) Verwandtschaft. SA -ām 276, 18.
svajana-bandhujana M. Angehörige und Freunde. PL -eşu 267, 15.
sva-janānvita (a-a) gefolgt von seinen Leuten. SN -as 94, 9.
∨svajanāy (Den. von sva-jana M.) sich wie ein Verwandter benehmen.
     Ind. 3.S svajanāyate 98, 15.
sva-jāti von seiner Art, seiner Kaste. SN -is 151, 13.
                                                                      [161, 20.
sva-jāti-paribhava-kupita zürnend über die Beleidigung seiner Kaste.
svajātya (von sva-jāti F.) zur eignen Kaste gehörig. PG -ānām 152, 10.
sva-jīvita N. das eigne Leben. SL -e 143, 3.
svatantra-sprhā F. Verlangen nach Unabhängigkeit. SN -ā 137, 10.
svatas (von sva) aus dem Eigenen, von selbst. 191, 5.
∨svad X mit ā sich schmecken lassen, kosten, geniessen.
     Ind. 2.S ā-svādayasi 141, 14. 1.S ā-svādayāmi 141, 12. 15.
     Imp. 2.S ā-svādaya 141, 13.
sva-dagdha-jathara M. sein verwünschter Bauch. SG -asya 298, 14.
sva-dāra-parituşţa mit der eignen Frau zufrieden. PI -ais 277, 11.
sva-devatā F. seine Gottheit, sein Gott. SA -ām 100, 3.
sva-deśa M. das eigne Land, Heimat. SA -am 230, 23. SL -e 159, 4.
sva-deśa-rāga M. Liebe zur Heimat. SI -ena 159, 6.
sva-doşa-nāśa M. Schwinden der eignen Schuld. SD -āya 125, 5. 7.
sva-dharma M. das eigne religiöse Verdienst, eigne Moral. SN -as 217, 1.
sva-dharmācaraņa (a-ā) N. (Vcar) Übung der eignen Frömmigkeit. PL -eşu 39, 14.
sva-dhāman N. seine Wohnstätte, seine Heimat. SL -ani 316, 2.
sv-adhīta (Vi) wohlstudiert. PN -ās 35, 2.
 svana M. (Vsvan) Schall. SN -as 90, 7.
 sva-nāma-tyāga M. Aufgeben des eigenen Namens. SA -am 97, 10.
 sva-nīda-samsraya M. (Vsri) das Sichbegeben zu ihrem Nest. SA -am 156, 19.
```

```
sv-anna-pana-paricchada F. von -a (-a M., Vchad) mit guter Speise, Trank und
∨svap I (ep.) schlafen, einschlafen.
                                                       Bedeckung. SA -ām 63, 1.
    Ind. 1.S svapāmi 51, 8.
Vsvap II schlafen, einschlafen.
    Ind. 3.S svapiti 272, 3.
    Perf. 3.S susvāpa 27, 18.
sva-patnī F. seine Gattin. SD -yai 257, 28.
sva-para-pratāraka (\sqrt{tr}) sich und andere betrügend. SN -as 291, 5.
sva-putra M. sein Sohn. SA -am 180, 16.
sva-pura N. die eigne Stadt. SA -am 91, 10. 94, 3. 9. 180, 10.
svapna M. (Vsvap) Schlaf, Traum. SN -as 42, 1. SA -am 236, 18. 22. SL -e
    194, 10. 99, 19. 236, 15. 40, 12. 99, 5. 305, 16.
svapna-māņavaka M. (Dem. von māņava M., mind. = mānava M.) 'Schlafmānnchen',
    ein Träume bewirkender Zauber. SA -am 240, 11.
svapnādeśa (a-ā) M. (Vdiś) Befehl im Traume. SI -ena 190, 18. 245, 7.
svaprabhāvatas (von sva-prabhāva M.) infolge seiner Macht. 228, 5.
sva-priyantahpura (a-a) N. der Harem seiner Geliebten. SL -e 249, 24.
sva-buddhi F. eigne Klugheit. SI -yā 133, 1.55, 1.
sva-buddhi-prabhāva M. Macht der eignen Klugheit. SI -ena 106, 18. 36, 10.
sva-bhavana N. seine Wohnung, sein Haus. SA -am 176, 3.
sva-bhāryā F. die eigne, seine Gattin. SN -ā 195, 7. SD -āyai 241, 14.
sva-bhāva M. eignes Wesen, Eigenart, Natur. SN -as 120, 6. 41, 19. 42, 1. 271, 4.
svabhāva-śuci glänzend, lauter von Natur. PI -ibhis 294, 13.
sva-bhāṣā F. eigne Sprache. SI -ayā 253, 5.
sva-bhūmi-hetos (SAb von -u M.) um des eignen Landes willen. 134, 7.
sva-mata N. eigne Meinung, eigner Plan. SL -e 200, 15.
sva-mandira N. das eigne Haus. SA -am 292, 2.
sva-mahiman M. (von ved. mah gross) eigne Grösse. SN -ā 268, 4.
svayam-krta selbstgemacht. SA -am 243, 7.
Svayambhū M. (svayam + \bhū 'durch sich selbst seiend') Beiname des Gottes
    Brahma. SN -ūs 278, 20. SI -uvā 171, 2.
svayam-vara M. Selbstwahl, die den Mädchen der Kriegerkaste gestattete freie Wahl
    des Gatten. SN -as 5, 7, 6, 14, 12, 5, 13, 2, 18, 8, 79, 15. SA -am 5, 5, 8, 18, 6.
    67, 23. 68, 11. SL -e 13, 10.
svayamvara-kathā F. Gespräch von der Selbstwahl. SA -ām 77, 13.
svayamvara-krte der Selbstwahl wegen. 49, 10.
svayam (vw. mit sva) selbst, von selbst. 1, 10. 2, 19 (adde .). 36, 16. 51, 15. 18. 64, 1.
    78, 9. 80, 4. 85, 7. 86, 9. 112. 8. 17, 7. 28, 6. 36, 17. 38, 12. 15. 44, 4. 49, 20. 64, 3. 68,
    3. 79, 12. 88, 14. 211, 2. 28, 19. 35, 19. 23. 43, 4. 8. 11. 44, 5. 6. 49, 17. 50, 16. 52, 14.
    54, 3. 55, 10. 57, 4. 71, 16. 73, 14. 91, 1. 99, 20. 300, 2. 02, 17. 07, 8. 25, 16. 35, 2.
sva-yoşit F. das eigne Weib. SL -ti 269, 11.
svar N. Himmel. SA -r 198, 13, 298, 16.
svara M. (Vsvr) Stimme. SI -ena 332, 7.
sva-rājanagara N. seine Königsstadt, Residenz. SA -am 216, 8.
svaritettva N. das Svaritet-Sein (svaritet = svarita-it (Vi) (im Dhātupātha) einen
    zirkumflektierten stummen Buchstaben tragend). SL -e 321, 33.
sva-rūpa N. eigne Gestalt; Eigenart, Natur. SN -am 124, 20. SA -am 55, 1.
sva-rūpa-dhārin (Vdhr) seine eigene Gestalt tragend. SA -inam 54, 3.
```

sva-rūpa-yogya ihrer Schönheit gemäss. SL -e 326, 5.

### svarūpin — sva-sthāna-

```
syarūpin (fon sva-rūpa N.) die eigene Gestalt habend. SA -inam 88, 14.
svar-ga M. (Vgam) Himmel, Himmelsfreude. SN -as 154, 12. 228, 12. 74, 4. 90, 10.
    91, 6. SAb -ād 259, 20. SL -e 152, 1. 4. 291, 6.
svarga-kośa M. Schatz der Himmelsfreude. SG -asya 131, 11.
svarga-grāma-kuṭī-nivāsa-phala-da (Vdā) den Lohn des Wohnens in einer Hütte
    eines Dorfes des Himmels gewährend. PI -ais 311, 14.
svarga-taranginī-taţa-bhū F. Uferland, Aue des Himmelsstromes (der Gangā). SL
svarga-da (Vdā) den Himmel verleihend. SN -as 140, 15.
                                                                   [-uvi 308, 1.
svarga-dvāra N. Himmelspforte. SG -asya 295, 15.
                                                          [tores. SN -us 299, 4.
svarga-dvāra-kapāţa-pāţana-paţu geschickt im Sprengen der Flügel des Himmels-
svarga-prāpti F. Erlangung des Himmels. SN -is 150, 20.
svarga-mārga-didrkşu den Weg zum Himmel suchend. PI -ubhis 38, 21.
svargādi-visaya (a-ā) M. die Sinnesobjekte: Himmelsfreude etc. PG -āṇām 297, 20.
svargaisin (a-e, Vis) den Himmel suchend. PN -inas 154, 9.
svargaukas (a-o, -as N., Vuc) M. Himmelsbewohner, Gott. PG -asām 335, 5.
svarna N. (kontrahiert aus su-varna N. unter Einfluss von svar N. Himmel, Licht)
    Gold. SA -am 201, 14. 33, 13. 17. 83, 1.
svarna-koți F. zehn Millionen Goldstücke. SN -is 212, 21.
sv-alamkrta schöngeschmückt. SN -as 89, 20. PI -ais 5, 11.
sv-alpa sehr klein, wenig, kurz, unbedeutend. SN -as 322, 19. -am 96, 19. 151, 3.
    316, 18. SA -am 90, 24. 119, 17. 75, 18. 263, 13. SI -ena 109, 13. SAb -ad
    101, 6. SG -asya 101, 5. PN -as 160, 11. PI -ais 123, 13.
sv-alpaka (Dem. von sv-alpa) ganz wenig. SI -ena 103, 18.
svalpa-kāya von sehr kleinem Körper. SN -as 150, 23. 51, 13.
svalpa-jalāśaya M. unbedeutendes Gewässer. PG -ānām 128, 4.
svalpatantratva N. Abstr. von svalpa-tantra N. sehr kurzes Lehrbuch.
                                                                       SAb -ād
svalpatara (Komp. von sv-alpa) ganz unbedeutend. SN -am 114, 12.
                                                                       [244, 8.
svalpa-toya sehr wenig Wasser enthaltend. SN -am 128, 1.
svalpa-duhkha N. sehr kurzer, unbedeutender Schmerz. SD -āya 96, 2.
V sval pasilāy (Den. von svalpa-silā F.) sich wie ein unbedeutender Fels verhalten.
    Ind. 3.S svalpaśilayate 277, 24.
sv-alpā F. von -a sehr kurz. SA -ām 186, 22.
sva-vadanadam śa-dvaya N. sein Scherenpaar. SI -ena 129, 8.
sva-vapus N. der eigne Leib.
                               SL -uşi 282, 5.
sva-vāc F. eigne Stimme. SI -cā 211, 7.
svavīryatas (von sva-vīrya N.) vermöge seiner Macht. 180, 3.
sva-vrttanta M. die eigne, seine Geschichte. SN -as 195, 1. SA -am 245, 1.
sva-vyāpāra-parānmukha der eignen Tätigkeit abhold. SN -as 125, 3.
sva-sahita im Verein mit ihm selbst. PA -an 257, 30.
sva-sārtha M. die eigne Karawane. SN -as 101, 3.
sv-asitāyata-locanā (a-ā) F. von -a mit sehr schwarzen langen Augen. SN -ā 39,5.
sva-suta M. sein Sohn (D Sohn und Tochter). DA -au 88, 17.
svasr F. Schwester. SA -aram 229, 20.
                                        SAb -ur 230, 6.
sv-asti N. (aus su asti, Vas II) Heil, Wohlergehen. SA -i 44, 9.
svasti-kāra M. (Vkr) Heilruf, Segensformel. SA -am 213, 16.
sva-stha (Vsthā) gesund, wohl, normal. SN -as 134, 2.239, 8.43, 19. -am 313, 1.
sva-sthā F. von -a. SN -ā 4, 12.
                                                          [SL -e 122, 11. 71, 18.
sva-sthāna N. seine Stelle, Platz, Wohnsitz. SA -am 155, 21. SAb -ād 103, 4.
sva-sthāna-samīpa-vartin (Vvrt) in der Nähe seines Wohnortes befindlich. SI -inā
                                                                      [175, 13.
```

643

```
sva-sva-jana M. je ihre Angehörigen. PI -ais 128, 5 (jeder von seinen Angehörigen).
sva-hasta M. eigne Hand. SI -ena 125, 11.
sva-hita-karana-daksa das ihnen selbst Frommende zu tun geschickt. PI -ais 318,
sva-hrdaya N. das eigne Herz. SL -e 313, 17.
svā F. v. -a. SN -ā 257, 23. SA -ām 5, 2.4.38, 6.233, 1.51, 16.78, 3. SI -ayā 223, 6.
svākāra (a-ā) M. seine Miene. SA -am 119, 12.
sv-ākrti von schöner Gestalt. SG -es 147, 1 (F.). 268, 7.
sy-agata N. Willkommen. SN -am 39, 9, 77, 9, 79, 10, 142, 16. SA -am 245, 15.
svāngulī (a-a) F. sein, ihr Finger. PA -īs 217, 17.
svātantrya N. (von sva-tantra) freier Wille, Selbständigkeit, Unabhängigkeit. SN
     -am 143, 6. SI -ena 315, 17. SAb -ād 137, 11. 300, 1.
svāti F. Name eines Sternbildes, der dreizehnten Mondstation. SL -au 139,16. -vim
svātman (a-ā) M. das eigne Selbst. SN -ā 271, 22.
                                                                        [270, 11.
svātma-vadha M. Tötung des eignen Selbst, Selbstmord. SAb -ād 223, 3.
svātma-samtosin (von -a M.) zufrieden am eignen Selbst. PN -inas 306, 11.
svātmānanda-pada-praveśa-kalana (a-ā, Vkal) den Eingang zur Stätte der Wonne
     für die eigne Seele bereitend. SA -am 311, 16.
svādu (Vsvad) wohlschmeckend, süss. SN -u 300, 19. SA -u 313, 21.
svādu-salilā F. von -a mit süssem Wasser. SA -ām 36, 17.
svādya (Vsvad) zu schmecken. PL -esu 288, 17.
svādhyāya-karman N. die Arbeit des Selbststudiums. SL -ani 198, 3.
svānubhāva (a-a) M. (Vbhū) eigne Sinnesart. SN -as 201, 7.
svānubhūty-ekamāna (a-a) dessen einziger Stolz die Empfindung seiner selbst ist.
svānta (a-a) N. Gemüt, Herz. SN -am 315, 17.
                                                             [SD -ava 257, 17. 22.
svābhāvika (von sva-bhāva M.) natürlich. SN -am 144, 18. 283, 3.
svāmi-Kumāra M. der Herr K., Beiname des Gottes Skanda. SA -am 194, 9. SI
     -ena 212, 19. 41, 16. SG -asva 195, 16. 98, 16. 242, 6.
svāmin M. (von sva) Eigentümer, Herr, Gebieter. P auch mit S-Bedeutung (Respekts-
     plural). SV -in 30, 6. 101, 10. 15, 11. 17, 15. 21, 12. 17. 31, 1. 33, 9. 11. 34, 7. 35,
     24. 39, 2. 44, 13. 47, 17. 49, 6. 18. 50, 17. 51, 7. 20. 52, 13. 235, 5. SN -ī 106, 10.
     11, 20. 12, 4. 15, 15. 20, 13. 21. 21, 2. 22, 2. 13. 18. 25, 5. 33, 22. 35, 22. 38, 4. 49, 4.
     50, 13. 19. 52, 9. 61, 19. 62, 4. 262, 13. 306, 13. SA -inam 107, 12. 13, 9. 21, 1.
     49, 3. 51, 6. 19. 52, 12. 54, 20. SI -inā 113, 15. 16, 14. 49, 2. 52, 6. SG -inas
     114, 19. 15, 19. 22, 1. 25, 11. 33, 15. 44, 3. 50, 9. 51, 1. 52, 3. 64, 19. 71, 19. 72, 9.
     79, 11. SL -ini 115, 9. 54, 3. 62, 3. PA -inas 179, 16. PG -inām 144, 1.
svāmi-pāda M. Fuss des Herrn. P in S-Bedeutung (Respektsplural). PG -ānām 119,15.
svāmi-prasāda M. Gnade des Herrn. SAb -ād 119,14. SG -asya 150,11.
svāmi-bhakti F. Liebe zum Herrn. SN -is 151, 5.
svāmi-bhaya N. Furcht vor dem Herrn.
                                          SAb -ād 164, 14.
svāmi-bhrtya M. Herr und Diener. DG -ayos 155, 3.
svāmi-sakāśa M. Gegenwart des Herrn. SA -am 133, 21.
svāmi-sadrśa dem Herrn ähnlich. PN -ās 117, 16.
svāmi-sevaka M. Herr und Diener. DG -ayos 112, 11.
svāmī-krta Ppp von Vsvāmī-kr zum Herrn machen. SN -as 242, 23.
svāmy-abhighāta M. (Vhan) Schädigung des Herrn. SN -as 170, 16.
svāmy-amātya M. Herr und Minister. DG -ayos 171, 15.
 svāmy-artha M. Sache, Angelegenheit des Herrn. SL -e 150, 1. 21. 52, 17.
 svāmy-ādista vom Herrn geheissen. SN -as 118, 6.
 svāmy-ādeśa M. (Vdiś) Geheiss, Befehl des Herrn. SAb -ād 118, 2. 3.
```

```
svāmy-āyatta (Vyat) vom Herrn abhängend, abhängig. PN -ās 151, 10.
svāyatta (a-ā, (Vyat) vom eignen Selbst abhängend. SN -am 259, 8.
svāyatta-cesta (a-ā, -ā F.) dessen Tun von ihm selbst abhangt. SN -as 312, 13.
svärtha (a-a) M. eigne Sache, Angelegenheit, eigner Nutzen. SN -as 11, 17. SA -am
     11, 14, 16, 18, 271, 17. SD -āya 168, 7, 271, 19. PA -ān 270, 18.
svārthāvirodha (a-a) M. (Vrudh) Nichtschädigung der eignen Sache. SI -ena 271, 18.
svāvastambha (a-a) M. (Vstambh) Selbstvertrauen. SI -ena 230, 21.
svāśraya (a-ā) M. der eigne Wohnsitz. SA -am 165, 13.
svīya (von sva) eigen. SA -am 296, 25.
sveccham (sva + icchā F.) nach eignem, seinem Belieben. 206, 5, 14, 18, 15, 18.
svecchā (a-i) F. eignes Belieben. SI -ayā 123, 8, 28, 17, 62, 8.
                                                                          [237, 6.
svecchācāra (ā-ā) dessen Betragen nach dem eignen Belieben sich richtet. DN -au
svaira (a-ī) N. (Vīr) gleichgültiges Ding. PL -eşu 76, 15.
                                                                        [1.51, 11.
svairam (Adv. von -a, s.o.) aus eignem Antriebe, grade heraus. 208, 10. 19, 23. 35,
svaira-vrttā F. von -a dessen Verhalten nur von ihm selbst abhängt. SN -ā 86,23.
svairālāpa (a-ā) M. ungezwungenes Gespräch, Plauderei. PN -ās 290, 6.
svodara-pürana (a-u) N. (Vpür) Füllung des eignen Bauches. SA -am 103, 12.
svoras (a-u) N. die eigne Brust. SL -asi 88, 18.
ha Partikel zur Hervorhebung des vorangehenden Wortes. 8, 5. 9, 15. 10, 13. 13, 4.
     22, 3. 5. 32, 9. 37, 18. 20. 42, 4. 21. 43, 13. 56, 9. 63, 17. 68, 13. 71, 18. 73, 14.
     84, 13, 88, 8, 89, 9, 91, 10, 94, 4, 277, 6.
hamsa M. Gans, Schwan. SN -as 277, 5. SA -am 3, 7. 15. 4, 6. SI -ena 4, 5. SG -asya
     4, 11. 261, 9. DN -au 156, 17. 200, 18. 22. DA -au 200, 16. PN -as 3, 8. 13. PA
     -ān 3, 1 (lies fi für n). 14. PI -ais 34, 22. 97, 2. PG -ānām 10, 9. 14, 21.
hamsa-cātaka M. Schwan und Cātaka. DG -ayos 242, 12 (der Schwan ist traurig,
     weil er sich bei Beginn der Regenzeit auf die Reise nach Norden begeben muss).
hamsajātīya (von hamsa-jāti F.) zum Gänsegeschlecht gehörig. DN -e 156, 17.
hamsa-mālā F. Reihe von Schwänen. PN -ās 328, 15.
hamsa-yugala N. (Vyuj) ein Paar Gänse, Schwäne. SA -am 200, 9.
hamsākāra (a-ā) schwanenartig. SN -as 153, 6. PI -ais 153, 5.
hatha M. Gewalt. SAb -ad 207, 16. 24, 16. 48, 1.
hata Ppp von Vhan schlagen, töten. SN -as 49, 3.145, 4.201, 19.18, 14.15. SA -am
     225, 6. 95, 2. SL -e 144, 20. 45, 2. 222, 5. PN -as 46, 17. 178, 10. 201, 20.
hata-kantaka (-a M., mind. von Vkrt) dessen Dornen vernichtet sind. SN -am 93,12.
hata-dvipa von denen Elefanten getötet wurden. PG -anam 323, 4.
hata-paramārtha (a-a) von dem das höchste Ziel (die absolute Wahrheit) getötet wird.
hatavat Ppa von Vhan töten. SN -ān 220, 10.
                                                                   [PI -ais 318, 9.
hata-vidhi M. das verwünschte Schicksal.
                                           SG -es 275, 5.
hata-śista (Vśis) von der Tötung, Vernichtung übrig. PN -ās 48, 22.
hata-śeşa dass. PI -ais 49, 15.
hatā F. von -a.
                  SN -ā 30, 7. 140, 2.
hatyā F. (Vhan) Tötung. SN -ā 144, 10.
hatvā Ger. von \vee han. 130, 11. 37, 3. 44, 4. 12. 48, 17. 49, 1. 83, 4. 227, 5.
Vhan II schlagen, töten, vernichten. Mit ni niederschlagen, töten, vernichten, mit pra
     Ind. 3.S hanti 135, 14. 53, 13. 15. 54, 6. ni-hanti 263, 15. 95, 2. pra-ni-hanti
     284, 13. 1.S hanmi 148, 1. 220, 7. 35, 17. ni-hanmi 222, 19. 3.P ghnanti
     147, 9. ni-ghnanti 271, 19. 20. 2. P ni-hatha 201, 13.
```

Imp. 2.S jahi 272, 7. 3.S hantu 261, 9.

Pot. 3.S hanyāt 19, 2. 125, 15. 15. 16. 31, 15. 39, 4. 48, 3. 68, 10. 1.P hanyāma Perf. 3.S jaghāna 236, 23. [48, 9.

Pass. Ind. 3.S hanyate 135, 3. 39, 4. 44, 19. 67, 15. 218, 20.

Imp. 3.S hanyatām 138, 8.

Pot. 1.S hanyeya 222, 22 (dele m).

Kaus. Ind. 1.S ghātayāmi 223, 23.

hanta Interj. 224, 11. 26, 20. 28, 6. 84, 14. 89, 12. 302, 19. 13, 18. 14, 19.

hantavya (Vhan) zu töten. SN -as 3, 4.

hantavyā F. von -a. SN -ā 114, 2.

hantum Inf. von Vhan. 170, 7. 201, 12. 18, 3. 20, 2. 12. 13.

hantr M. (Vhan) Töter. SN -ā 40, 16.

hanyamāna Pprp von Vhan schlagen. SG -asya 116, 21.

haya M. (\langle hi) Ross. PN -\bar{a}s 56, 2.69, 20.70, 1.75, 19.21.106, 12. PA -\bar{a}n 23, 10. 72, 2.77, 4. PI -\bar{a}is 74, 32.79, 18.91, 18.120, 17. PG -\bar{a}n\bar{a}m 70, 23.

haya-kovida (Vvid II) rossekundig. SV -a 73, 8.

haya-jña (Vjñā) dass. SG -asya 82, 13.

hayajñatā F. (von haya-jña) Rossekunst. SA -ām 70, 20. 71, 15.

hayajñāna N. dass. SN -am 91, 5. SG -asya 74, 6.

haya-tattva-jña (Vjñā) das Wesen des Rosses kennend. SV -a 68, 12. SN -as 70, 4.

haya-nirghoşa M. (Vghuş) das Rossestampfen. SA -am 75, 19.

haya-samgrahana N. (Vgrah) das Zügeln, Lenken der Rosse. SA -am 70, 19.71, 17.

hayottama (a-u) das beste, trefflichste der Rosse. PN -ās 70, 10.15. PA -ān 75, 1. Hara M. (Vhr) ein Name des Gottes Siva. SN -as 188, 12.15.19.293, 3.96, 12.23.

SG -asya 331, 9. 33, 11. Hara-krtā F. von -a von H. verfasst, geschaffen. SA -ām 253, 1.

Hara-carana-cittaika-śarana (a-e) dessen einzige Zuflucht das Denken an H.'s Füsse ist. PN -ās 305, 21.

Hara-bhakti F. Glaube an, Liebe zu H. SA -im 303, 1.

Hara-mukhāmbudhi (a-a) M. der Ozean des Mundes H.'s. SAb -es 184, 6.

Hara-mukhodgatā (a-u) F. von -a aus H.'s Munde hervorgegangen. SA -ām 255, 18.

Hara-vṛṣabha M. der Stier des H. (Nandin). SN -as 10t, 15.

Hara-vṛṣa-skandhāvagāḍha-druma (a-a) wo das Laub der Bäume durchbrochen wird von den Schultern von H.'s Stier. SL -e 281, 1.

Hara-śiraś-cumbi-nīvi-cchaţā F. (von -a, chaţā F. Glanz) deren glanzendes Hüftentuch das Haupt des H. berührt. SL -āyām 314, 12.

Hari M. (hari gelb) ein Name des Gottes Visnu. SN -is 278, 20. SG -es 274, 4.

harina M. (von hari) Gazelle. SG -asya 278, 22. PI -ais 302, 19.

harinī F. (von -a M.) Gazellenweibchen. SA -īm 35, 15.

harinī-drś die Augen eines Gazellenweibchens habend. PG -śām 279, 20 (F.).

harineksanā (a-ī) F. von -a gazellenāugig. PG -ānām 278, 16.

harit F. (verwandt mit hari) Weltgegend. PN -tas 305, 7.

hartum Inf. von Vhr nehmen, entführen. 181, 8. 17.

hartr M.  $(\bigvee hr)$  Dieb. SG -ur 260, 22.

harmya N. festes Haus, Herrenhaus, Palast. SL -e 100, 3.08, 13.

harmya-tala N. das flache Dach des Palastes. SN -am 309, 5.

harmyatas (von harmya N.) aus dem Hause. 286, 11.

harmya-pratha N. Rücken, Dach des Palastes. SN -am 285, 6. SL -e 286, 16.

harşa M. (Vhrs) freudige Erregung, Freude. SN -as 116, 6. SA -am 285, 17. SAb -ād 117, 7. SL -e 117, 3.

## harşa-kārana N. — hāhā-bhūta

harşa-kāraņa N. Grund der Freude. SA -am 246, 1. harşa-ja (Vjan) aus Freude entstanden. SN -as 90, 7. harşa-nirbhara (Vbhr) von Freude erfüllt. DN -au 196, 21. harşa-vivardhana (Vvrdh Kaus.) Mehrer der Freude. SN -as 27, 9. harşa-vivrddha-sattvā F. von -a dessen Wesen wächst in freudiger Erregung. SN hala M.N. Pflug. PI -ais 321, 32.  $[-\bar{a} 89, 15.$ havya N. (Vhu) Opfer, Opfergabe. SA -am 333, 15. havya-vāhana M. (Vvah) der Träger des Opfers, Feuer. SN -as 83, 8. Vhas I lachen, verlachen. Mit pra zu lachen beginnen (über). Ind. 3.S hasati 186, 2. 3.P pra-hasanti 44, 2. Impf. 3.S ahasat 218, 4. 20. 32, 8. hasat Ppra von Vhas I. SN -n 202, 6. SL -ti 238, 20. hasantī F. von -at. SI -yā 234, 9. hasita Ppp von Vhas. SN -am 218, 17. 98, 4. hasitavat Ppa von Vhas. SN -ān 218, 16. hasta M. Hand. SN -as 217, 17. SA -am 217, 11. SL -e 207, 5.17, 14.32, 7. DI hasta-gata in der Hand befindlich. SN -as 231, 4. -ābhyām 83, 14. hastādi (a-ā) Hand und anderes. SI -inā 321, 3. hastin M. (von hasta M.) Elefant. PI -ibhis 47, 1. hasti-yūtha N. Elefantenherde. SN -am 46, 5. SI -ena 49, 3.6. [58, 23. hasti-hasta-parāmṛṣṭā F. von -a (Vmṛś) von Elefantenrüsseln zerschlagen. SA -ām hasty-asva-ratha-ghoşa M. Lärm von Elefanten, Rossen und Wagen. SI -ena 5,10. hasty-asva-ratha-samkula (Vkr?) reich an Elefanten, Rossen und Wagen. SA -am hā Interj. 30, 6, 6, 6, 7, 32, 2, 35, 5, 318, 14. [43, 7. ∨hā III verlassen, aufgeben. Mit pari dass., Pass. schwinden, mit pra weichen, schwin-Ind 3.S jahāti 271, 11. 2.S jahāsi 30, 6. 1. Fut. 3. S pra-hāsyati 93, 21. Pass. Ind. 3.S hiyate 116, 1. pari-hiyate 112, 5. Impf. 3.S pary-ahīyata 223, 15. 39, 7. hāni F. (\vee hā) Verlust, Schade. SN -is 239, 19. 77, 1. hāni-kara (Vkr) Schaden, Nachteil bringend. SA -am 113, 3. hāra M. (Vhr) Perlenschnur. SA -am 130,1. SL -e 304,6. PN -ās 261,12 (S. 424 lies candrojjvala für -ā und streiche F. von -a). hārākrānta (a-ā) von einer Perlenschnur überzogen. SN -am 308, 10. hāriņī F. von -in. SN -ī 188, 17. hārita Ppp von Vhr Kaus. (sich) nehmen lassen. SN -am 143, 6. SL -e 215, 1. hāritā F. von -a. SN -ā 251, 13. hārin (Vhr) reizend. SN -i 283, 3. hārin (von -a M.) eine Perlenschnur tragend. SL -ini 294, 11. hālā F. Branntwein. SA -ām 108, 10. [276, 2. hālāhala N. Gift aus den Knollen der Pflanze Halāhala. SN -am 295, 10. SA -am hālāhalopamā (a-u) F. von -a (-ā F., Vmā) dem Gift Hālāhala gleich. SA -ām 108, hāsa M. (Vhas) das Lachen. PN -ās 283, 7. [10. hāsa-mātra (-ā F.) blosses Lachen. SN -am 247, 2. hāsa-hetu M. Grund des Lachens. SA -um 218, 10. hāsya-didrkşu den Spass sehen wollend. PN -avas 233, 21. hā-hā Interj. 4, 18. 15, 22. 31, 17. 300, 10. 13, 13. hāhā-kāra M. (Vkr) der Ruf haha. SA -am 46, 15. hāhā-bhūta (Vbhū) haha ausrufend, ausstossend. SN -am 63, 17.

```
hi denn, ja, nämlich. 4, 1. 6, 8. 9, 14. 10, 7. 10. 17. 11, 15. 12, 4. 14, 10. 12. 18. 7. 7.
    20, 2. 22, 14. 23, 1. 24, 7. 25, 5. 26, 1. 22. 28, 8. 35, 9. 37, 27. 41, 23. 44, 7. 11.
    45, 4, 48, 2, 49, 7, 50, 14, 53, 9, 54, 17, 59, 8, 60, 15, 61, 6, 7, 9, 62, 15, 64, 16, 17,
    65, 2. 3. 67, 15. 68, 4. 70, 4. 71, 4. 7. 72, 23. 79, 1. 8. 80, 14. 83, 16. 86, 16. 18. 87,
    3. 10. 88, 5. 90, 25. 91, 1. 92, 22. 93, 3. 94, 1. 98, 9. 15. 17. 99, 16. 101, 6. 06, 14.
    07, 7, 09, 3, 7, 17, 17, 11, 7, 16, 13, 16, 18, 18, 19, 8, 24, 20, 25, 20, 27, 5, 14, 30,
    13. 35, 6. 40, 1. 42, 8. 45, 11. 46, 4. 6. 49, 15. 50, 7. 54, 11. 59, 6. 61, 10. 63, 16.
    66, 18. 74, 1. 77, 19. 87, 10. 89, 4. 8. 11. 95, 10. 12. 96, 11. 15. 200, 3. 02, 9. 06, 6.
    07, 8. 10, 21. 13, 1. 21. 14, 18. 19. 15, 14. 16, 6. 17, 5. 18, 2. 16. 19. 22. 20, 13.
     23, 2. 7. 25, 3. 12. 26, 3. 27, 19. 28, 10. 30, 15. 32, 2. 34, 6. 20. 37, 14. 38, 16. 39,
     18. 23. 40, 22. 42, 16. 44, 20. 53, 23. 57, 8. 27. 58, 13. 59, 19. 60, 20. 21. 67, 10. 16.
     69, 17, 71, 21, 73, 16, 17, 77, 13, 21, 80, 18, 21, 81, 7, 82, 4, 83, 13, 85, 11, 88, 6.
     90, 15. 93, 6. 14. 18. 94, 5. 300, 25. 14, 15. 20. 18, 7. 22, 11. 17. 18. 28, 5. 33, 14. 16.
Vhi V schleudern, antreiben, in Bewegung setzen. Mit pra senden, schicken.
    Impf. 3.S prāhiņot (a-a) 190, 19. 222, 7. 54, 2.
himsita Ppp v. Vhims VII (Des.-Bildung zu Vhan) verletzen, schädigen. SN -as 154,6.
himsrā F. von -a (Vhims) verletzend, grausam. SN -ā 183, 15. 266, 15.
hita (Ppp von ∨dhā) gut (für), erspriesslich, wohlgesinnt. SN -as 241, 21. SA -am
     25, 13. 112, 20. PA -ān 276, 1.
hita N. (s. o.) das Gute, Wohl, Wohlergehen. SA -am 270, 14. SD -aya 271, 9.
hita-kara (Vkr) wohltätig. SN -as 169, 4.
hita-kāma (Vkam) das Gute wünschend, wohlwollend. PG -ānām 156, 13. 58, 2.
hita-krt (Vkr) das Gute tuend, nützlich. SN -t 114, 3.
hitā F. von -a. SA -ām 21, 17.
hitāhita-viveka-śūnyatva (a-a) N. (von śūnya) Mangel an Unterscheidung zwischen
     dem was frommt und was nicht frommt. SI -ena 258, 20.
hima N. Schnee. SN -am 322, 10. 14. SG -asya 320, 26.
Himagiri-śilā-baddha-padmāsana (āsana N.) den Lotussitz bindend (d. i. mit ge-
     kreuzten Beinen sitzend) auf einem Felsen des Himālaya. SG -asya 304, 10.
hima-doşa-düşita geschädigt durch den Fehler des Schnees. SG -asya 322, 7.
Himavat M. (von hima N., schneereich) = Himālaya. SN -ān 185, 20. 321, 7. 36.
     SG -atas 281, 2, 309, 15.
Himavat-pādamūla N. Fusswurzel, Fuss des Himālaya. SA -am 186, 24.
Himavad-varnana N. (Vvarn) Schilderung des Himālaya. SG -asya 321, 38.
hima-hemācalādi (a-a, a-ā) Schneeberg, Goldberg etc. PL -işu 322, 5.
Himācala M. (hima-acala M.) = Himālaya. SL -asya 321, 8. SL -e 252, 10. [14, 34,7.
Himādri M. (hima-adri M.) = Himālaya. SA -im 321,14. SAb -es 188,1. SG -es 322,
Himālaya M. (hima-ālaya M.) das Hochgebirge im Norden der vorderindischen Halb-
     insel. SN -as 320, 21. 26. 27. SA -am 206, 19. 07, 7. 321, 21. SG -asya 321, 6.
hiranya N. (vw. mit hari) Gold. SN -am 134, 3. SG -asya 20, 10.
Hiranyakasipu M. (kasipu N. Kissen) Name eines Daitya. SAb -os 134, 14.
Hiranyagupta M. (hiranya-gupta) Name eines Kaufmanns; Name des Sohnes des
     falschen Nanda. SN -as 211, 1. SA -am 227, 5. SG -asya 207, 5. 08, 16 (im
     Sinne des Ab). 10, 13.
Hiranyaguptākhya (a-a, -ā F., ∨khyā) Hiranyagupta mit Namen. SN -as 223, 13.
hiranya-dhanya-ratna N. Gold, Getreide und Juwelen. PN -ani 132, 6. 68, 5.
hiranya-sadráa-cchada (-a M., Vchad) mit goldähnlichem Gefieder. PA -ān 24,20.
hīna Ppp von ∨hā verlassen; ermangelnd, entbehrend, niedrig, gering. SN -as 59,9.
```

318, 16. SA -am 66, 20. 81, 19. 194, 19. PN -as 99, 7. PI -ais 69, 16.

```
hīnā F. von -a. SA -ām 59, 5. 5.
```

hīnādhama-sthāna (a-a) N. der unterste der niedrigen Plätze. SL -e 111, 14. Vhu III opfern.

Pass. Ind. 3.P hūyante 289, 2.

hum-kāra M. (Vkr) der Laut hum (drohend und abweisend). SN -as 207, 1.

huta Ppp von Vhu. SN -as 271, 22. [260, 4.

huta-bhuj M. (Vbhuj VII, das Opfer geniessend) der Gott des Feuers, Feuer. SN-g hutāśa (a-ā) M. (Vaś IX) dass. SA -am 11, 2.

hutāśana (a-a) M. (Vaś IX) dass. SN -as 16, 17. 162, 17. SA -am 76, 11. 131, 10.

Vhr I nehmen, entführen, angreifen, entzücken. Mit apa wegnehmen, mit ä bringen, empfangen, mit vi-ä aussprechen, reden, mit ud herausnehmen, retten, bewahren, mit sam-ud dass., mit pra stossen, angreifen, mit vi (erg. kālam) die Zeit hinbringen, sich ergehen, sich vergnügen. [-haranti 317, 10.

Akt. Ind. 3.S harati 262, 7. 306, 15. 3.P haranti 290, 6. apa-haranti 25, 11. pra
Pot. 3.S harati 179, 19. 81, 19. 202, 5. 12. ud-dharat 166, 7. 258, 25.

Impf. 1.S āharam (ā-a) 232, 18.

Aor. 3.P hārşus 253, 8.

Perf. 3.S apa-jahāra 156, 8. vy-ā-jahāra 3, 3. vi-jahāra 17, 17. 3.D ā-jahratus 329, 13. 3.P jahrus 238, 5.

1.Fut. 3.S ud-dharişyati 128,7. pra-harişyati 154,20. 2.S vy-ā-harişyasi 93,7. Med. Ind. 2.S vy-ā-harase 93,7. 1.S. sam-ud-dhare 217, 2.

Des. Ind. 3.S jihīrşati 211, 2.

hrc-chaya M. (Vsī) Liebe. SN -as 2, 23. SA -am 8, 22.

hrcchaya-pidita (Vpid) von Liebe gequält. PN -ās 13, 11.

hrcchaya-vardhana (Vyrdh Kaus.) Liebe, Verlangen vermehrend. SV -a 9, 11.

hrcchayāvista-cetanā F. von -a (-ā F.) das Herz von Liebe besessen. SN -ā 4, 16.

hrta Ppp von Vhr. SN -as 181, 7. -am 21, 19. 23, 19. 176, 8. 77, 21. 231, 11.

hrta-dravya dem die Habe genommen wurde. SA -am 26, 6. [-e 57, 13. hrta-rājya dem das Reich genommen wurde. SN -as 61, 2. SA -am 23, 20. 26, 6. SL

hrta-rajya dem das Reich genommen wurde. SN -as 61, 2. SA -am 23, 20. 26, 6. SL hrta-vastrādi (a-ā) dem die Kleider etc. genommen wurden. SN -is 209, 20.

hrta-vāsas dem das Kleid genommen wurde. SG -asas 66, 17. 81, 16.

hrta-sarva-sva dem alles Eigentum genommen wird, wurde. SA -am 21, 15. 22, 5. hrtā F. von -a. SA -ām 85, 25. [PN -ās 212, 2.

hrd N. Herz. SI -dā 2,24. SL -di 51, 12. 93, 3. 108, 22. 09, 1. 57, 3. 86, 7. 93, 18. 203, 4. 58, 5. 70, 5. 79, 14. 16. 22. 80, 20. 83, 17. 94, 16. 95, 10.

hrdaya N. (Wb. von hrd N.) Herz. SV -a 302,16. SN -am 24,4.26,4.29,16.76,19. 81,7.177,17.94,7.225,7.94,1.95,12. SA -am 74,7.168,9.99,2. SI -ena 71,14.

122, 3. SAb -ād 186, 8. SG -asya 79, 3. SL -e 52, 8. 132, 20. 37, 10. 205, 15. 91, 4. hṛdaya-dāhin ( $\vee$  dah) im Herzen brennend. SN -ī 276, 8.

hrdi-stha (Vsthā) im Herzen befindlich. SN -am 310, 10.

hrdbhagasindhvante pūrvapadasya ca 'in einem auf hrd, bhaga und sindhu endenden (Kompositum) auch für das Vorderglied' (Panini VII, 3, 19). 322, 15.

hṛdya (von hṛd N.) dem Herzen zusagend, herzerfreuend. SA -am 42,10. PN -ās 42,4. hṛdyā F. von -a. SA -ām 188, 10.

hṛdyāmodā (a-ā) F. v. -a (-a M., \square\text{mud}) von herzerfreuendem Duft. PN -ās 285, 8.14. \square\text{hṛṣ IV starr werden, sich aufrichten (von den Haaren am Körper, in Freude, Schreck, Kälte); sich freuen. Mit sam dass.

Akt. Ind. 3.S hrsyati 100, 8. 3.P hrsyanti 246, 5. Perf. 3.S jaharsa 236, 18.



Med. Impf. 3.P sam-ahrsyanta 75, 14.

Perf. 3.S jahrse 90, 14.

hṛṣita (Pp von ∨hṛṣ) steif, straff (im Gegensatz zu welk). PN -āni 83, 16.

hṛṣita-srag-rajo-hīna mit steifen Kränzen (s. o.) und ohne Staub. PA -ān 15, 14. hṛṣta (Pp von Vhṛṣ) sich freuend, froh, fröhlich. SN -as 94, 9. 100, 5. 75, 5. 229, 11.

SL -e 94, 17. PN -as 6, 21. 58, 1.

hrsta-manas freudigen Geistes. SN -ās 119, 3. 36, 7.

hrsta-samkalpa mit frohen Gedanken. DN -au 89, 9.

hṛṣṭā F. von -a. SN -ā 3, 12.62, 19.

he Interj. des Ausrufs, der Anrede. 193, 17. 226, 6. 76, 4.

heti F. (\vechhi) Geschoss, Waffe. PI -ibhis 126, 13.

heti-dalita (Vdal) von einer Waffe verwundet. SN -as 266, 2.

hetu M. (Vhi) Anlass, Ursache, Grund, Argument. SN -us 265, 3. 80, 18. SA -um 218, 24. SI -unā 246, 14. SAb -os 276, 10. PI -ubhis 90, 16.

hetu-garbha den Beweisgrund in sich bergend, enthaltend. SA -am 257, 22.

hema-koți F. zehn Millionen Gold(stücke). SA -im 213, 17.

[-e 214, 4.

hemakoți-samarpana N. (Vr) das Verabreichen der zehn Millionen Goldstücke. SL hema-giri M. Goldberg, Beiname des Meru. SI -inā 272, 15.

hemanta M. (vw. mit hima N.) die kalte Zeit, Winter (November—Dezember). SL -e hemanta-samaya M. Winterszeit. SL -e 172, 16. [286, 19. hema-maya golden. DN -au 200, 22.

hema-sata N. ein Hundert Gold(stücke). SA -am 196, 4.

heyatva N. Abstr. von heya (Vhā) zu meiden. SI -ena 278, 12.

haima (von heman N. Gold) golden. SL -e 200, 17.

hotr M. (Vhu) Opferer, Opferpriester. SA -āram 268, 11.

homārtha (a-a) zu Brandopfern, Buttergüssen dienend. PI -ais 154, 15 (? Böhtlingk konjiziert hemādhyair, PI von -a (a-ā) reich an Gold).

hrada M. Teich, See. SN -as 158, 9. 72, 8. SL -e 19, 4.

hradinī F. von -in (von hrada M.) von Teichen, Altwässern begleitet. SA -īm 43, 9. hrasva (Vhras) kurz, niedrig. SA -am 82, 18.

hrasvabāhuka (hrasva + bāhu M.) kurzarmig. SN -as 66, 7. 78, 23.

hrī F. (Vhrī) Scham, Schamhaftigkeit. SN -īs 265, 18.

hrītā F. von -a Pp von Vhrī sich schämen. SN -ā 48, 11.

hrīmat (von hrī F.) schamhaft, verlegen. SL -ati 267, 19.

∨hlād I sich erfrischen, sich erquicken, Kaus. erfrischen, erquicken. Mit ā dass.

Kaus. Ind. 3.S ā-hlādayate 76, 5.

Vhve I rufen. Mit a auffordern, einladen, Med. herausfordern.

Akt. Perf. 3.8 juhāva 327, 17. ā-juhāva 13, 10.

Med. Ind. 3.S ā-hvayate 206, 22.

Pass. Imp. 3.S ā-hūyatām 187, 19.

# Verzeichnis der im Wörterbuch gebrauchten Abkürzungen.

| A       | Akkusativ                    | Metron.       | Metronymikum                        |
|---------|------------------------------|---------------|-------------------------------------|
| Ab      | Ablativ                      | mind.         | mittelindisch                       |
| Abstr.  | Abstraktum                   | N             | Nominativ                           |
| adde    | füge hinzu                   | N.            | Neutrum                             |
| Adj.    | Adjektiv                     | n. Chr.       | nach Christi Geburt                 |
| Adv.    | Adverb                       | Nīl.          | Nīlakantha, der Kommentator des     |
| Akt.    | Aktivum ·                    |               | Mahābhārata                         |
| Aor.    | Aorist                       | P             | Pluralis                            |
| bez.    | beziehungsweise              | Pass.         | Passivum                            |
| D       | Dativ                        | Patron.       | Patronymikum                        |
| D       | Dualis                       | Perf.         | Perfektum                           |
| dass.   | dasselbe                     | Pfa           | Partizipium Futuri Aktivi           |
| dele    | tilge                        | Postp.        | Postposition                        |
| Dem.    | Deminutivum                  | Pot.          | Potential                           |
| Den.    | Denominativum                | Pp            | Partizipium Perfekti                |
| Des.    | Desiderativum, Desiderativ   | Ppa           | Partizipium Perfekti Aktivi         |
| d. h.   | das heisst                   | Ppp           | Partizipium Perfekti Passivi        |
| d. i.   | das ist                      | Ppra          | Partizipium Praesentis Aktivi       |
| eig.    | eigentlich                   | Pprm          | Partizipium Praesentis Medii        |
| ep.     | episch, der Sprache der Epen | Pprp          | Partizipium Praesentis Passivi      |
| erg.    | ergänze [eigentümlich        | Praep.        | Praeposition                        |
| etc.    | et cetera                    | Prek.         | Prekativ                            |
| F.      | Femininum                    | PW            | das (grosse) Petersburger Sanskrit- |
| Fam.    | Familie                      |               | Wörterbuch von Böhtlingk u. Roth    |
| Fut.    | Futurum                      | refl.         | reflexiv                            |
| G       | Genitiv                      | S             | Singularis                          |
| Ger.    | Gerundium                    | S.            | Seite                               |
| I       | Instrumental                 | 8.            | siehe ·                             |
| Imp.    | Imperativ                    | Skr.          | Sanskrit                            |
| Impf.   | Imperfektum                  | 8. 0.         | siehe oben (d. h. den vorhergehen-  |
| Ind.    | Indikativ                    | Stf.          | Stammform [den Artikel)             |
| Inf.    | Infinitiv                    | Sup.          | Superlativ                          |
| Int.    | Intensivum, Intensiv         | u. ä.         | und ähnliche                        |
| Interj. | Interjektion                 | urspr.        | ursprünglich                        |
| Jahrh.  | Jahrhundert                  | u. s. w.      | und so weiter                       |
| Kaus.   | Kausativum, Kausativ         | v v           | Vokativ                             |
| Komm.   | Kommentar                    | v.            | von                                 |
| Komp.   | Komparativ                   | v.<br>v. Chr. | vor Christi Geburt                  |
| Kond.   | Konditional                  | v. on.        | vedisch                             |
| L       | Lokativ                      | veu.<br>vgl.  | vergleiche                          |
| M.      | Maskulinum                   | vgı.<br>vw.   | verwandt                            |
| Med.    | Medium                       | Wb.           | Weiterbildung.                      |
| mou.    | mcundii                      | W U.          | A OTACI DITUTIR.                    |

| Van | damealhan | Varfaggar . |
|-----|-----------|-------------|

Die Wortfamilien der lebenden hochdeutschen Sprache als Grundlage für ein System der Bedeutungslehre. I. Die Wortfamilien in alphabetischer Ordnung. Nach Heynes deutschem Wörterbuch bearbeitet. Zweite unveränderte Ausgabe. Breslau, Preuss & Jünger. VII und 521 S. Lexikon-Oktav. Preis geb. 4 M.

1.17%

This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.



3246.37 Sanskrit-lesebuch. Widener Library 003283167 3 2044 086 565 678